Od. filoropije
do pau/c/e,wu?,a,
ptorgopise

?mﬂm,éx Pudi Kotnik






Univerza v Mariboru

Filozofska fakulteta

Od filozofije poucevanja

do poucevanja filozofije

Festschrift Rudi Kotnik

Urednika
Smiljana Gartner
Niko Stajan

December 2025




Naslov
Title

Podnaslov
Subtitle

Urednika
Editors

Recenzija
Review

Lektoriranje
Langngae editing

Tehniéni urednik
Technical editor

Oblikovanje ovitka
Cover designer

Grafika na ovitku
Cover graphics

Zaloznik
Published by

Izdajatelj
Issued by

Izdaja
Edition

Vrsta publikacije
Publication type

Dostopno na
Available at

Izdano
Published at

Od filozofije poucevanja do poucevanja filozofije
From Philosophy of Teaching to Teaching Philosophy

Festschrift Rudi Kotnik

Smiljana Gartner
(Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta)

Niko Stajan
(Osnovna $ola Brezno)

Danilo Suster
(Univerza v Matriboru, Filozofska fakulteta)

Vojko Strahovnik
(Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta)

Martina Bel$ak (slovens¢ina), Tadej Todorovi¢ (anglesé¢ina),

Tatjana Lubej (nemscina)

Jan Persa
(Univerza v Mariboru, Univerzitetna zalozba)

Jan Persa
(Univerza v Mariboru, Univerzitetna zalozba)

Univerza v Matiboru, Filozofska fakulteta

Univerza v Mariboru

Univerzitetna zaloZzba

Slomskov trg 15, 2000 Maribor, Slovenija
https://ptess.um.si, zalozba@um.si

Univerza v Mariboru
Filozofska fakulteta

Koroska cesta 160, 2000 Maribor, Slovenija
https://ff.um.si, ff@um.si

Prva izdaja

E-knjiga

http://press.um.si/index.php/ump/catalog/book/1086

Maribor, Slovenija, december 2025



CIP - Katalozni zapis o publikaciji
Univerzitetna knjiZnica Maribor

37.32:1Kotnik (082) (0.034.2)

OD filozofije poucevanja do poucevanja filozofije [Elektronski vir] : Festschrift Rudi
Kotnik / urednika Smiljana Gartner, Niko Stajan. - 1. izd. - E-publikacija. - Maribor :
Univerza v Mariboru, Univerzitetna zaloZba, 2025
Na¢in dostopa (URL): https://press.um.si/index.php/ump/catalog/book/1086
ISBN 978-961-299-082-4 (PDF)

doi: 10.18690/um.ff.11.2025
COBISS.SI-ID 261533443

Znanstvena monografija je nastala s podporo raziskovalnega program Perspektive sodobne filozofije:
med epistemologijo, etiko in politi¢no filozofijo (P6-0144), Oddelek za filozofijo, Filozofska fakulteta,
Univerza v Mariboru, ki ga je sofinancirala Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko

dejavnost Republike Slovenije.

| |
a I IS Javna agencija za znanstvenoraziskovalno
in inovacijsko dejavnost Republike Slovenije

© Univerza v Mariboru, Univerzitetna zalozba
BY / University of Maribor, University of Maribor Press
Besedilo / Text © Avtotji in Gartner, Stajan (urednika), 2025

To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. / This work

is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License.

Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje,
dajanje v najem, javna priobcitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja

izvirnega dela.
Vsa gradiva tretjih oseb v tej knjigi so objavljena pod licenco Creative Commons, razen ¢e to ni
navedeno drugace. Ce Zelite ponovno uporabiti gradivo tretjih oseb, ki ni zajeto v licenci Creative

Commons, boste morali pridobiti dovoljenje nepostredno od imetnika avtorskih pravic.

https://cteativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://press.um.si/index.php/ump/catalog/book/1086
http://dx.doi.org/10.18690/um.ff.11.2025

ISBN

DOI

Cena
Price

Odgovorna oseba zaloznika
For publisher

Citiranje

Attribution

978-961-299-082-4 (pdf)
978-961-299-083-1 (trda vezava)

https://doi.org/10.18690/um.ff.11.2025
Brezplacni izvod

prof. dr. Zdravko Kacic,
rektor Univerze v Mariboru

Gartner, S., Stajan, N. (ut.). (2025). Od filogofije poucevanja do
pounievanja filozofsje: Festschrift Rudi Kotnik. Univerza v Mariboru,
Univerzitetna zalozba. doi: 10.18690/um.ff.11.2025



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE -ﬂ-
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK g
S. Garter, N. Stajan (ur.) Uniie v Bz

Univerzitetna zaloZba

Kazalo

Od filozofije poucevanja do poucevanja filozofije:
Znanstvenoraziskovalni in pedago$ki mikrokozmos

didaktike filozofije

Rudija Kotnika 1
Smiljana Gartner
Rudi Kotnik: Zacetek in konec 11
Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A
Farewell From the Didactics of Philosophy
1 Poucevanje Descartesove Prve meditacije 3 digitalno humanistiko: slovo od 13

Rudi Kotnik

I: Od filozofije poucevanja do poucevanja filozofije:

Zakaj? Kaj» Kako?

Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in
the World

Ucenye filozofiranja kot nujen pogoj spreminjanja sveta

Andrej Adam

31

weww

Kriti¢éno misljenje in vrlinska epistemologija: preseci§ce kognicije

in znacaja

Critical Thinking and Epistemic Virtues: The Intersection of Cognition 47
and Character

Smiljana Gartner, Tomislav (v:op

Hotena nevednost in vrline misljenja: vzgoja za kriti¢ni

spoznavni znacaj

Willful Ignorance and Epistemic Virtues: Education for Critical 63
Epistemic Character

Tomaz Grusovnik

Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi u€enci ali

kot priloZnost za spodbujanje potencialne nadarjenosti u¢encev
Philosophy for Children as a Method of Working with Talented Pupils or an 81
Opportunity for Promoting Their Potential Talent

Maja Vacun



KAZALO

N
~ (=)}

Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die

Vielsprachigkeit als ,,Muttersprache(n)“

Pribodnost osnovnega jezikovnega izobragevanja je vedjezicnost kot ,materni 103
Jesik(i)"

Wolfgang Leopold Gombdez

Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity
Kozmomultiknlturalizem: naproti kozmopolitski solidarnosti 117
Nenad Miscevic

I1: Od filozofije poucevanja do poucevanja filozofije:

—_
(=}

—_

—
W

[a=y
I

—_ —_

Zakaj? Kaj? Kako?

Acting Out Philosophy
Tgrati filozofijo 145
Matevz Rudl

Nehajmo filozofirat in za¢nimo delat!
Let’s Stop Philosophizing and Start Working! 159
Toni Klis

Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of
Critical Thinking

Ali se labko nancimo krititnega mislenja? Kriticen pogled na kriticno misljenje
Nenad Smokrovi¢

175

Poucevanje metafizike — smrt kot pot v metafiziko
Teaching Metaphysics — Death as a Way Into Metaphysics 191
Marin Biondi¢

Soll der Philosophieunterricht Zweifel f6rdern?
Ali naj pouk filozofije spodbuja dvom? 205

Franz Zeder

Sokratska metoda, nasilje sprasevanja in spoznavanje samega

sebe pri pouku filozofije

Socratic Method, the Violence of Questioning and Self-Knowledge in Teaching 221
Philosophy

Marjan Simenc

Rethinking the Importance of Establishing Adequate
Relationships Between Teachers/Educators and Students in
Otrder to Achieve the Best Results in Upbringing and Education
Razmislek o pomenn vzpostavitve ustreznega odnosa med uditelji/ vigojitelji in
utenci ga doseganje najboljsib rezultatoy pri vgoji in izobragevanjn

Leonard Pektor, Aleksandra Golubovic¢

241



KAZALO

i

e f—
'_

Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe
poucevanja filozofije preve¢ idealiziran?

Socrates Between Aporetics and Elenctics: Is the Socratic Dialog too Idealized for 259
the Needs of Teaching Philosophy?

Boris Vezjak

Sokrat med u€enjem in poucevanjem filozofije
Socrates Between 1earning and Teaching Philosophy 281
Bojan Borstner, Smiljana Gartner

ITI: Od filozofije poucevanja do poucevanja filozofije:

17

18

19

20

Zakaj? Kaj? Kako?

Pomen kriticne pedagogike (po Freireju) za poucevanje filozofije
The Meaning of Critical Pedagogy (after Freire) for Teaching Philosophy 307
Marko Stempihar

Poudevanje etike — med indoktrinacijo, frustracijo in
samocenzuro

Teaching Ethics: Between Indoctrination, Frustration, and Self-Censorship?
Friderik Klampfer

327

Poucevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k
problemu taks$nosti

Teaching Philosophy by the Use of Thought Experiments: The Quantum Approach — 355
to the Problem of Qualia

Janez Bregant, Boris Abersek

How to Teach Introduction to Philosophy?
Kako poncevati Uvod v filozofijo? 379

Boran Bercic






OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK
S. Garter, N. Stajan (ur.)

Od filozofije poucevanja do
poucevanja filozofije:
Znanstvenoraziskovalni in

pedagoski mikrokozmos
Rudija Kotnika

SMITJANA GARTNER

Urednica monografije



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Filozofija se zalne s ludenjem.
(prirejeno po Aristotel, Metafizika, 1)

Za Rudija Kotnika je ¢udenje ve¢ kot le izhodis¢e mislienja. Cudenije, raziskovanje

in spoznavanje novih pristopov, novih ljudi in novih dezel je zanj nacin Zivljenja.

Ne morem redi, da je spodaj zapisano neposredna izkusnja s profesotjem, cetudi sem
bila njegova studentka. Lahko pa zapiSem, da je posledica prebrane literature o
samem slavljencu in literature, ki jo je napisal, ter posledica reflektiranja in
osmisljanja njegovih ur didaktike filozofije in pogovorov z njim »za nazaj«. Tako kot
so nekatere besede in pogledi takoj osmisljeni, tako so nekatere besede in pogledi
osmisljeni sele cez nekaj desetletij. In potovanje spoznavanja in razumevanje nekoga

ali nekaj se pricne Sele takrat.

Dr. Rudi Kotnik je rojen Kamnican, ki je po koncani srednji Soli Studiral na
Filozofski fakulteti v Ljubljani filozofijo in sociologijo. Izkazovanje nemirnega duha
in iskanje/preiskovanje sebe, okolja, podstati Zivljenja in Zivljenjskih nacel ni
prisotno zgolj pri izbiri $tudija, temvec¢ tudi pri izvenstudijskih dejavnostih, ko se
podaja raziskovati fotografijo in glasbo; ko gre po izkusnje in na avtostop po Indiji
in BEvropi; ko se ukvarja z jadralnim padalstvom in alpinizmom. Slednje ga zasebno
in Studijsko pelje v Juzno Ameriko, kjer ga leta 1980 izzovejo Andi, leta 1982 pa
izkusi, kako se je povzpeti na najvisjo goro v Peruju (Hauscaran, 6768 metrov). Drugo
mu je torej ravno toliko tuje, da ga mami k raziskovanju/preiskovanju in da se vedno
znova podaja izven meja — psiholoskih, fizi¢nih, geografskih ... Magisterij iz filozofije
zakljuéi leta 1991 na Univerzi Warwick, ki je del skupine najboljsih raziskovalnih
univerz v Veliki Britaniji, doktorira pa leta 2000 na Univerzi v Mariboru, drugi
najvedji univerzi in eni najpomembnejsih javnih univerz v Sloveniji. Iskanje ga vodi
izven filozofije Se na polje psihoterapije, tako zakljuc¢i leta 2001 v Londonu

magistrski Studij gestalt terapije na Metanoia Institut, Middlesex University.

Rudi Kotnik je dvajset let pouceval na Gimnaziji Bezigrad, nato pa se je leta 1996
zaposlil na Filozofski fakulteti Univerze v Mariboru, kjer nam je vedno znova odpiral
prostor za razmisleke: za razmislek o sebi, za razmislek o svetu, za razmislek o
izobrazevanju, zu razmislek o vrednotah, izhodiscih, ciljih in smereh, pri cemer
je na subtilen nacin izpostavljal potrebo po celostnem in druZbeno

odgovornem pristopu. V svojem ukvarjanju z ljudmi, s svetom, s filozofijo, z



M. Gartner: Od filozofije poucevanja do poucevanja filozofije: Znanstvenoraziskovalni in pedagoski
mikrokozmos Rudjja Kotnika

izobrazevanjem ne sprejema procesov v partikularni obliki, temvec ga vedno znova
zanima pomen holisti¢nega pristopa in zanimanja za njihovo paradigmatsko ozadje.
Zanj namreC zgolj taksen pristop omogoca poglobljeno in celostno obravnavo
temeljnih vprasanj. Morda je to tudi posledica mladostnega potovanja v Indjjo, ki je
v njem pustila globoko sled: »Nisem mogel gledati tega sveta zgolj kot na eksotiko,
ampak me je presunila tudi njegova krutost« (Kotnik, 2014, 277).

Kot raziskovalec, Se bolje kot Rudi Kotnik, si je zastavljal strokovna vprasanja na
preseciscu filozofije, izobrazevanja in psihoterapije. Njegovo delo sega od
raziskovanja uporabe fenomenoloskih pristopov v psihoterapevtskem izobrazevanju
(Kotnik, 2019, 2011a, 2000) do preucevanja razvoja kompetentnosti v izobrazevanju
ter raziskovanja in prakti¢ne uporabe gestalt terapije. Tako je pustil pecat ne le med
studenti filozofije, temve¢ tudi med Studenti pedagogike in psihologije. Na sti¢is¢u
filozofije in izobrazevanja se mu porajajo Stevilna kljuéna vprasanja poucevanja in
ucenja filozofije — tako lahko publikacije, kjer ta vprasanja obravnava, umestimo v

dve skupini: didaktika filozofije in izobrazevanje kot sistem.

V prvi skupini, didaktika filozofije, so vprasanja, skozi katera je raziskoval
inovativne pristope pri poucevanju in ucenju filozofije: v slovenski prostor je
pripeljal izvajanje in raziskovanje filozofije za otroke, raziskoval uporabo miselnih
cksperimentov, uporabo pojmovnih mrez in drugih metod, ki spodbujajo kriticno
misljenje, refleksijo in razumevanje filozofskih konceptov (Kotnik, 2017, 2016,
2011b, 2009). Tudi pri pristopu k razumevanju kriticnega misljenja zagovatja
holisticen pristop: »Gre nam za poskus najsplosnejSega razumevanja kriticnega
misljenja v pouku filozofije kot reflektiranega pristopa, kjer preprosto povedano
stvari ne jemljemo kot samoumevne. V tem smislu torej kriti¢cno misljenje razumemo
kot naravnanost k preverjanju izhodis¢, predpostavk oziroma vsega, o cemer je
mogoce dvomiti. Te znacilnosti pa dejansko so navzoce tako v ciljih filozofije z
otroki kot tudi v ciljih in merilih ocenjevanja srednjesolske filozofije« (Kotnik,
2007b, 1206). Predvsem pa je Kotnik (2019, 2013b) izpostavil potrebo po
paradigmatskem premiku poucevanja filozofije na celotni vzgojnoizobrazevalni
vertikali, kjer cilj ne sme biti posredovanje vsebine, cetudi mora obstajati enotnost
relevantne filozofske vsebine, ampak je cilj filozofska relevanca v procesu. To
pomeni, da je nujno razumevanje poucevanja filozofije kot procesa, temeljecega na

nacelu filozofije kot dejavnosti.



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

V drugi skupini so zagate izobraZevalnega sistema, kjer je med drugim kriticno
obravnaval privatizacijo Solstva, razvoj kompetenc in ucnih rezultatov ter
globalizacijske vplive na izobrazevalne politike. Predvsem pa je podal kriticno
analizo bolonjske reforme v visokem $olstvu, saj trdi, da se je drzava lotila procesa
brez jasne in izdelane strategije, kaj je z njo v nasih pogojih mogoce doseci in kako
bo to izpeljala. Reforma naj bi pomenila premik v osredotocenosti, tj. da se iz
izobrazevanja, ki se osredotoca zgolj na vhodne dejavnike (ucni nacrti, vsebine,
uciteljevo podajanje znanja), premaknemo k osredotoc¢anju na izhodne dejavnike
(vedenje, razumevanje, kompetentnost ucenca). Narediti bi morali premik od
poucevanja k ucenju, od ucitelja kot prenasalca znanja k ucitelju, ki pouk strukturira
in usmetja, od uditelja kot avtoritete k ucitelju kot supervizorju, ki spremlja uc¢encevo
pot k samostojnosti in kompetentnosti (Kotnik, 2013a). Rudi Kotnik na osnovi
svojih raziskovanj opozarja na nevarnosti, ki jih prinasa nekriti¢cno sprejemanje
elementov od drugod v na$ izobrazevalni sistem. Na podlagi rezultatov poklicnega
izobrazevanja v Veliki Britaniji, ki so Ze v devetdesetih letith opozarjali na ozek,
rigiden in teoretsko, empiri¢no in pedagosko nejasen pojem kompetence, je Rudi
Kotnik z izku$njami in vedenjem Ze pred petnajstimi leti opozarjal na prezece
nevarnosti ob implementaciji nacel bolonjske prenove na Univerzi v Mariboru »na
mehanicno  premescanje  teoretsko  nedodelanega,  pomanjkljivega  in
problemati¢nega pojma kompetence« (Kotnik, 2007a, 44). Nevarnost izhaja iz
nepoznavanja razlik med kompetentnostjo kot zmoznostjo delovanja, ki si jo pri
strokovnjakih zelimo in bi naj bila cilj vsakovrstnega izobrazevanja, in kompetenco.
Predvsem pa na nevarnost, da Studentje iz uporabnikov postanejo potrosniki, da
postanejo kralji za univerzo. Njegova kritika behavioristicnega pristopa je jasna:
poudarjanje ucnih izidov v obliki navajanja seznamov kompetenc, ki jih mora
student na koncu imeti, je nereflektiran in nekriticen pristop, ki ne vodi do
usposobljenosti. Ce Zelimo usposobljenost, potrebujemo holisti¢ne pristope, katerih
izid je lahko pridobitev kompetentnosti, ki ne pomeni zgolj nabora oz. seznama
kompetenc, temve¢ veliko ve¢ — pomeni strokovno usposobljenost in sposobnost

strokovnega delovanja v kompleksnem svetu.

Na zacetku smo zapisali, da so nekatere besede in pogledi osmisljeni Sele cez
desetletje in ve¢. V sedmem poglavju svoje znanstvene monogratije Nova paradigma
v izobragevanju: je manj labko vec? nas Rudi Kotnik pozove k analizi razmer, zlasti zaradi
marketizacije visokoSolskega izobrazevanja. Morda je sedaj cas, da se Se enkrat

oztemo na bolonjsko reformo, na celotno visokosolsko izobrazevanje, na



M. Gartner: Od filozofije poucevanja do poucevanja filozofije: Znanstvenoraziskovalni in pedagoski
mikrokozmos Rudjja Kotnika

poucevanje in ucenje (filozofije), predvsem pa, da $e enkrat natan¢no preuc¢imo opus
Rudija Kotnika. V lu¢i slednjega je tudi pricujoca slavnostna znanstvena
monografija, ki ne predstavlja le poklona njegovemu delu, temvec¢ nadaljevanje
ustvarjalnosti in dialoga, ki ju je Rudi Kotnik vedno spodbujal. Je prostor razmisleka,

ki ga je vedno znova odpiral.

Knjiga je razdeljena na tri sklope, ki sledijo pedagoski in raziskovalni vnemi Rudija
Kotnika, tj. iskanju odgovorov na vprasanja gukaj, kaj, kako, a posamezna poglavja
zaradi kompleksnosti teme, cetudi umesSc¢ena v nek sklop, ne izkljucujejo
odgovarjanja na drugi dve vprasanji. Vsako poglavje je namre¢ mikrokozmus, kjer
se avtorice in avtorji dotaknejo sprasevanja in odgovarjanja na vsa tri omenjena

vprasanja.

Na zacetku vseh treh sklopov predstavljamo njegov zapis, ki je ponujen kot
izhodisc¢e razmisljanj avtoric, avtorjev, a je, kako ironi¢no ali pa kako zivljenjsko,
kon¢no slovo njegovim ¢lankom s podroéja didaktike filozofije. V njem Kotnik
ponudi didakticen pristop k poucevanju Descartesove Prve meditacije 3 digitalno humanistiko,
ki temelji na Husserlovem pojmu aktivne sinteze. Tako z uporabo digitalne
tehnologije, namesto zgolj linearnega branja filozofskega teksta, omogocamo

razumevanje vsakega odstavka znotraj strukture besedila.

V prvem sklopu je v ospredju vprasanje, ZAKAJ poucevanje in ucenje filozofije.
Avtorice in avtotji se ukvarjajo z razlogi, namenom in upravicenostjo poucevanja in
ucenja filozofije. S filozofijo spreminjamo izobrazevanje, sebe in svet. Zacnemo s
poglavjem Andreja Adama, ki opozori na pomen spreminjanja sveta skozi
filozofiranje. Pti tem izpostavi pionirstvo Rudija Kotnika, ki si je prizadeval za pouk
filozofije, pri katerem je v ospredju poucevanje filozofiranja. Filozofi morajo,
utemeljuje Adam, ne zgolj interpretirati sveta (ne zgolj kriticno analizirati, ne zgolj
razpravljati in individualno krepiti kriticno misljenje), temve¢ ga spreminjati, kar
implicira nasprotovanje nenechnemu prilagajanju okolis¢inam, ki jih zahteva
ekonomija, in nasprotovanje ter upiranje manipuliranju, ki jth udejanja ekonomija.
Toda brez spreminjanja druzbenih in ekonomskih okolis¢in prizadevanje za
spremembo ucenja filozofije v filozofiranje ne more uspeti. Resitev je tako druzbena
praksa spreminjanja sveta, ki temelji na dogovorjenih pravilih zivljenja v skupnosti.
Poucevanje filozofiranja v pravem pomenu omogoca, da so individuumi sposobni

biti svobodni. Taksni posamezniki so sposobni izbrati Zivljenje v skupnosti in za



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

skupnost s pristnimi potrebami in ne umetno ustvarjenimi zeljami potrosniske
druzbe. S tem izpostavljamo pomen in vrednost kriticnega misljenja in intelektualnih
vtlin. Tomaz GruSovnik nam ponudi hipotezo, da se morda splaca posvetiti se
vrlinski epistemologiji in vzgoji spoznavnega znacaja s poudarkom na spoznavnem
pogumu in radovednosti. S tem se izognemo t. i. hoteni nevednosti, kjer se
motivirano izogibamo informacijam. V tradicionalnem izobrazevalnem modelu se
to izkazuje kot izmikanje spoznanju, zato je sprememba v procesu ucenja in
poucevanja nujna, in to na nacin, da posvetimo dodatno pozornost vrlinski
epistemologiji in vzgoji spoznavnega znacaja. Smiljana Gartner in Tomislav Cop
poskusata odkriti, kaksen je odnos med kriticnim misljenjem in spoznavnimi
vrlinami ter kaksno vlogo ima kritiéno misljenje pri spoznavnih hibah. Maja Vacun
izpostavi, da z didakticnima pristopoma filozofija za otroke in skupnostjo
preiskovanja razvijamo kreativnost in misljenje ter zagotavljamo spodbudno okolje,
zato bi bilo treba ta pristopa vkljuciti v razlicne predmete in dejavnosti v
predsolskem in $olskem sistemu. S tem bi se namre¢ potenciali nadarjenih uc¢encev
razvijali neodvisno od prepoznavanja njihove nadarjenosti. S filozofijo tudi
spodbujamo samospoznanje in samospreminjanje. Uporaba sokratske metode je ena
izmed poti, kako to dosedi, pri tem pa je treba biti previden, saj Marjan Simenc v
svojem prispevku opozori, da lahko to dosezemo zgolj, ¢e je metoda uporabljena v
okviru pedagoskega odnosa, ki temelji na sprejemanju ucencev. S poucevanjem in z
ucenjem filozofije pripravljamo ljudi k odprti miselni naravnanosti, k pluralizmu, h
kozmopolitanizmu, k solidarnosti in vecjezic¢nosti v globalni druzbi. Wolfgang L.
Gombocz ponudi konkreten korak k veckulturnosti: trdi, da bi moral biti cilj vsakega
izobrazevalnega sistema vecjezicnost, kar bi pripeljalo k razumevanju Stevilnih
kultur, to pa k vedji strpnosti. Nenad Miscevi¢ se v svojem prispevku nasloni na
Kotnikove razprave o aktualnih politicnih dogodkih, in sicer migracijah in
begunstvu, pri cemer se zavzema za kozmopolitsko izobrazevanje bodocih
izobrazevalcev. Mis¢evi¢ predlaga razmeroma preprosto hevristiko za prehod od
obi¢ajne multikulturne zasnove h kozmopolitski, kar naj bi bilo tudi politicno

izvedljivo.

V drugem sklopu so razprave, ki postavljajo v ospredje vprasanje KAJ, ki ga lahko
razumemo kot KAJ JE ucenje in poucevanje filozofife? Ali je poucevanje
filozofije zgolj zgodovinska naracija ali je aktivno filozofiranje, se sprasujeta Boran
Ber¢i¢ in Toni Klis. Slednji zagovatja pozicijo, da je filozofija vaja v avtonomnem in

racionalnem premisleku, a je ta jasnejsi in relevantnejsi, ¢e stojimo na ramenih



M. Gartner: Od filozofije poucevanja do poucevanja filozofije: Znanstvenoraziskovalni in pedagoski
mikrokozmos Rudjja Kotnika

velikanov, zato pri poucevanju in ucenju filozofije za vzgojo kriticno razmisljujocega
racionalnega posameznika ne sme umanjkati delez branja in analize filozofskega
kanona, kakor tudi ne nepristransko, a strastno poucevanje nasprotujocih si
filozofskih teorij. Dijaki se morajo, zagovatja tezo Matevz Rudl v svojem prispevku,
sami spopadati s pluralizmom idej. Ostredni cilj ucitelja filozofije je tako zgol]
oblikovanje kognitivnih kompetenc. Filozofija kot veda velikokrat tudi Zeli in
zahteva metarefleksijo lastnih ciljev in metod. Filozofija bi morala, ¢e je njen cilj
aktivno filozofiranje, izboljSevati kriticno misljenje, a to je mogoce zgolj in samo,
trdi Nenad Smokrovié¢ v svojem prispevku, z argumentacijsko prakso v razredu, kjer
se sodelujoci s Stevilnimi uspesnimi in neuspesnimi poskusi ucijo na lastnih primerih
intelektualnih vtlin. Zato trditev, da slednje niso del pedagoskega pouka, ne drzi.
Vprasalnico £gj pa lahko razumemo tudi kot KAJ poucevati in uciti? Odgovori na
to vprasanje so lahko &isti filozofski problemi (metafizika, etika, epistemologija),
ves¢ine (argumentacija, konceptualna jasnost, kriticna analiza) ali/in vtline
(intelektualna skromnost, vedozeljnost) .. Marin Biondi¢ navede primere
metafizi¢nih vprasanj (osebna identiteta, narava skode in filozofija ¢asa) in zagovarja
tezo, da morajo Studenti videti, da se ni mogoce izogniti cistim filozofskim
problemom, da jih morajo preiskovati, razresevati, osmisljati. Trdi, da moramo
poucevati klasi¢ne metafizicne teme, a v ozadju tudi razlozi, kako to storiti: poucevati
jih moramo postredno, tj. na podrodju, kjer se prepletajo razlicne metafizi¢ne teme.
Franz Zeder zagovatja, da se ucni proces filozofije razlikuje od ostalih Solskih
predmetov, ki stavijo na absorbiranje stvarnega znanja, na ponavljanje, povezovanje
in uporabo. Pri pouku filozofije moramo krepiti dragoceno metodolosko orodje, ki
omogoc¢a razvoj in nadgradnjo argumentacijskih kompetenc, poglobljeno
razumevanje filozofskih problemov in njihovih resitev. Sodelujoce v u¢nem procesu
moramo uriti v kritiéni analizi, ki omogoca tudi, da se v pisani mnozici mnenj sami

dokopljejo do resnice.

Z metodami, s strategijami in pristopi postavimo v ospredje vprasanje, KAKO se
ukvartjati s filozofijo v ucnem procesu? Leonard Pektor in Aleksandra Golubovi¢
odgovarjata na to vprasanje posredno, tako da pri svoji razpravi o pomembnosti
vzgoje in izobrazevanja za zadovoljne, uravnane in clovecne posameznike ter druzbo
izpostavita, naslanjajo¢ se na Johna Deweyja, odnosno raven med uciteljem in
ucencem, ki mora temeljiti na sodelovanju pri iskanju vednosti in postavljati v
sredis¢e temeljne vrednote. Boris Vezjak, Marjan Simenc, Bojan Borstner in Smiljana

Gartner se ukvarjajo s sokratskim dialogom v filozofiji vzgoje in izobrazevanja kot



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

z metodo, ki je kanonizirana pri didaktiki filozofije. Pri tem v svojih prispevkih
izpostavijo Stevilne pomisleke. Vezjak utemeljuje, da je poimenovanje sokratski
dialog bolj ali manj figurativna raba, forma Platonove sokratske metode pa zgolj
idealizirana oblika. Zgodovinski sokratski dialog in sodoben sokratski dialog se
namre¢ razlikujeta — slednji izgublja bistvene elemente dialoskosti, da bi lahko
upraviceno dvomili v pravilnost njegovega poimenovanja. V sodobnih razlicicah,
kakrsne najdemo v filozofiji vzgoje in izobrazevanja, ni nikjer zaslediti aporetike in
elenktike, ki sta tako specifi¢ni za sokratsko filozofijo, da ju ne moremo nadomestiti
z nobenim novej$im konceptom. Marjan Simenc utemeljeno pokaze, kako se pri
analizi rabe sokratske metode ptri pouku filozofije opiramo na njeno rabo v
kognitivni terapiji in tako sledimo Kotnikovem zgledu, kako nas lahko taksen pristop
pripelje do spoznanja samega sebe v kontekstu pouka filozofije. Vendar je treba biti
pri sokratskem sprasevanju previden, saj lahko deluje nasilno in vzbuja odpor
ucencev, zato ga je bolje, kot ugotavlja Simenc, uporabiti na ustrezen nacin, ki lahko
nato pripelje dijake in Studente do raziskovanja lastnih izkustev in prispeva k
samospoznanju. Te tocke se v svojem prispevku dotakneta tudi Bojan Borstner in
Smiljana Gartner, ki poudarita, da sramotenje ali ponizevanje udelezencev v razpravi,
da priznajo svojo nevednost, pa tudi pretirano vplivanje in manipuliranje tekom
razprave, nimajo ni¢ opraviti s sokratsko pedagogiko, saj ne zagotavljajo prave
vednosti. Sokratsko delovanje v razgovoru, kot ena od moznih metodoloskih poti
za poucevanje filozofije, je lahko zelo ucinkovito, ¢e se zavedamo, da je rezultat
oziroma bistvo delovanja interakcija. Rezultat, bistvo delovanja torej ni, trdita
avtorja, sporocilo (nauk), ki ga ucitelj prenasa na ucenca. Zato argumentirano
izjavljata, da ne sprasuje ucitelj, temve¢ nevednez; ta, ki odgovarja, pa ni pasivni
ucenec, temvec¢ delujoci, ki to dejavnost prakticira z namenom preoblikovanja
lastnega zivljenja. Pri tem avtorja upraviceno opozorita na dejstvo, da je lahko ucenje
in poucevanje filozofije v obicajnem svetu nevarno, za kar je najboljsi primer
Friderik Klampfer, pa tudi Sokrat sam. Na sokratsko metodo se v svojem
raziskovanju naslanja tudi Mare Stempihar, ki v svojem prispevku pokaze Freirevo
razumevanje dialoske metode in nov pristop k poucevanju. Trdi, da je kriticna
pedagogika pomembna za poucevanje filozofije, saj proizvede orodja za
razumevanje, kako se vsaka praksa poucevanja umesca v druzbeni prostor, ki je
vselej ze politicen. Zaradi tak$nega prostora je treba biti, nas opozarja Friderik
Klampfer v svoji razpravi, Se posebej previden pri poucevanju etike, kjer bi morali
teziti k izogibanju indoktrinacije, frustracije in samocenzure. Pouk etike bi moral

teziti k usposabljanju za samostojno in reflektirano moralno presojanje in moralno



M. Gartner: Od filozofije poucevanja do poucevanja filozofije: Znanstvenoraziskovalni in pedagoski
mikrokozmos Rudjja Kotnika

razumevanje, ne pa k moralni vzgoji, ki si prizadeva za spremembe v vedenjskih
dispozicijah. Od konkretnega gremo k abstraktnemu. K vprasanjem filozofije duha,
kjer Janez Bregant in Boris Abersek pojasnjujeta, kako bi lahko nekaj, kar zahteva
prvoosebno dozivetje za dojemanje, pojasnili z nec¢im, kar do njega nima dostopa,
tj. s perspektivo tretje osebe. Resitev ponudita v obliki miselnih eksperimentov pri
poucevanju filozofije. Glede na to, da se v pricujo¢i monografiji ukvarjamo z
zahtevnim podro¢jem umetnosti izobrazevanja filozofije, je smiselno, da je zacetni
clanek Rudija Kotnika konec njegovega pisanja clankov s tega podrodja, in je
smiselno tudi to, da bomo zakljucili z zacetkom — s sedemnajstimi tezami oziroma
smernicami Bojana Bercica, kako poucevati uvod v filozofijo. Njegova zadnja tocka
je prvo vodilo pri didaktiki filozofije: poucevanje filozofije je ustvatjanje
filozofije.

Immanuel Kant v svojem delu O pedagogiki zapise, da sta dva cloveska izuma morda
zahtevnej$a od vseh drugih: umetnost vladanja in umetnost izobrazevanja. Naj bo ta

knjiga ko$¢ek mozaika v umetnosti izobrazevanja.

Literatura

Aristoteles. (1999). Metafizika (LXXXIII, 437). Zalozba ZRC, ZRC SAZU.

Kant, I. (1803). On Education (Ueber Paedagogik). (Prev. Annette Churton, 1900). D.C. Heath and
Co., 1900. https:/ /olllibertyfund.org/titles/ davids-kant-on-education-uber-padagogik

Kotnik, R. (2007a). Novi izzivi za izobrazevanje uciteljev. V Prilognosti v izobrazgevanju 3 bolonjsko reformo
v Stoveniji (str. 44-51). Filozofska fakulteta.

Kotnik, R. (2007b). Procesni vidik kriti¢nega mislienja. Casgpis za kritiko znanosti, 35(229/230), 125—
135.

Kotnik, R. (2009). Teaching the elements of philosophical thinking. Croatian jonrnal of philosophy, 9(26),
233-241.

Kotnik, R. (2011a). Enseigner la phénoménologie dans les formations a la psychothérapie. Les Cabiers
de Gestalt-thérapie, 27, 105—128.

Kotnik, R. (2011b). Med literaturo in filozofijo: didakti¢na vprasanja ob Schlinkovem romanu Bralec.
Abnaliza, 15(1/2), 5-13.

Kotnik, R. (2013). Nova paradigma v izobragevanju: je manj labko vec? (Let. 075). Subkulturni azil, zavod za
umetnisko produkcijo in zaloznistvo.

Kotnik, R. (2013b). Vsebina-struktura-proces v didaktiki filozofije. FNM, 20(1/4), 52-57.

Kotnik, R. (2014). ,,Po svetu sta me vodila radovednost, raziskovanje in to se je kasneje preusmerilo v
raziskovanje cloveske notranjosti*: pogovor s prof. dr. Rudijem Kotnikom. Kamniski zbornik,
22,275-281.

Kotnik, R. (2015). Nova paradigma ali cesarjeva nova oblacila? V Obzurja ulenja: vigojno-izobragevalne
perspektive (str. 37-49). Univerza na Primorskem, Znanstveno-raziskovalno sredisce,
Univerzitetna zalozba Annales.

Kotnik, R. (2016). Eti¢ne in politicne dimenzije begunske problematike kot miselni eksperiment.
ENM, 23(1/4), 39-43.



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

10 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Kotnik, R. (2016). Pojmovna mreza pti pouku in na maturi. FNM, 23(1/4), 35-38.

Kotnik, R. (2017). Thought experiments in teaching: TE as a suppositional real story. V Thought
experiments between nature and society: a festschrift for Nenad Mistevié (str. 390—405). Cambridge
Scholars.

Kotnik, R. (2017). Possible uses of Tennant’s methodology in secondary education. Croatian journal of
philosophy, 17(49), 97-106.

Kotnik, R. (2019). First steps into phenomenology: learning phenomenological reflection of a
therapeutic work. British Gestalt jonrnal, 28(2), 30-39.



Pudi Kotnik:

é,cu/m/@ n konec






TEACHING DESCARTES’ FIRST g oo
MEDITATION WITH DIGITAL -
HUMANITIES: A FAREWELL FROM

THE DIDACTICS OF PHILOSOPHY

RuUDI KOTNIK

Kamnik, Slovenia
rudi.kotnik@guest.arnes.si

Although the paper can be read as a commentary on digital Keywords:

presentation or as a text introducing digital presentation, the .

whole,

reader requires both approaches. They present an approach to eyt
teaching Descartes’ First Meditation in a way that complements the Digital Humanities
usual linear reading with the opportunity to comprehend each
paragraph in the structure of the entire text. Paying attention to
questions, problems, or issues already implies a form of intention:
preparing the foundation for the structure as the integral didactic
aspect of the text. The ground of this didactic idea is Husserl’s
notion of active synthesis, which can be presented using digital
technology. For this purpose, the background to this attempt is
first presented, followed by its practical implementation and the
digital aspect that constitutes its contribution to Digital

Humanities.




DOI
https: /
10.18690/um.ff.11.2025.1

ISBN
978-961-299-082-4

Kljuéne besede:
Descartes,
struktura,

celota,

aktivna sinteza,

digitalna humanistika

POUCEVANJE DESCARTESOVE PRVE
MEDITACIJE Z DIGITALNO
HUMANISTIKO: SLOVO OD

DIDAKTIKE FILOZOFIJE

RuDI KOTNIK

Kamnik, Slovenija

rudi.kotnik@guest.arnes.si

Ceprav je ¢lanek mogoce brati kot komentar digitalne
predstavitve ali kot uvod v digitalno predstavitev, bralec
potrebuje oba pristopa. Avtorji predstavljajo nacin poucevanja
Descartesove Prve meditacije, ki dopolnjuje obicajno linearno
branje z moznostjo razumevanja vsakega odstavka v strukturi
celotnega besedila. Pozornost na vprasanja, probleme ali dileme
ze implicira obliko namere: pripravo temelja za strukturo kot
integralni didakti¢ni vidik besedila. Temelj te didakti¢ne ideje je
Husserlova zamisel aktivne sinteze, ki jo je mogoce predstaviti z
uporabo digitalne tehnologije. V ta namen je najprej predstavljen
teoretski okvir tega pristopa, nato njegova prakticna izvedba in
digitalni  vidik, ki predstavlja prispevek k  digitalnim

humanisti¢nim vedam.



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From
the Didactics of Philosophy

1 Introduction

The aim of this short paper (with the concomitant online presentation) is to offer
an approach to teaching Descartes’ First Meditation in a way that complements the
usual linear reading with the opportunity to comprehend each paragraph in the
structure of the whole text. The reason lies in the difficulties beginners face in
philosophy, as it is challenging for them to perceive the structure of the whole. The
basis of this didactic idea is Husserl’s notion of active synthesis, which can be
presented using digital technology. For this purpose, I present the background to
this attempt, its practical deployment, and its digital aspect.!

2 Background
2.1 Teaching Context

The present article is exclusively didactic, meaning that our interest lies solely in the
manner of teaching itself and presenting the text as a foundational and integral part
of high school education. This implies that our interest in historical context is limited
to what is essential. Along with the latter, the question naturally arises whether this
is necessary in the teaching process itself. The answer is not straightforward, as it
depends on the teaching concept. When it comes to a historical approach to teaching
philosophy, placing it in a historical context is a necessary and integral part of
teaching to achieve its purpose. However, in a problem-based approach, guidance is
that which is necessary to introduce the problem. Ultimately, the criteria are set by
the objectives and expected outcomes of the subject. If these are already defined in
the subject's design and are also the subject of assessment, as is the case with national
or International Baccalaureate (IB) exams, then the expected results for knowledge
assessment become the key criterion. However, if the teacher is not bound by
external knowledge assessment, they have more freedom and responsibility for their
teaching concept. When discussing my approach, when I am not bound by external
assessment, I could set aims and learning outcomes myself and, in doing so,
continuously explore and assess what each design brings. For the purposes of this
article (as a farewell to teaching), I want to present a design in which the fundamental

question was how to introduce and collectively explore the path into philosophy

Uhttps://prezi.com/b0-yn_zg6ojv/desc-prva-medit/?present=1



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

16
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

with students (or introductory philosophy course students) during their first and, in
most cases, also their last, encounter with philosophy. In this context, there was a
specific treatment of a philosophical text, which, in most cases, was the First
Medjtation (including the first three paragraphs of the Second Meditation) from
Descartes' Meditations. The goal was to collectively follow the philosopher in his

wortk, sentence by sentence.
2.2 Brief Historical Contextualization of the Text

In recent reseatch on Descartes' Meditations (Detlefsen, 2013; Broughton &
Carriero, 2008), John Carriero (2009) holds a significant position, which is also
relevant to our purpose. He observes that "Descartes wrote the Meditations in the
hope that it would be adopted as a textbook. This gives the work an accessibility not
often found in major works in philosophy" (Catriero, 2009, p. X). Moreovet, he
believes that "Descartes attempted to write the Meditations in an intuitive and
accessible way that encourages this sort of direct encountet” (Carriero, 2009, p. 5).
This aligns with my reasons for choosing this text, which I considered crucial
throughout my four decades of teaching: the clarity and systematic nature of the text,
which, with the help of a teacher, will be accessible to students for understanding a
segment of a philosophical work or for following the philosopher in his work.
Introducing students to the First Meditation simultaneously introduces them to the

tirst steps in philosophy.

In placing Descartes in the historical context and considering recent research, it
makes sense to offer a brief outline of the environment in which his philosophy was
developed. Carriero highlights two aspects: the aspect of philosophical theology and
the aspect of knowledge. The aspect of philosophical theology is connected to
Thomas Aquinas. Aquinas' path gradually moved from philosophy of nature and
metaphysics to natural theology, requiring an understanding of Aristotelian thinking
about matter, form, change, and causality to transition to arguments for the existence
of God. In contrast, "one can hardly take a step in the metaphysics and epistemology
of Descartes (the Third Medjtation, if not the Firsi) before finding oneself knee-deep
in philosophical theology" (Cartiero, 2009, p. 9). According to Cattiero, this holds
true for Descartes' contemporaries as well: Spinoza, Leibniz, and Malebranche, as
Spinoza and Leibniz "both seem to believe that we have the unproblematic access

to God’s essence or nature that Descartes thinks we have" (Carriero, 2009, p.9).



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From

the Didactics of Philosophy 17

From the perspective of knowledge, Descartes fundamentally differs from Aquinas,
as "the mind does not depend on the senses for its access to reality, but rather is
naturally endowed by God with such access" (Carriero, 2009, p.16). The
fundamental is not "the ability to cognize universally /.../ but to see that something
is true (to make judgments)" (Carriero, 2009, p.17). Carriero acknowledges Descartes
for "developing a new conception of the human mind and its situation in the
universe that it knows/.../" which is not merely "a power (the intellect) of some
more fundamental thing (a human being). It is a thing in its own right, a “substance”
(Cattiero, 2009, p. 3). Although Catriero recognises Descartes' revolutionaty ideas,
he subjects his Meditations to radical criticism:

“I believe that Descartes was a truly revolutionary figure and that his originality can
more readily be appreciated if one concentrates on certain fundamental themes (e.g.,
the place of the senses in human cognition, or certain framing commitments in
philosophical theology and what sort of cognition of God is supposed to be available
to us in this life) than if one focuses on more technical matters. While I do believe
Descartes won the revolution he initiated, I don’t think he gained the victory through
hand-to-hand combat.” (Carriero, 2009, p. 7)

And here comes Catriero's exceptionally extensive and detailed critique. As I follow
his detailed analysis of the First Meditation, 1 wonder if there is anything
unproblematic left in the argumentation. I pose this question as an educator
contemplating the significant dilemma of whether contributions to the research of
Descartes' Meditations should be an integral complement to the teaching of critical
reading of the text. In other words, should the purpose of reading Descartes be to
view him solely as "a truly revolutionary figure" who "won the revolution he

initiated," or also as a potential 'defeated' figure "through hand-to-hand combat'?

This question has no definitive answetr, as it depends on the educational context. In
the case of external assessment, whete learning outcomes prescribe the student's
dialogue with the author, it is essential in teaching to present both the historical
context and to discuss problematic aspects of the text. However, the question of
whether this dialogue should occur spontaneously in the initial reading or be
reserved for a second reading remains. My experience has shown that in the initial
stages of reading, when the primary focus is on comprehension, insight into the

structure, and the placement of individual parts within the structure, diverting



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

18
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

attention to the problematic details can be disruptive. If students notice something
problematic, they can temporarily note it and save it for the second reading to avoid
distraction from the initial educational aims. A second reading, where problematic
areas are more easily discernible in the overall structure, allows for this additional
perspective. However, in the context of general introductions to philosophy with
limited time, where the fundamental goal is merely to acquaint students with what
philosophy is all about, knowledge and understanding take precedence as objectives.
Dialogue and critical thinking as demonstrations of philosophical orientation have
their limited place throughout the entire course. In the next section, we will primarily

focus on the didactic aspect of the first reading.
3 Approach to Reading the Text in the Classroom

With this, I will focus on the central question of how to approach the reading of the
First Meditation. In doing so, I will draw from my teaching experiences, which have
shown me that continuous attention to structure is helpful for students on the path
to a common goal. Since there is no royal road (or shortcut) to understanding
Descartes' First Meditation, it is, therefore, still necessary to first read the text with
students carefully, sentence by sentence, paragraph by paragraph. It is up to the
teacher to decide how to read the text with students. My approach is one of several
possibilities. I'll provide a brief description of my approach, which involves a gradual
exploration of the underlying structure. This presentation is limited to textual
understanding, so when we read the text, we rely on the text itself without
questioning the concepts that could be contested.? This means that we mainly refer
to the concepts Descartes uses. How did we start and proceed? Students were given
guidelines for reading each paragraph:

— What is the broader problem or general question?

—  What is the concrete issue, problem or question in each paragraph?
— What s the thesis, statement, position?

— What is the reasoning or argument?

—  Are there any objections or counterarguments?

—  What is the resolution?

2 What would be an end and a means for Descartes? See interpretations by Williams (1978, pp. 35-36) and Wilson
(1978, p. 2).



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From
the Didactics of Philosophy

— What remains open as an issue for the next paragraph?

As an illustration of collaborative work with students, let us examine the approach
in the First Meditation. Careful reading began as eatly as paragraph §1. It is usually
challenging for them to establish the author’s END and his MEANS. This could be
found in the #fclause ““/.../ if I desired to establish a firm and abiding superstructure
/.../” and checked in §2 and in the last sentence of §10 — cerzainty. If that is the end,
then we will inquire about what the means would be. Although we collectively seek
that which is implicit in the title of the First Meditation, namely doubt, it is difficult
for students to directly recognise in the first two paragraphs. Instead, it is more
indirectly expressed in the terms highly doubtful (§1) and indubitable (§2). The whole
introduction, consisting of §1 and §2, is typically challenging for students, as they
need assistance in the form of WHY, WHAT, and HOW questions. Finding answers
to these questions is usually not straightforward. While the answer to WHY is
somewhat easier to find in the first sentence of §1, the answer to WHAT is a bit
more challenging, especially in identifying expressions conveying stability and the
quality of being /ikely to last; the term certainty itself as the goal must be sought in §10.
A specific task that usually takes more time is answering the question of HOW.
Refuting opinions as the first step, which is then formulated together as doubt, goes
somewhat smoothly, and at that point, the meaningful connection to the previous
questions, and of course with the title of the First Meditation, becomes apparent — a
significant step in recognising the structure. In §2, without the teachet's assistance
and a more detailed analysis to recognise its methodological nature, it is not
straightforward. However, a more detailed analysis enables the identification of what
we refer to as consistency or rigour, addressing the foundations themselves. This
makes the structure of the entire introduction recognisable to the students. Here, an
additional didactic goal can be achieved, which is reflected in their essays: that they
themselves recognise the meaningful formulation of a clear introduction, which they
can learn in their essays by using the three questions: WHAT, HOW and WHY.
These questions, along with the exploration of ends and means, provide an

opportunity to discern Descartes’ strategy and its clear structure.

In transitioning to the next paragraph, §3, Descartes' formulation “I will at once
approach” emerges as a useful detail. This can be seen as an intermediate connecting
link between the introduction and §3, which, in turn, proves to be a valuable

experience in learning how to connect individual sentences or paragraphs in writing.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

20
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Now let us consider all three paragraphs, which, in the emerging structure, appear
as a whole and that, in returning to the question of the entire Meditations, presents a
more concrete question: “Can I doubt the senses?” (§§3, 4, 5) The broader problem
or the general question, which arises from an understanding of the structure as a
whole, is: if the general question or issue is “What can be called into doubt?”, the
next step is the question, “Can I doubt the senses?”” So, a more concrete answer
follows, which students seeck in §3: YES. And, of course, the following question is
WHY? For students encountering philosophy for the first time, this is also their
initial encounter with a situation where they must discern how the author justifies
their claim or provides reasons for it. They find these reasons in Descartes' reference
to the senses and their deceitfulness, as well as in prudence. The next paragraph, §4, is
usually surprising, as they do not consider why one should question something that
is already justified. Nevertheless, they agree with Descartes when he presents the
famous example of being wrapped in a winter coat, sitting by the fire, and so on, in
which doubt is deemed impossible. Therefore, the teachet's question about what to
do with this situation perplexes them. In this way, students, in their first step into
philosophy, acquaint themselves with another novelty —the counterargument. The
subsequent paragraph, §5, serves as a rejection of the counterargument and a return
to the original thesis that doubt can be cast on the senses. This, too, is a new
development for them. Inviting them to examine all three paragraphs as a whole and
their place in the overall context, especially in relation to the title of the First
Medjtation, introduces another layer of novelty. Of course, each of these steps can be
a subject of discussion or problematisation. In this regard, as a teacher, I seek balance
and pay attention to what my primary aim is and whether the possibility of
problematisation could be a distraction hindering the achievement of the
fundamental goal. If we were to incorporate Carriero's radical criticism, which
questions the very first sentence of paragraph {1, it is difficult to believe that we
would achieve our primary goal with beginners in philosophy.

Paying attention to questions, problems, or issues already implies a form of
intention: preparing the foundation for the structure as the integral (didactic) aspect
of the text. Repeating both the broader and more specific questions draw attention
to their importance for readers to orient themselves in the text as a whole, which
has consistency and coherency by itself. The challenge is for this to become clear to

students as readers and as essay writers.



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From

the Didactics of Philosophy 21

To proceed, we can already foreshadow what we have acquainted ourselves with in
the previous three paragraphs. This means that we will be examining what the next
section might entail and which paragraphs would constitute it. Following the
previous example, we revisit the general question of what can be doubted. After

establishing that the senses are the objects of doubt, we inquire about the next step.

Reading §6 proves to be challenging for students, as they rarely manage to follow,
through dreams and the images of painters, the images in consciousness as posed by
the question of this section: whether it is possible to doubt general things such as
the most general concepts or categories. Just when students think they have grasped
this concept, they ate once again surprised by Descartes' in §9, searching for reasons
to doubt (that he can sometimes be mistaken) even in this realm. Rereading
paragraphs §6 to {9 provides them insight into the construction of this section.
Frequently, they find themselves questioning what else remains for doubt.
Encountering doubt in God in §10 finally concludes the descent with the assertion
that "there is not one of my former beliefs about which a doubt may not properly

be raised".

Given the structure of the First Meditation, up to this point, students naturally ponder
what Descartes will do next. The answer is not difficult for them to find in §11, as
the statement about "taking an opposite judgement of deliberate design" stands out.
However, they may struggle to realise that, in terms of the structure of the First
Meditation, this marks a methodological turn, complemented by §12, introducing the
famous thought experiment involving the "evil demon." This is also an opportunity
for them to recall the movie The Matrix and observe the interconnection. The
question of what comes next remains and where the important methodological
principle from §2 is relevant — that he will find something certain only if he firmly
adheres to it and accepts nothing until something certain appears, even though the
only certainty might be that there is nothing certain — which, of course, echoes the
formulation from the first paragraph of the Second Meditation, leading us to cogito as
the Archimedean point in §3. We now recap the path traversed together through the
overall structure, first highlichting the placement of each detail within its respective

section and then within its entirety.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

22
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Lastly, where (if at all) is the place for introducing either Descartes' Objections and
Replies or research findings, such as Cartiero's, in beginnet-level teaching? Again,
there is no unequivocal didactic answer, as beginners can be gradually invited into
their own reflections as an introduction to critical thinking, but only to the extent
that the initial goal is achievable. For advanced levels (e.g., external assessment
demanding it), adapting the introduction accordingly to the context and situation in

relation to learning outcomes makes sense.

In summary, my experiences have demonstrated that reading with additional
attention to structure contributes to better understanding. Without such attention,
students may see individual “trees” but struggle to grasp the “forest” and feel like
they are lost because of this. The structure also aids in easier memorisation of
Descartes' entite reasoning, accompanied by noticeable improvements in the
organisation of their essays. The benefit lies in the fact that, based on my experience,
they approach their essays in a way that gives them a meaningful structure. And,
tinally, in the case of external examination (as is the case with high school final
examinations or the International Baccalaureate), the exam question related to the
chosen philosophical work (specifically Descartes' Meditations) is presented in the
form of a passage that the student must recognise and comment on, while also
considering the broader context. A student who has gone through the
aforementioned process thus navigates this task fairly confidently, as they have been
able to identify the place of each paragraph in both the narrower and broader context
throughout this process.

However, the complexity of the whole remains a challenging issue for beginners. In
this regard, a potential solution could be a graphical representation incorporating
both the argumentation in individual paragraphs and the mentioned levels of
structure, providing insight into the entirety as well as all structural levels down to
the details. In comparison to traditional graphical representation, which might only
be captured by a large poster, modern digital technology offers a much simpler and
more effective solution. Instead of a typical linear presentation with a succession of
individual slides, we can utilise programs that, at any stage of the presentation,
facilitate quick overviews of the entirety and details through “zoom in” and “zoom
out” functions. Experience shows that this technological advancement eases the

resolution of the mentioned difficulties. Simultaneously, we are interested in



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From

the Didactics of Philosophy 23

understanding both how to interpret this advancement and what potential concerns

may arise.
4 Husserl and Digital Humanities

4.1 The Role of Digital Technology in Reading as a Contribution to
Digital Humanities

In §17 of the Cartesian Meditations, Hussetl (1960) offers the well-known example of
a cube (a die):

“The sort of combination uniting consciousness with consciousness can be
characterised as synthesis, a mode of combination exclusively peculiar to
consciousness. For example, if I take the perceiving of this die as the theme for my
description, I see in pure reflection that "this" die is given continuously as an
objective unity in a multiform and changeable multiplicity of manners of appearing,
which belong determinately to it. These, in their temporal flow, are not an incoherent
sequence of/subjective processes.) Rather they flow away in the unity of a synthesis,
such that in them "one and the same" is intended as appearing. The one identical die
appears, now in "near appearances", now in "far appearances": in the changing
modes of the Here and There, over against an always co-intended, though perhaps
unheeded, absolute Here (in my co-appearing organism). Furthermore, each
continued manner of appearance in such a mode (for example: "the die here, in the
near sphere") shows itself to be, in turn, the synthetic unity pertaining to a
multiplicity of manners of appearance belonging to that mode.” (Husserl, 1960
[1973], pp. 39-40 [pp. 77-78], §17)

If we transfer the analysis of {17, which introduces the distinction between active
and passive synthesis as a feature of conscious experience, into our context, we can
observe the beginner's difficulties in reading the Firsz Meditation. The beginner may
not recognise the structure, even though they may understand individual paragraphs,
which could correspond to what Husserl calls an “incoherent sequence”. Therefore,

“synthetic unity”’? is necessary here, and only synthesis with an overview of the

3 In German, "Diese sind in ihrem Ablauf nicht ein zusammenhangloses Nacheinander von Erlebnissen. Sie
vetlaufen vielmehr in der Einheit einer Synthesis, dergemif in ihnen ein und dasselbe als Erscheinendes Bewuf3t
wird” (Husserl, 1973, pp. 78-79, §17).



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

24
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

whole through structure enables understanding and insight into what it is
fundamentally about.* The process of synthesis has two aspects. One involves
reading the text itself, attempting to understand Descartes' argumentation in
individual paragraphs, the connections between paragraphs in broader sections, and
ultimately, the connections of all patts in the entirety of the First Meditation. This
pertains to comprehension. The second aspect is more explicitly what Husserl refers
to when talking about seeing the cube itself. In this sense, a graphical representation
provides INSIGHT into all the previously mentioned connections, evident in the
graphical representation of the structure on individual levels, as well as the structured
view from the perspective of the whole. The result is not just the final insight but is
the outcome of the teachet's conscious, continuous directing of attention to the
place of details in the entirety, enabling the ongoing process of students’ synthesis,
which ultimately manifests in a comprehensive understanding of the whole and the
place of each part within it. It is crucial to emphasise that we are talking about
beginners, not professional philosophers who typically possess the capability to
navigate through all of this without the assistance of such representation as a didactic

tool.

The digital presentation of Descartes' First Meditation represents an attempt to shift
the teaching methodology. It goes beyond linear presentation and reading toward
synthetic unity (a holistic view): we have immediate access to all 12 paragraphs of
the Meditation and its content, its structure, and its entirety. However, for our
purpose, specific requirements are needed: digital presentation software that, in
addition to a linear presentation, provides the ability to create our structure, a holistic
view of the structure, and the option to zoom in and zoom out from the whole to
cach detail and its place within the whole. Unfortunately, the availability of user-
friendly software with these capabilities is quite limited.> Examining the
presentation at___ Prezi (https://prezi.com/b0-yn_zg6ojv/desc-prva-
medit/?present=1), we note that all three requirements are necessary for this

“nonlinear” view.

+When Husserl talks about “synthetic unity pertaining to a multiplicity of manners of appearance”, it is necessaty
to mention that this version of the translation of Husserl's expression “Mannigfaltigkeit” uses the word multiplicity,
yet “manifold” can better express not only many but also diverse manifestations. (po/ypoikilos in ancient Greek).

5 So far, I have found Prezi and Focusky software useful for presentations and similar alternatives.


https://univerzamb-my.sharepoint.com/personal/smiljana_gartner_um_si/Documents/RUDI%20MONOGRAFIJA/Konec/

R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From

the Didactics of Philosophy 25

The presentation is also an attempt to illustrate the approach to our text as an
example within the Digital Humanities. If “[d]igital artefacts like tools could then be
considered as ‘telescopes for the mind’ that show us something in a new light”
(Ramsay & Rockwell, 2012), then my task is to show how a digital presentation of
First Meditation can shed ‘new light’ in pedagogy (Brier, 2012). If we ask ourselves
whether it offers anything new, we must admit the answer to be paradoxical. If we
recall the analysis of the text in section 2 of this paper, we notice that the structure
is integrally pre-existent, and we can also say that this very structure constitutes the
whole. On the other hand, we could also argue that beginners in philosophy, who
may not have gained this insight before, can now perceive it in this digital

presentation when they visualise it in comparison with the previous image.

However, considering Husserl’s distinction between passive and active synthesis, we
can say that our consciousness still made this shift, which is characteristic of active
synthesis. He describes this distinction as succession and continuity in different
ways: an object “given beforehand in passive intuition continues to appear in a
unitary intuition” or “the synthesis of a passive experience”, followed by “active
grasping” (Husserl, 1960 [1973], p. 78 [p. 112], §38), or “/.../ passive synthesis (into
which the performances of active synthesis also enter) /.../” (p. 79 [p. 113]). And
finally, the following interesting formulation: ““/.../ what we call unknown has,
nevertheless, a known structural form /.../” (p. 80 [p. 133]). Thus, this “structural
form” as “unknown” can also become known through digital technology: zooming
in and zooming out is not merely a fancy feature of digital presentation software but

can be a significant didactic tool.
4.2 Controvetrsies

The serious question arises whether the attempt to simplify things for students may,
in our case, also mean doing something instead of them and thereby depriving them
of learning through their own effort, which holds its own pedagogical value. Another
more general question or a series of questions pertains to the role of digital
technologies in general. The fundamental question, and thus the criterion for us, is
whether digital technologies, like other resources, are merely a means to achieve
educational goals or whether, through their use, we distance ourselves from direct
learning experiences and, with uncritical usage, fall into potential pitfalls, as
cautioned by Vlieghe (2017, pp. 1795-1800). In both cases, it is a significant



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

26
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

challenge for the teacher to utilise, with sensitivity to these concerns, only what is

absolutely necessary, crucial, and unavoidable for achieving the required purpose.
5 Conclusion

In my final farewell didactic article, I aimed to share the results of my 40 years of
experience in teaching Descartes' First Meditation. Specifically, the idea was to guide
students through reading difficulties by following individual paragraphs and
arguments, providing them insight into the structure of the First Meditation.
Subsequently, I aimed to offer them an additional understanding of how Descartes
constructed or structured it.¢ Clarity in structure, as an additional aspect, not only
aids students in retaining the material more easily but also contributes to their ability
to structure their own essays, whether in philosophy or elsewhere. In all of this,
digital presentation plays a crucial role, as it allows for a simultaneous overview of
the entire structure, its arrangement, and the role of individual “building blocks™ in
the whole. The option of digitally navigating from the whole to any level, zooming
out to the whole, and zooming in through all levels to basic details, reveals the clear
place of each detail in the entirety — representing a contribution to Digital

Humanities.”

References

Brier, S. (2012). Where’s the Pedagogy? The Role of Teaching and Learning in the Digital
Humanities. In M. K. Gold (Ed.), Debates in the Digital Humanities (pp. 390-412). University of
Minnesota Press.

Broughton, J. & Carriero, J. (Eds.). (2008). A Companion to Descartes. Blackwell Publishing.

Brown, D. (2013). Descartes and content skepticism. In K. Detlefsen (Ed.), Descartes’ Meditations: a
critical gnide (pp. 25—42). Cambridge University Press.

Carriero, J. (2009). Between Two Worlds: A Reading of Descartes’s Meditations. Princeton University Press.

Descartes, R. (1988). Selected Philosgphical Writings (Transl. by John Cottingham, Robert Stoothoff and
Dugald Murdoch). Cambridge University Press.

® In the last slide of the presentation, there is an outline of another possible example: the structure of the first
seven paragraphs of Kant’s Critigue of Practical Reason.

7 In addition to my own teaching experience, I also shared my presentation with some of my colleagues. One of
them was Professor of Philosophy Toni Klis, who teaches at II. gimnazija Maribor, and I would like to take this
opportunity to thank him for our successful long-term collaboration. In our correspondence, he reported the
following: "The material proved to be very useful. The presentation clearly illustrates the structure of the meditation
and is excellent for analyzing its elements and learning how to construct a high-quality philosophical essay. In my
case, this aspect became so dominant on Friday that it overshadowed the content analysis. In my context, this was
ideal, as the students are already familiar with the basic narrative of the Meditations, and we were now able to build
on that by analyzing its structure.”



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From
the Didactics of Philosophy

Descartes, R. (1996). Meditations on First Philosophy. Cambridge University Press.

Detlefsen, K. (Ed.). (2013). Descartes’ Meditations: a critical guide. Cambridge University Press.

Manley, D. B. &Taylor, C. S. (1996). Descartes' Meditations - Trilingnal Edition.
https://cotescholat.libraties.wright.edu/ philosophy/8

Husserl, E. (1960). Cartesian Meditations. Martinus Nijhoff Publishers.

Husserl, E. (1973). Cartesianische Meditationen und Pariser 1ortrige. Martinus Nijhoff Publishers.

Husserl, E. (2001). Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. Lectures on Transcendental Logic (Seties
Edmund Husserl Collected Works, Vol. 9., transl. by A. J. Steinbock). Kluwer Academic
Publishers.

Lennon, T. M. & Hickson Michael W. (2013). The skepticism of the First Meditation. In K.
Detlefsen (Ed.), Descartes’ Meditations: a critical guide (pp. 3—24). Cambridge University Press.

Miles, M. (2008). Descartes’s Method. In J. Broughton & |. Cartiero (Eds.), A Companion to Descartes
(pp-145-163). Blackwell Publishing.

Perin, C. (2008). Descartes and the Legacy of Ancient Skepticism. In J. Broughton & J. Carriero
(Eds.), A Companion to Descartes (pp. 52—64). Blackwell Publishing.

Ramsay, S. & Rockwell, G. (2012). Developing Things: Notes toward an Epistemology of Building in
the Digital Humanities. In M. K. Gold (Ed.), Debates in the Digital Humanities (pp. 75—84).
University of Minnesota Press.

Vlieghe, J. (2017). Phenomenology of Digital Media. In M. A. Peters (Ed.), Encyclopedia of Educational
Philosophy and Theory (pp. 1795-1800). Springer.

Williams, B. (1978). Descartes: The Project of Pure Enquiry. Penguin Books.

Wilson, M. D. (1978). Descartes. Routledge & K. Paul.



28

OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK




[:
Od. Jlonopige
poucevage fiteyopije






LEARNING TO PHILOSOPHIZE AS A
NECESSARY CONDITION FOR
CHANGE IN THE WORLD

ANDRE] ADAM

Ravne na Koroskem School Center, Gimnazija Ravne, Ravne na Koroskem, Slovenia
andrej.adam@guest.arnes.si

In this paper, we start from Marx’s eleventh thesis on Feuerbach:
“Philosophers have only interpreted the world in various ways; the
point, however, is to change it.”” We argue that the pursuit of
philosophy for such change has become necessaty: philosophizing
is an essential part of such change because it implies opposition to
constant adaptation to the circumstances required by economics.
In this light, the work of Rudi Kotnik is part of the effort to bring
about such a change. We rank him among the Slovenian pioneers
who strived for the teaching of philosophy, where the teaching of
philosophizing is at the forefront. However, for this to succeed,
we need a more radical change in social and economic
circumstances. Without it, philosophizing turns into an interesting
didactic game, and the changes in consciousness and behaviour
that this game brings are merely fleeting and mostly disappear in

time.

978-961-299-082-4

Keywords:

philosophy of education,

didactics of philosophy,

critical thinking,
practice,

goals of philosophizing




ISBN
978-961-299-082-4

Klju¢ne besede:

ika filozofije,

no misljenje,

cilji filozofiranja

UCEN]JE FILOZOFIRANJA KOT NUJEN
POGO]J SPREMINJAN]JA SVETA

ANDRE] ADAM

Solski center Ravne na Koroskem, Gimnazija Ravne, Ravne na Koroskem, Slovenija
andrej.adam@guest.arnes.si

V prispevku izhajamo iz Marxove enajste teze o Feuerbachu:
»Filozofi so svet samo razlicno znterpretirali; gre pa za to, da ga
spremenimo« Trdimo, da je prizadevanje filozofije za taksno
spremembo nujno, da je filozofiranje pomemben del taksne
spremembe, ker implicira nasprotovanje nenehnega prilagajanja
okolis¢inam, ki jih zahteva ekonomija. V tej luci je delo Rudija
Kotnika del prizadevanja za tak$no spremembo. Prav njega
uvri¢amo med pionitje, ki so si v Sloveniji prizadevali za pouk
filozofije, kjer je v ospredju poucevanje filozofiranja. V tem ze
lahko zaznamo prakti¢ni moment, o katerem govori enajsta teza
o Feuerbachu. Toda brez korenitejse spremembe druzbenih in
eckonomskih okolis¢in prizadevanje za spremembo ucenja
filozofije v filozofiranje ne more uspeti. Brez sirsih sprememb se
filozofiranje spremeni v zanimivo didakti¢cno igro, spremembe
zavesti in ravnanja, ki jih ta igra prinese, pa so zgolj bezne in
vprico zahtev, ki jih prinasa zivljenje v danem sistemu, vecinoma

izginejo.



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 33

1 Introduction

This paper will rely on Marx’s eleventh thesis to Feuerbach: “The philosophers have
only interpreted the world in various ways; the point is to change it.” We will show
that pursuing philosophy for such a change has become necessary. Moreover, we
will show that philosophizing is an essential part of such change, for a world in which
people do not philosophize but always only adapt to the circumstances brought
before by economics can only be a world of barbarism. In this light, the work of
Rudi Kotnik — to whom we pay tribute with this paper, is already part of the effort
for change that the Enlightenment tradition had in mind. Furthermore, we should
classify him among the pioneers who strived for the teaching of philosophy in the
Republic of Slovenia under the idea that teaching how to philosophize should be at
the forefront instead of merely teaching and studying philosophy.

But if we can already perceive in this the practical moment of which the eleventh
thesis to Feuerbach speaks, it must also be said in the same breath that these efforts
have remained halfway efforts. Without a broader change, i.e., changes in more
general social and economic circumstances, the attempt to change the teaching of
philosophy into philosophizing cannot succeed. Without more comprehensive
changes, philosophizing just turns into an interesting didactic game — the changes in
consciousness and behaviour that this game brings are merely fleeting: in the face of

the demands life that in a given system brings, they necessarily disappear.

The system we live in is, of course, capitalist. With the help of Annie Leonard and
her Story of Stuff Project, we can say that this is a linear system of reproduction of
everyday life. The consequence of this system is not only the increasing destruction
of the environment and its resources but also that the people themselves are
changing into resources and are exposed to destruction. The change of the world
thus refers to the evolution of the linear system into sustainably oriented local
circuits of the economy and other forms of everyday life. Such an organisation of
daily economic life, however, requires people who can organise these circuits, who
can cooperate with each other, discuss, and, usually on the grounds of free decisions,
integrate into the life of the community. Such people can participate in the life of
the community in more direct ways than is customary today. They can take back our
government. However, they are only capable of this if they do not learn only
philosophy but how to philosophize in schools. In this respect, philosophizing has

a fundamental, vital meaning. Nowadays, it appears not only as a possibility but as a



34 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

necessity. Moreover, it does not appear as a competence but as a human right and a
fundamental condition for the democratic formation of consciousness, i.e., the

consciousness of a member of some self-governing circuit or socio-economic cycle.
2 The Allegory of the Cave

Let’s start with Plato’s allegory of the cave. The essence of this famous allegory is
the separation of the educated and uneducated persons. Uneducated persons are
presented as prisoners with ties on their necks and legs. Their view (point of view)
is limited to the cave's back wall, where they see only the shadows created by the
puppeteers behind their backs. Therefore, uneducated people see shadows and
believe in shadows (one could also say phantasms, illusions, conjectures,
appearances, prejudices, dreams, false news, etc.). It is also said that an uneducated
person is unwise, not only because he confuses appearance and reality due to his
limitations, but because he gives real power to imitations (appearances, illusions)
through his way of life and thinking so that reality itself becomes limited and unwise.

It becomes an assumed reality.

What does that mean? In the second book of Plato’s Republic (Plato, 1997), the
literary characters Glaucon and Adeimantus remind Socrates of what the majority
thinks about justice (morality). Whoever wants to be happy (thrive) must — according
to the majority — create an appearance (i.e., shadows, illusions) of justice (or
reputation for justice) while secretly, if he is wise, act unjustly (immorally). When
most adopt such behaviour, it is very difficult to act differently. First, most people
no longer think of a different course of action. Hypocrisy becomes a form of
socialisation. Insofar as we say one thing (we create a false appearance) and do
another, we create and always recreate (reproduce) such social conditions in which
hypocritical people arise and prosper. Second, when unjust people appropriate the
results of our work and undeservedly overtake us, justice becomes exhausting and

naive. Adeimantus puts it this way:

“But they tell me that an unjust person, who has secured for himself a reputation
for justice, lives the life of god. Since, then, “opinion forcibly overcomes truth” and
“controls happiness” as the wise men say, I must surely turn entirely to it. I should
create a facade of illusory virtue around me to deceive those who come near, but
keep behind it the greedy and crafty fox of the wise Archilochus” (Plato 1997, 365b—

C).



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 35

Therefore, appearance compels reality, forces even the truth and rules over
happiness. From today’s point of view, the point of Plato’s Allegory of the Cave is
perhaps that appearance “forces” social reality — in other words — that it has real
effects, reflected in the ever-new production of hypocritical people, people acting
solely on presumptions. The fundamental problem of hypocrisy is contradiction,
which is structural. Someone who says one thing and does another is in constant
conflict with himself. When there are many such people, when they predominate,
shadows (assumptions, appearance, illusions, etc.) become the rule and settle into all
the subsystems of social life. In what follows, we will address the question of the
extent to which philosophy as philosophizing can oppose the dominance and
expansion of this appearance with real effects in social life. However, since the
appearance itself is real, this confrontation is nothing more than an attempt to

change the world.
3 Forcing the truth — an example

To make it easier to understand the logic of forcing the truth, let us mention an
example of such forcing, i.e., adapting school systems to the needs of the economy.
It manifests itself in many different ways, but here, we only mention the requirement
that the number of advertised enrolment places for students should correspond to
the future economic needs of society. This logic is utterly self-evident in the minds
of decision-makers and also in the minds of most people. Few people think that this
is an illusion (bare assumption), which, because it is real and therefore determines
the decisions and characters of people, violates the right of future generations to

choose their own future.

Therefore, the essence of this illusion or assumption is nothing but the forcing of
the truth (reality) and domination over happiness. This perception forces young
people to adapt to the competition for advertised study places, but not only to the
competition, but to the reality that organises this competition and is almost
exclusively regulated by employment opportunities, economic growth, and other
economic indicators. In other words, it is self-evident to this logic that people’s lives
and thinking are dominated by the materialism of petty worries. In this way, students

enter the school system as uneducated and leave it as such.



36 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

The materialism of petty worties is by no means foreign to Slovenians. In the history
of the culture of the Slovenian people, a struggle has been fought since Preseren’s
time, which some call a cultural struggle, even though it is a struggle of the issue of
petty materialism. Yet we are not reminded of this only by Preseren, Cankar,
Kosovel and other great names of Slovenian culture; this is an ancient, fundamental
question of the human spirit. Thus, Christ already said the following famous words
in the Gospel of Matthew (6:34): “Therefore do not worry about tomorrow, for

tomorrow will worry about itself.”

These are the words we can use to connect the phenomenon of petty materialism
with the question of spirit and the question of trust. Trust manifests itself as trust in
a fellow human being and in the community. If people are connected, if they care
for each other, if they live in a well-ordered community, by trusting their fellow
human beings, they will trust in society and in the future. They will not be afraid to
fail or that they will be left without means of subsistence, because they can be sure
that others will not leave them to an unfortunate fate. Petty materialism will not

obsess them to the point of allowing it to influence their consciousness.

Trust thus manifests itself not only as a social relationship but also as a psychological
characteristic of people, of well-formed, cultured, educated people, those who are
no longer prisoners in a cave. Slovenian poet Kosovel would say that it is a
characteristic of people who, in themselves, feel the power and superiority of the
soul. Their opposites, according to him, are people who are shackled and numb
before matter. So they are the prisoners in a cave. So, when Kosovel talks about trust
and materialism, he has in mind exactly what Christ had in mind when he said,
“Therefore I tell you, do not worry about your life, what you will eat or drink; or
about your body, what you will wear. Is not life more than food, and the body more
than clothes?” (Matthew, 6:25).

Kosovel’s discourse on trust and materialism has always been a critique of
enslavement to petty materialism, which he says is “just a feeding trough of slops in
which illegal traffickers and speculators /.../ seek food.” They are, in fact frightened
beings who do not trust other people and the society in which they live. Because
they are frightened of scarcity, they manically accumulate material goods, they
compete and strive for resources, and so on. The consequence of this is the desire
for power and dominance over others, which is also related to the means of

subsistence (to deciding on their distribution) and to the distrust of others and fear



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 37

of them. Such frightened people, petty materialists, are always worried about
tomorrow. Kosovel would say that they are an evacuation of the spirit (as the title
of his poem reads): they betray the spirit and kneel helplessly before matter. When
they come to positions that require them to manage public funds, they always take
care of themselves and their own. This means that they act exactly as educated
people should not. The spirit, as a common will or a social bond, is not something
sacred to them, it is not a holy or enlightened spirit, it is not a spirit to which we
should surrender and thus internally free ourselves from petty worries and
selfishness, but a spirit of limited, particular interests that are determined only by

petty, materialistic concerns.

In what follows, we will show that petty materialistic concerns and particular
interests are a necessary and accompanying (i.e., systemic) phenomenon of
capitalism. We could say that if we remember Marx, sociability (the social nature of
people) in capitalism manifests itself in a form that opposes sociality itself — it
manifests itself in the form of private, particular interests, as a private initiative in

the name of profit, and so on.
4 Linear or capitalist system of reproduction and consumption

In one of the videos in her project, The Story of Stuff, Annie Leonard describes the
capitalist socio-economic order as a linear system. She divides it into five phases:
extraction of raw materials, material production, exchange, consumption and waste
management. Because Annie Leonard is primarily an ecologist, her linearity is
synonymous with (ecological) wastefulness, although she also mentions the equally
wasteful exploitation of people. The wasteful treatment of the environment within
the framework of the capitalist social order has become a great problem from the
point of view of the survival of mankind and, thus, the external frontier of capitalist
production. But, if the essence of capitalism is production, economic growth
because of profit, then the socio-economic trends that provide profit — cheaper

production and greater consumption — are necessary.
Annie Leonard quotes the American analyst Victor Lebovin in her video:

“Our enormously productive economy demands that we make consumption our
way of life, that we convert the buying and use of goods into rituals, that we seck
our spititual satisfaction, our ego satisfaction in consumption. /.../ We need things

consumed, burned, replaced and discarded at an ever-accelerating rate.”



38 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

On this basis, Annie Leonard concludes that consumption and transformation of
citizens into consumers are at the heart of a linear (capitalist) system of production.
She concludes that we have become a nation of consumers. That this is our primary
identity. We measure and demonstrate our values with how much we spend, how

much goods we buy and consume.

A similar story to Leonard’s is told by Adam Curtis in the first part of the four-part
documentary cycle, Century of Self, titled “Happiness Machines.” He attributes a key
role in turning citizens into consumers to Freud’s nephew from the US, Edward

Bernays. Let’s take a look at some highlights from this documentary movie.

Curtis mentions the danger of overproduction. The development of the capitalist
economy had an unpleasant consequence, which is the result of competition in the
so-called free market: the powerful capitalist machine actually began to produce

mountains of consumer goods. At this point, Curtis says:

“America’s corporations /.../ had come out of the war rich and powetful, but they
had a growing worry. The system of mass production had flourished during the war
and now millions of goods were pouring off production lines, that they were
frightened of was the danger of overproduction, that there would come a point when
people had enough goods and would simply stop buying. Up until that point, the
majority of products were still sold to the masses on the basis of need. While the
rich had long been used to luxury goods, for the millions of working class Americans
most products were still advertised as necessities. Goods like shoes, stockings, even
cars were promoted in functional terms, for their durability. The aim of the
advertisements was simply to show people the products practical virtues, nothing
more. What the corporations realized they had to do was transform the way the

majority of Americans thought about products.”

Like Leonard, who cites V. Lebov, Curtis cites a representative of the interests of

capital:

“One leading Wall Street banker, Paul Mazer of Leahman Brothers, was clear about
what was necessary. We must shift America, he wrote, from needs to a desires
culture. People must be trained to desire, to want new things even before the old
had been entirely consumed. We must shape a new mentality in America. Man’s

desires must overshadow his needs. Prior to that time there was no American



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 39

consumer, there was the American worker. And there was the American owner. And
they manufactured, and they saved and they ate what they had to and the people
shopped for what they needed. And while the very rich may have bought things they
didn’t need, most people did not. And Mazer envisioned a break with that, where
you would have things that you didn’t actually need, but you wanted, as opposed to
needed. And the man who would be at the center of changing that mentality for the

corporations, was Edward Bernays.”

Circumstances related to market competition and innovation have thus produced
the phenomenon of consumerism. Even though the possibility of this change was
systemically given and may not have been necessary for citizens to start to turn into
consumers, the force that would have stopped such a trend at the time was either

absent or too weak.

“Bernays’ actions fascinated American corporations. /.../ In 1927 an American
journalist wrote: A change has come over our democracy, it is called
consumptionism. The American citizens first importance to his country is now no

longer that of citizen, but that of consumer.”

Then, in 1928, a president who agreed with Bernays came to power. President
Hoover was the first politician to articulate the idea that consumerism would become
the central motor of American life. After he was elected, he told a group of
advertisers and public relations men: “You Have taken over the job of creating desire
and have transformed people into constantly moving happiness machines. Machines
which have become the key to economic progress.” What was beginning to emerge
in the 1920s was a new idea of how to run mass democracy. At its heart was the
consuming self, which not only made the economy work but was also happy and

docile and so created a stable society. Bernays had to create a new type of customer.

This side of the negative consequences of capitalism was excellently articulated a
generation before Annie Leonard and Adam Curtis by Herbert Marcuse, in his

famous book One Dimensional Man.

According to Marcuse, as written by Thomas F. Wall in his book Thinking Critically
About Philosophical Problems, capitalism actually succeeds in always creating new needs,

desires, and ways of enjoyment. So, a capitalist consumer society does transform



40 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

citizens into consumers. Let us quote an excerpt from Wall’s book concerning

Marcuse:

“In consumer society, people make and buy things that they really do not need, thus
fuelling the economy to create more and more such goods. New technology has
allowed for the dramatically increased production of ever new and enticing products.
Cars, electrical appliances, computers, fancy clothes, travel, and so on are readily
accessible to the masses because they can be cheaply and efficiently produced. In
the midst of this plenty, workers no longer feel exploited by capitalism. Instead, they
have become a willing part of the system itself. /.../

The trouble with this, for Marcuse, is that workers have come to identify themselves
with the products that meet only one dimension of their nature. The materialism
that results from the success of capitalism may supply workers with food and
clothing, toys and entertainment, /.../ but itleaves the worker s truly essential needs
unmet” (Wall, 2001, p. 481-2).

So we are back to the materialism of petty worries. According to Marcuse, the
success of capitalist production and consumerism has the consequence that the
worker does not decide what is produced. Deciding on crucial issues is still in the

possession of the capitalist class:

“What is produced is determined by others — the capitalists. The workers are
brainwashed by the media to believe that they really need such items to be happy, all
the while putting more and more money into the hands of those who own the means
of production. Once again, workers are exploited by the system; only now they don’t
even know it. Once again, the evils of capitalism have robbed the workers of their

very soul; only now they do not even recognize its absence” (Wall, 2001, p. 482).
5 Capitalism and democracy

We may have come to the point where it is worth noting the contradiction to which
employees in the capitalist production system are exposed. On the one hand, the
compulsion of competition between capitalists leads to innovation and, at the same
time, to the accompanying desire of capitalists for the workers they employ to
behave ascetically in the workplace and at home. However, because innovation in

the capitalist system cannot be curbed (because of the demand for increasing surplus



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 41

value and economic growth), this leads to unforeseen but necessary consequences:
massive overproduction. This triggers a new wave of worker conditioning: the
creation of consumers. The unexpected consequence of this creation is the changing
of people’s consciousness, the transformation of citizens into consumers, into one-

dimensional beings.

The key characteristic for this change, if we return to the allegory of the cave, is the
growth of a new subjectivity, which we have said is only a form of unexplored life,
a form of sheepishly following the majority, agreeing to contradictory beliefs and
contradictory ways of life, living in the name of collective hallucinations, satisfaction
with the materialism of petty worries and so on. To this list, we can now add agreeing
to change citizens into consumers, the (involuntary) acceptance of transformation
into moving machines of happiness, into one-dimensional beings, misidentification
of social needs with consumer desires, and above all, passive, lazy, indifferent, and
reckless agreement to the very trends of changing consciousness, which is further
reflected in the acceptance of uncertainty of everyday life, in the acceptance of guilt

for economic failure or for unsuccessful participation in consumption.

The consumer who is acting as a necessary condition for the functioning of
capitalism is therefore limited and alienated from what he might be in a better-
ordered society. As such, he is exposed to conscious manipulation that deters him
from making decisions about his own life, which ruins the will to make such

decisions. Such conscious manipulation is precisely Bernays’s, who, as Curtis says,

“/.../ by stimulating people’s inner desires and then sating them with consumer
products was creating a new way to manage the irrational force of the masses. He
called it “The engineering of consent’. (For Bernays) Democracy /../ was a
wonderful concept, but /.../ he (did not) felt that all those publics out there had
reliable judgment, and that they very easily might vote for the wrong man or want
the wrong thing; so that they had to be guided from above. It’s enlightened
despotism in a sense. You appeal to their desires and unrecognized longings, that
sort of thing. That you can tap into their deepest desires or their deepest fears and

use that to your own purposes.”



42 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Curtis then continues that in the 1920s, a new idea of running a mass democracy
began to emerge. At the very core of this democracy was the consumer self, which
not only propelled the economy but was happy and reassured and thus formed a

stable society:

“/.../ Bernays /.../ concept of managing the masses takes the idea of democracy and
turns it into a palliative, it turns it into giving people some kind of feel good
medication that will respond to an immediate pain or immediate yearning, but will
not alter the objective circumstances one iota. The idea of democracy at it’s heart
was about changing the relations of power that had governed the wotld for so long;
and Bernays’ concept of democracy was one of maintaining the relations of power,
even if it meant that one needed to stimulate the psychological lives of the public.
And in fact, in his mind that is what was necessary. That if you can keep stimulating

the irrational self then leadership can go on doing what it wants to do.”

All these trends, which form a contradictory context of everyday life that “forces”
reality into contradictions, remain unexplored from the point of view of the masses.
This also leaves the lives of individuals who, as they grow up, enter into
contradictory contexts and accept their blind dictation unexplored. This is mainly
due to the lack of social status of critical thinking or because critical thinking is
changing into its appearance — we can remind ourselves only of the many school and
extracurricular projects that take place in the name of critical thinking, understood
as a tool for creating a flexible workforce or tool for adapting to the reality created

and determined by economic goals.

Flexibility, for example, is just another name for accepting reality, which is blindly
and rapidly changing under the pressure of innovation. But do we have to accept
such a reality for granted? Is it self-evident that we want to be flexible? A young
person, if he did not receive a quality education, most often simply adopts such and
similar notions from his environment: he listens to parents, peers, the media,
teachers, and non-governmental organisations. But parents, peers, the media,
teachers and non-governmental organisations themselves live in the same
contradictory context, of which they are most often unaware of and lack the
imagination and will to step out of that context. This shows that the contradictory
trends of social reality are already given, and because they are given, they are
unconscious. Why are they unconscious? Because the assumptions on which they

are based and their consequences remain ill-considered. Namely, trends create



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 43

notions (I will attend a critical literacy course so that one day I will be liked by the
managers and that I will be a happy, flexible being) that mimic reasonable and
conscious reasoning. But would a reasonable worker want to become flexible if it
benefits business owners, yet means an uncertain life full of worries about the future
for him? Agreeing to flexibility is therefore the result of blindness, the result of
limited vision; it is an act characteristic of a prisoner in the cave. Above, we have
attributed this blindness precisely to the effects of a contradictory context or
contradictory social structure that affects the consciousness of individuals. By
turning citizens into consumers (or by creating a lazy consciousness, insofar as
laziness manifests itself as unwillingness to analyse contradictory trends), the
possibility that we will remain blind to these assumptions is significantly increased.
Thus, we get stuck in the life that is given to us: we live happily, except our own lives

remain unexplored.

In this way, the circle is closed. People with a new subjectivity do not actually see
the truth, do not see the trends and necessities within which goods are produced in
the capitalist mode of production, nor do they see how their own consciousnesses
(expectations, needs, desires) are produced at the same time. In particular, they do
not see the contradictions of the conditioning to which they are exposed; they do
not see that reality itself is contradictory because of the necessities of the capitalist
system. They do not see this because they are blinded, because they are fighting —
like Plato said — for shadows. They don’t see this because they live in a world of
appearances and believe in those appearances. Namely, the capitalist system itself
constantly produces a virtual reality, which as such is shown to people, and at the
same time obscures the functioning of the structure (or “grammar”) of the system
beyond appearances, which — as we have seen — constantly comes into various

contradictions; contradictions of the structure itself.
6 Conclusion: Capitalism, school, and philosophy

According to what was written above, the task of the school and the task of
philosophy is to educate people or to change uneducated people into educated ones.

Such upbringing has several aspects.

With the vocabulary of authors from the field of critical thinking, the path to shaping
educated people is teaching insofar as this differs from instilling beliefs (through

indoctrination). Namely, teaching the manner of performing this activity is essential,



44 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

and is based on the assumption that students are potentially reasonable persons and
that they will accept beliefs on the basis of reasonable reasons. Teaching is, therefore

a rational enterprise and, as such, a condition for freedom of spirit.

Harvey Siegel, for example, argues that the goal of teaching (shaping educated
people) is to develop critical thinking, defined as an interweaving of skills and

aspirations. Such a definition

“/.../ goes far beyond the skills for evaluating claims and basically contains certain
dispositions, habits of mind, and character traits. Disposition to think critically — that
is, to use appropriate criteria to evaluate claims and actions and also to respect beliefs
and actions driven by reason — is perhaps the most important component of critical
thinking” (Siegel, 1988, p. 7).

In Siegel’s conceptualisation of critical thinking, this component is characterised by
the term “critical spirit,” which refers to a complex of dispositions, attitudes, habits
of mind, and character traits. It therefore includes dispositions (e.g., a tendency to
seck reasons and evidence in passing judgments or a tendency to careful appraisal of
these reasons); attitudes (e.g., respect for truth and respect for the importance of
reasoned judgement, but also rejection of bias, arbitrariness, excuses, illusions and
everything else that hinders the proper use of reasonable judgement); habits of mind
that agree with these dispositions and attitudes (for example, search for reasons,
mature reflection on the principles of reasonable assessment, critical investigation of
the proposed reasons, and impartial and unselfish assessment of these reasons); and

character traits that are consistent with all of that (Siegel, 1997, p. 35-0).

When it comes to educating people, when it comes to turning prisoners from the
cave into free citizens, Siegel’s reflection is important. Equally important, in fact, and
very similar at key points, is the reflection of the Slovene pioneers (therefore also
Rudi Kotnik) on the didactic change from learning philosophy to philosophizing.
But at the same time, it is insufficient. It lacks a step that refers to the production of
dispositions, attitudes, habits of mind and character traits. Namely, all these will
develop not only through individual exercises in critical thinking but also through
simultaneous social practice (changing the world) in appropriate collectives. Why do

we claim this?



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 45

The reason is, as we have seen, simple. Mere exercises in critical thinking or in
Socratic discussion can otherwise contribute to an open-hearted search for the best
solutions to a given issue. In this, they differ from, if we remember Plato, the
sophistic desire to win the debate, the use of arguments to turn citizens into
consumers, and so on. But young people, who have shown themselves best in
Socratic discussion (critical thinking) during their schooling, who have learned to
listen to different points of view and give them priority over their own, if they have
proved to be better argued, must sooner or later enter the reality as it is, to the labour
market with all the contradictions, some of which we have presented above. Because,
as we have seen, that reality (which is contradictory) has the power to force (shape)
consciousness, young people, left to their own devices, can hardly resist and maintain
the critical spirit acquired in school. Such a spirit can be nurtured only in a context
that actually allows that, in a context that actually allows everyone to decide on the
rules of living together in society. Such a context presupposes some form of direct
democracy and also the possibility of deciding about our economic life. That means
that such a context must ensure a reasonable discussion of needs, desires,
consumption, and citizenship. If someone else changes our needs into desires,
transforms us into consumers or machines of happiness, we have no power over
ourselves, and we are not free in the true sense of the word. That is why the public
debate on needs and desires should restore freedom in the true sense. The
responsibility for training for such public debate must be the goal of public
education, which must educate individuals who are able to be free in the true sense
of the word. Such individuals are actually able to choose the way of life in a
community and to a community (within the limits of previously considered social

needs and not artificially created desires).

References

Curtis, A. (2002). The Century of Self. Happiness Machines, ep. 1. [Video]. Retrieved from:

https:/ /www.youtube.com/watch?v=DnPmgOR1M04 (2 June 2021)
Leonard, A. Story of Stuff Project. [Video] (2 June 2021) Retrieved: https:/ /www.storyofstuff.org/
Siegel, H. (1988). Educating Reason: Rationality, Critical Thinking, and Education. Routledge.
Siegel, H. (1997). Rationality Redeemed? Further Dialogues on an Educational 1deal. Routledge.
Plato (1997). Complete Works. J. Cooper & D. S. Hutchinson (Eds.). Hackett Publishing Company.
Wall, T. F. (2001). Thinking Critically about Philosophical Problems. Wadsworth — Thomas Learning.



46

OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE




KRITICNO MISLJEN]JE IN VRLINSKA
EPISTEMOLOGIJA: PRESECISCE
KOGNICIJE IN ZNACAJA

SMILJANA GARTNER,"> TOMISLAYV COP®

! Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija

smiljana.gartner@um.si

2 Univerza v Mariboru, Pedagoska fakulteta, Maribor, Slovenija

smiljana.gartner@um.si

3 Univerza na Reki, Filozofska fakulteta, Reka, Hrvaska

tcopl@ffriunirihr

Izhajajoc iz filozofske tradicije, zlasti Aristotelove, so intelektualne
vrline povezane z odgovornostjo spoznavnega subjekta, saj so del
racionalnega dela duse in predstavljajo metode, s katerimi ljudje
pridejo do resnice. Intelektualne vrline so tako odlicnosti v
misljenju. V izobrazevalnih sistemih se v njihovi dokumentaciji
(uéni nacrti, ucni cilji idr) poudarja razvoj epistemicnih
in/ozitoma intelektualnih, spoznavnih, razumskih = vtlin.
Vprasanje je, katere intelektualne vrline naj krepimo, kako jih
razvijamo ter kaksno vlogo ima pri tem kriticho misljenje. V
pricujo¢em poglavju tako obravnavamo: (i) ce je, kaksna je
povezava med kriticnim misljenjem ter intelektualnimi in
spoznavnimi vrlinami, tj. ali s kriti¢cnim misljenjem spodbujamo
intelektualne in spoznavne vtline, in (i) ali je kriti¢cno misljenje
pogoj za njihovo oblikovanje oz. ali so te vrline pogoj za
ucinkovito rabo kriticnega misljenja. Na podlagi analize
ugotavljamo, da kriticno misljenje vklju¢uje vec¢ elementov
spoznavnih vrlin, vendar ga ni mogoce reducirati na eno samo

vtlino.

1-299-082-4

Kljuéne besede:
kriticno misljenje,

vrlinska epistemologij

spoznavne in intelektualne

Univerzitetna
Univ




978-961-299-082-4

Keywords:

critical thinking

2,

virtue epistemology,

epistemic,

intellectual virtues,

dispositions,

education

CRITICAL THINKING AND
EPISTEMIC VIRTUES:

THE INTERSECTION OF
COGNITION AND CHARACTER

SMILJANA GARTNER,"? TOMISLAV COP®

! University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia

smiljana.gartner@um.si

2 University of Maribor, Faculty of Education, Maribor, Slovenia

smiljana.gartner@um.si

? University of Rijeka, Faculty of Humanities and Social Sciences, Rijeka, Croatia
tcopl@ffri.uniri.hr

Originating from a philosophical tradition that dates back to
Aristotle, intellectual virtues are part of the rational part of the
soul and the methods by which people arrive at the truth. In the
process of developing educational documentation, including
curricula and learning objectives, the educational system places
emphasis on fostering and cultivating intellectual virtues through
both teaching and practice. This raises several key questions:
which intellectual virtues ought to be prioritised, how they ought
to be developed, and what role critical thinking plays in this
process. In this chapter, we examine the connection between
critical thinking and intellectual virtues: whether critical thinking
promotes their development; whether critical thinking is a
condition for intellectual virtues, and whether virtues are a
condition for the effective use of critical thinking. Based on our
analysis, we argue that while critical thinking encompasses
multiple elements of epistemic virtue, it cannot be reduced to any

single virtue.



S. Gartner, T. Cop: Kriticno misljenje in vrlinska epistemologija: presecisie kognicije in Inalaja 49

1 Uvod

V izobrazevanju, v sodobni filozofiji, pa tudi pri drugih vedah zavzema pojem
kriti¢nega misljenja pomembno, e ne celo osrednje mesto, saj predstavlja eno izmed
kljucnih kompetenc posameznika za delovanje v pluralni in kompleksni druzbi.
Intelektualne vrline lahko razumemo, ¢e sledimo Aristotelu, kot odli¢nosti v/pri
misljenju in so del racionalnega dela duse; so metoda, po kateri ljudje pridejo do
resnice, a danes opis pojma to presega, saj vkljucuje refleksijo, odprtost misljenja,
presojanje, moralno in epistemicno odgovornost. Pri pripravi dokumentacije
kurikula in ciljev se izobrazevalni sistem osredotoca na misljenje in delovanje v smeri
poucevanja ter pridobivanja intelektualnih vrlin, kar je v nasprotju z usmeritvijo, ki
jo zagovarja Kotnik (2007) — trdi, da lahko zgolj holisticni pristop, zasnovan na
izkustvenem wucenju, in individualno spremljanje posameznikov vodita do
kompetentnih posameznikov, pri tem pa se izognemo neposre¢enemu izrazu ali celo
napacni uporabi pojma kompetenca. Ko pri kurikularni zasnovi vemo, kaj zelimo
dosedi in kako, lahko pridejo v ospredje tudi véasih zanemarjeni elementi procesno-
razvojnega kurikula. Kotnik tako razjasni, da je pristop kurikularnih prenov, da so
kriticno misljenje, epistemicne viline in drugo kompetence, ki jih morajo ucenci,
dijaki in Studenti pridobiti tekom ucenega procesa, napacen pristop. Tudi pri
pristopu k razumevanju kriticnega misljenja zagovarja holisticen pristop, saj trdi, da
moramo razumeti kriticno misljenje pri pouku filozofije kot reflektiran pristop, kjer
preprosto povedano stvari ne jemljemo kot samoumevne, temvec se ukvarjamo z
vsemi stvarmi, v katere lahko dvomimo. Pa vendar, ¢e sledimo Kotnikovemu
modusu operandi, se moramo najprej vprasati, kaj je kriticno misljenje, Sele nato,
kako doseci njegovo ucinkovitost. Torej, ali je kriticno misljenje mogoce razumeti
kot epistemolosko vrlino, kot stabilno in zanesljivo lastnost znacaja, ki prispeva k

doseganju resnice in epistemoloske odli¢nosti.

V zadnjih desetletjih se je v okviru epistemologije razvila smer, imenovana vrlinska
epistemologija, ki poskusa epistemoloske pojme, kot so védenje, upravi¢enost in
resnica, razumeti skozi prizmo lastnosti in vilin subjekta, ki spoznava. Za izhodisce

bomo vzeli trditev S. Priji¢-Samarzije:

»Glede na to, da obravnavamo vprasanje epistemicne znacilnosti kriti¢nega
misljenja, bi se obe strani [reliabilisti in responsibilisti| strinjali, da gre za vrlino —

bodisi da je kriticno misljenje zanesljiva dispozicija, ki vodi k resnici, bodisi da je



50 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

intelektualna lastnost epistemicnega znacaja, ki si zasluzi, da ji pripiSemo status
vrline.« (Priji¢-Samarzija, 2020, 7)

Priji¢-Samarzija torej trdi, da je kriticno misljenje samo po sebi epistemi¢na vrlina,
saj vkljucuje tako zanesljive kognitivne procese kot tudi intelektualne znacajske
lastnosti, ki usmetjajo posameznika k resnici. Vendar se ob tem poraja vprasanje, ali
taksno poistovetenje zados$ca, da bi razumeli kriticno misljenje kot vtlino v strogem
epistemoloskem smislu, tj. ali s kriticnim misljenjem spodbujamo te viline, ali je
kriticno misljenje pogoj za njih, ali so vrline pogoj za ucinkovito rabo kriticnega
mislienja. Ceprav sta epistemologija vtlin in kritiéno mislienje pogosto obravnavana
lo¢eno, ta prispevek ponuja celostno analizo njunega razmetja ter pokaze, da kriticno
misljenje ni zgolj ena izmed epistemicnih vilin, temve¢ refleksivna praksa, ki jih

utelesa in presega.
2 Intelektualne vrline in kritiSko misljenje
Vrlinska epistemologija

Zelo siroka opredelitev spoznavnih (intelektualnih) vilin je po Strahovniku: »... so
lastnosti (sposobnosti, dispozicije, nauc¢ene navade, osebnostne znacilnosti ...)
posameznikov, ki jim pomagajo pri uresnievanju njihovih spoznavnih ciljev
(resni¢nih prepricanj o svetu, vedenja, znanja, razumevanja, modrosti ..).«
(Strahovnik, 2004) Intelektualne (spoznavne, epistemicne) vrline so tako kljucne za
doseganje in spoznanje resnice ter modrosti. A zaceti moramo na zacetku. Pri
predhodniku vrlinske epistemologije, pri Aristotelu. Aristotel v Nikomahovi etiki
(Arist., EN, 1103-1139a) govori o dveh delih duse, o razumskem in nerazumskem
delu, posledi¢no tudi o razlicnih vrstah dusevnih vtlin, o nravstvenih in razumskih

vtlinah.

Razumski del duse, ki ima razum v sebi, se prav tako deli na dva dela:

— na spoznavni del razumskega dela duse, kjer s pomocjo teoreticnega in
razglabljajocega razmisljanja spoznavamo oblike bivajocega, katerih pocela so
nespremenljiva; dejavnost tukaj je teoreti¢no, razglabljajoce razmisljanje;

— na ocenjevalni, preudarni, premisljevalni del razumskega dela duse, kjer s

pomocdjo prakti¢nega, dejavnostnega, proizvodnega razmisljanja spoznavamo



S. Gartner, T. Cop: Kriticno misljenje in vrlinska epistemologija: presecisie kognicije in Inalaja 51

oblike bivajocega, katerih pocela so spremenljiva; dejavnost tukaj je prakti¢no,

dejavnostno, proizvodno razmisljanje.

Prvemu Aristotel pripise modrost kot vrlino, drugemu pa pametnost. Aristotel se
tukaj ne ustavi, saj govori tudi o petih zmoznostih, ki jih lahko razumemo kot
intelektualne vrline, »na osnovi katerih se dusa po trditvi ali zanikanju dokoplje do

spoznanja resnice« (Arist., EN, 1139b), in sicer:

— episteme (vedenje, znanje, znanstvena modrost): znanje, ki temelji na izkustvu
(indukcija) ali sklepanju (silogizem), tj. na dokazih, na logiki, na tem, kar je nujno
in splosno;

— techne (spretnost, tehnisko znanje, umetnost): prakticno znanje, ki vkljucuje
umetnost, ta pa ustvarjanje oz. zmoznost umskega proizvajanja, ki je pravilno
usmetrjena;

— phronesis (pametnost, preudarnost, prakticna modrost): sposobnost pravilnega
presojanja v prakti¢nih zadevah;

— sofia ((filozofska) modrost): teoreticno znanje in razumevanje najvisjih resnic, je
zanesljivo spoznanje o samih pocelih in o tem, kaj se da izvajati iz pocel; v
navedenem primeru oznacujemo z izrazom »modrost« najpopolnejSo stopnjo
znanja; Aristotel filozofsko modrost oznaci kot krono znanosti, ker se ukvarja
le z najbolj vzviSenimi stvarmi in povezuje episteme in nous;

— nous (razum, intelekt, intuitivni razum): intuitivno razumevanje temeljnih nacel

in resnic; je zmozen spoznati izhodis¢na pocela.!

Za Aristotela so (intelektualne in nravne oz. moralne) vrline zadrzanja: »Pametnost
je pravilno razumsko zadrZzanje v dejanjih, ki so lahko za c¢loveka dobra ali zla.«
(Arist., EN, 1140b). To zadrzanje pa je plod premisljevanja, ki pomeni, da i¢emo in
logi¢no sklepamo. Aristotel tako poveze kriticno misljenje, intelektualne vrline,
moralne vrline in konéni smoter ¢loveka. Pravilno razmisljanje e namrec ne pomeni,
da dobro razmisljamo, je pa pravilno razmisljanje nujni pogoj za dobro razmisljanje.
Namre¢, “lahko npr. nezmeren in zloben ¢lovek po pravilnem sklepanju doseze cilj,
ki si ga je zastavil, toda Ceprav je pravilno razmisljal, je s tem ustvaril neko zlo.”
(Arist., EN, 1142b). Ce dosezemo dobro po napaéni poti, kar je tudi naklju¢je, prav

tako ne govorimo o dobrem razmisljanju. Dober premislek pomeni pravilno

! Aristotel omenja tudi druge intelektualne vrline: modrost, bistrost, pametnost (Arist. EN, 1103a) in tudi pozornost,
izkusenost (Arist. EN, VI, 1143a).



52 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

premisljanje, ki tezi k necemu, kar je dobro. Aristotel tako v svoji “vrlinski
epistemologiji” povezuje odlo¢anje z razumom, razmisljanjem in nravstvenim
zadrzanjem. Ce njegovim intelektualnim vrlinam dodamo $e nravstvene, le-te
pomagajo posamezniku pri pravilnem in dobrem razmisljanju, odlocanju in
delovanju v razlicnih situacijah. Omogocajo mu torej, da je pri tem avtonomen.
Intelektualne vrline so tako kot nravstvene nujne za doseganje eudaimonije, so torej
nujne za doseganje sre¢nosti, polnega Zivljenja. A kako? Aristotel nameni kar nekaj
prostora o doseganju nravstvenih vrlin, ne pa toliko o doseganju intelektualnih
(razumskih) vrlin. Trdi sicer, da se nravstvene vrline oblikujejo s ponavljanjem
dejanj, iz katerih so oblikovane, torej kot posledica navade (ethos), intelektualne
viline pa se oblikujejo z ucenjem, ki zahteva cas in izkusnje, a obema je skupna

zahteva po intencionalnosti, kjer ima izobrazevanje kljucno vlogo.

Z vtlinsko epistemologijo so se filozofi priceli intenzivno ukvarjati v osemdesetih
letth dvajsetega stoletja, ko so poskusali povezati razkorak med spoznavnim
internalizmom in eksternalizmom. Razkorak je viden pri odgovoru na vprasanje, kaj
Steje za upraviceno prepricanje. Ce menimo, da morajo biti vsi dejavniki, ki
prispevajo k upravi¢enosti prepric¢anja, dostopni spoznavnemu subjektu, potem nam
je blizu spoznavni internalizem, ki trdi, da ima posameznik zmoznost osebnega
zavedanja, tj. razumeti in ovrednotiti razloge za svoja prepricanja. Ce pa menimo, da
temu ni tako, tj. da spoznavnemu subjektu ni potrebno oz. ni mogoce imeti
introspektivnega dostopa do vsch relevantnih elementov, potem nam je blize
spoznavni cksternalizem, ki trdi, da je dovolj, da smo prisli do spoznanja po
zanesljivi poti. Pri zagovoru ene ali druge teorije so avtorji v svoje razlage vkljucevali
razlicne spoznavne (intelektualne) vrline, kjer imajo vcasih celo vsebinsko podobne
viline razliéna poimenovanja. L. Zagzebski govori o radovednosti, intelektualni
skromnosti?, vedozeljnosti in miselni odprtosti. R. C. Roberts in W. J. Wood o
ljubezni do modrosti, avtonomiji, intelektualni skromnosti, intelektualni previdnosti,
intelektualnemu pogumu, intelektualni radodarnosti, praktiécni modrosti in
odlo¢nosti/stabilnosti. E. Sosa in J. Greco pa nastevata naslednje vtline: mo¢
razmisljanja, logi¢na intuicija, spomin, zaznava, logi¢no sklepanje, introspekcija.
Montmarquet nasteje nepristranskost, intelektualni pogum (ki vkljucuje tudi miselno
odprtost), intelektualno treznost (ki je po opisu podobna intelektualni previdnosti)

in spoznavno vestnost (pravilno iskanje resnice in izogibanje zmotam). Na podlagi

2 Ang. intelectual humility, ki bi se lahko prevajal kot poniznost. A poniznost ima lahko pridih podrejenosti, tako da
je primernejsi izraz skromnost.



S. Gartner, T. Cop: Kriticno misljenje in vrlinska epistemologija: presecisie kognicije in Inalaja 53

raznovrstnih vrlin, utemeljitev ter razlag je L. Code (1984; v Watson 2015) utemeljila

naredila razliko med vrlinskim reliabilizmom in vrlinskim responsibilizmom.

Za vtlinske reliabiliste, kamor umeséamo E. Soso in J. Greca, so epistemicne vrline
vescine, spoznavne zmoznosti, spoznavne sposobnosti in spretnosti, ki omogocajo
posamezniku ucinkovito kognitivno delovanje, tj. da pride do resnicnega prepricanja,
vedenja, modrosti. Zelo splosna opredelitev »je lastnost, ki pomaga maksimirati
presezek resnice nad zmoto.« (Sosa, 1991, 225). Za J. Greca pa: »Mehanizem M za
ustvarjanje in/ali ohranjanje prepricanj je kognitivna vtlina, ¢e in samo ce je M
sposobnost vetjeti propozicijam in se izogniti verjeti napa¢nim propozicijam znotraj
polja propozicij F, ko je posameznik v sklopu okolis¢in.« (Greco, 1993, 418). Zanj
so tako kognitivne vrline zanesljive spoznavne zmoznosti, so mehanizmi in stabilne
dispozicije, ki vodijo do resni¢nih prepri¢anj. To so lahko zaznava, spomin,
introspekcija, a ni dovolj zgolj zanesljivost, temvec¢ tudi epistemicna odgovornost.
To pomeni, da moramo uporabljati kognitivne vrline odgovorno, aktivno in
intencionalno. Intelektualna vrlina je tudi pri E. Sosi, ki ne vkljucuje epistemi¢ne
odgovornosti, sposobnost, ki spoznavnemu subjektu omogoca: »da na doloc¢enem
polju propozicij F in v pogojih C vec¢inoma doseze resnico in se izogne zmoti.« (Sosa,
1993, 82). Ce Zelimo priti do upraviéenega prepricania, ki lahko vodi do resnice,
moramo torej po mnenju vrlinskih reliabilistov zagotoviti, da imamo zanesljive
mehanizme za oblikovanje prepri¢anj. Resni¢no prepricanje je namre¢ rezultat

akterjevih zanesljivih kognitivnih zmoznosti.

Na drugi strani pa imamo vilinske responsibiliste (L. Zagzebski, J. Bachr, R. C.
Roberts, W. J. Wood), pri katerih intelektualne vrline temeljijo na znacaju in so
podobne moralnim znacajskim vrlinam. Zagzebski trdi, da je vrlina pridobljena
odlicnost (ni naravna sposobnost, ni vesc¢ina), ki vkljuuje motivacijsko
komponento. Viline so “vse oblike motivacij za kognitivni stik z realnostjo.”
(Zagzebski, 1996, 167). J. Beahr, R. C. Roberts, W. J. Woods poudarjajo, da
intelektualne vrline niso zgolj potencialne znacajske lastnosti, temve¢ jih je treba
aktivno razvijati in udejanjati v vsakdanjem intelektualnem delovanju. To pomeni,
da je vzgoja intelektualnega znacaja spoznavnega subjekta bistven element. Z
znacajskimi lastnostmi spoznavajocega zelimo izboljsati posameznikov epistemicni
polozaj, zato responsibilizem trdi, da sta odgovornost in motivacija spoznavajocega,
da isce resnico in se izogiba zmotam. Epistemi¢ne vrline niso dane zmoznosti,
temvec jih pridobimo s pomo¢jo izobrazevanja, refleksije in prakse. Zato je cilj, da

oblikujemo na$ vrlinski epistemicni znacaj, ki vodi k odgovornemu oblikovanju



54 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

prepricanj. Kot opozarja Battaly (2008), prav ta eticna komponenta daje
epistemologiji vtlin mo¢, da ponovno poveze spoznanje, znacaj in odgovornost — tri

kategorije, ki so bile v moderni filozofiji pogosto locene.

Do sedaj smo govorili o vtlinski epistemologiji; Aristotel imenuje vtline, ki vodijo
do spoznave resnice, razumske viline. Hkrati pa se nam pojavljajo poimenovanja
spozgnavne vrline in intelektnalne viline. Lahko jih uporabimo kot sinonim, lahko pa jih
glede na zgornjo opredelitev, tj. vilinskega responsibilizma in vilinskega reliabilizma,
lo¢imo. O spoznavnih vrlinah bi govorili reliabilisti, saj so vrline povezane z
delovanjem spoznavnih zmoznosti, ki prispevajo k zanesljivemu pridobivanju
znanja. V primeru, da govorimo o vrlinah kot o znacajskih lastnostih dobrega
misleca, pa bi jih lahko imenovali intelektualne vtline, v nekaterih primerih naletimo

tudi na poimenovanje moralno-intelektualne lastnosti.

Vilinska epistemologija torej poskusa prese¢i razkorak med spoznavnim
internalizmom in eksternalizmom. Vendar pa podrobnejsa analiza dveh osrednjih
pristopov k vrlinski epistemologiji kaze, da se ta razkorak v doloceni meri ohranja.
Reliabilisticni vrlinski epistemologi izhajajo iz koncepta spoznavnih zmoznosti
(»zmoznostne vrline«), torej zanesljivih kognitivnih zmoznosti, kot so zaznava,
spomin in logi¢no sklepanje. Njihov pristop je tesno povezan z zgodnejSimi
cksternalisti¢cnimi epistemologijami. Nasprotno pa responsibilisti¢ni epistemologi
razumejo intelektualne vrline kot znacajske lastnosti, na primer vestnost, odprtost
misli in intelektualna postenost ter radovednost. Te viline oznacujejo kot znacajske
vrline, saj ne temeljijo zgolj na naravnih kognitivnih sposobnostih, temve¢ na
njthovem zavestnem oblikovanju v procesu spoznavanja. Ta pristop je vsebinsko

blizji internalisticnim staliS¢em v epistemologiji.

V uvodu smo zapisali stali§¢e S. Prijié-Samarzija: ne glede na to, ali zagovarjamo
reliabilisticno ali responsibilisticno epistemologijo, kriticno misljenje ostaja
intelektualna vrlina. Preden presodimo, ali ta trditev vzdrzi, se bomo v nadaljevanju

posvetili razlicnim opredelitvam kriti¢nega misljenja.
Kriti¢no misljenje
Cetudi je kritiéno misljenje predstavljeno kot eden izmed najpomembnejsih temeljev

sodobnega izobrazevanja in znanstvenega raziskovanja, ne obstaja enotna definicija

tega pojma. Lilozofski pristgp velja za enega najsirsih, saj poudarja sposobnost



S. Gartner, T. Cop: Kriticno misljenje in vrlinska epistemologija: presecisie kognicije in Inalaja 55

argumentacije, kar vkljucuje Stevilne druge miselne vescine, kot so analiza, presoja,
interpretacija in vrednotenje. Ce Zelimo preseci ozke okvire posameznih disciplin
(Bregant, Gartner 2015) in oblikovati splosno definicijo, se lahko opremo na pomen
sestavnih delov izraza. ‘Misljenje’ je k cilju usmerjena mentalna dejavnost, pri cemer
so lahko cilji razlicni: resevanje problemov, iskanje razlag, izpeljevanje sklepov,
razumevanje argumentov, ocenjevanje stalis¢ itd. ‘Kriticno® pomeni, da je
‘refleksivno’ v smislu opazovanja lastnega napredka, ocenjevanja posameznih
korakov na poti do cilja in popravljanja lastnih napak. Ce obe definiciji zdruzimo na
smiseln nacin, dobimo naslednjo mozno definicijo kritiénega misljenja: kriticno
misljenje je refleksivna mentalna dejavnost, ki nas s pomocjo razclenjevanja, sinteze
in ocenjevanja podatkov vodi do odlocitev. Zgreseno je misliti, da je kriticno
misljenje negativnho, njegov namen ni zavrniti neko prepricanje, ampak najti
sprejemljivega. Prav tako kriticno misljenje ni nezmotljivo, saj ljudje, ko izpeljujemo,
presojamo in se odlo¢amo, pogosto delamo napake. Kot pravijo Klampfer, Bregant
in Gartner (2008, 10), je “razmisljanje temeljna clovekova znacilnost. To pa Se ne
pomeni, da vsi razmisljamo enako kakovostno. Miselne procese in njihove izdelke
pogosto zaznamujejo povrsnost, pristranskost, izkrivljanje, neinformiranost ali celo
predsodki. Malomarno razmisljanje je $e zlasti usodno v raziskovanju.” Na tej osnovi
lahko oblikujemo naslednjo definicijo: kriticno misljenje je refleksivna in
samouravnavajoca miselna dejavnost, ki vkljucuje razclenjevanje, sintezo in
vrednotenje informacij z namenom oblikovanja utemeljenih sodb in odlocitev.
Njegov namen ni zavracanje idej, temvec iskanje najbolj utemeljenih in sprejemljivih
stali$¢. Izhajali smo iz trditve, da velja filozofski pristop za enega sirsih, pa vendar se
zdi, da je ta opredelitev osrediscena zgolj na vescine, precej ozka in razli¢na od J.

Deweyja.

Pojem kriticnega misljenja se namrec¢ razteza ze od pragmatizma J. Deweyja in je
jedro sodobnih analiti¢nih pristopov v filozofiji in v izobrazevanju. Dewey je kriti¢no
misljenje opredelil kot »reflektirano misljenjex, torej kot proces aktivnega, lastnega,
vztrajnega in skrbnega razmisleka o prepricanju ali o domnevni obliki védenja v luci
odprte miselne naravnanosti in razlogov, ki podpirajo to prepricanje, ter nadaljnjih
sklepov, h katerim vodi (Dewey, 1909, 9). Za Deweyja je kriticno misljenje vesce
misljenje, ki »... lahko trdimo, da kriticno misljenje vedno predstavlja epistemi¢no
vilino.« (Dewey, 1909, 12). Deweyjeva definicija torej poudarja miselno dejavnost,
ki presega zgolj reSevanje problemov; gre za refleksivni odnos do lastnih spoznavnih

procesov, kjer se posameznik zavestno sprasuje o utemeljenosti svojih sodb.



56 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Kasnejsi avtorji so Deweyjevo tradicijo nadgradili. E. Glaser poudarja tri
komponente kriticnega misljenja: i. naravnanost k premisljenemu obravnavanju
problemov in tem, ki jih posameznik srecuje v svoji izkusnji; ii. poznavanje metod
logicnega raziskovanja in sklepanja; iii. dolocene vesc¢ine pri uporabi teh metod.
Kritiéno misljenje »zahteva vztrajno prizadevanje za prevetjanje vsakega prepricanja
ali domnevno obliko vedenja glede na dokaze, ki ga podpirajo, in glede na sklepe, ki
iz njega izhajajo.« (Glaser, 1941, 5). V tradiciji kriticnega misljenja se pogosto
poudarjata dva temeljna elementa: po eni strani gre za posedovanje dolocenih
miselnih veséin, po drugi pa za pripravljenost, da se te spretnosti tudi dejansko
uporabljajo. 1z tega lahko izpeljemo, da ni dovolj zgolj znanje oz. ni dovolj, da smo
v tem vesci, potrebna je tudi volja za uporabo kriticnega misljenja. R. Ennis je
opredelitev Se razsiril, saj je opredelitvi, da je kriticno misljenje premisljeno,
reflektirano in pravilno presojanje trditev, dodal: kriti¢cno misljenje je tudi usmeritev
v odlocanje glede prepri¢anj in dejanj. S taksno opredelitvijo ne moremo vec
razumeti kriticnega misljenja zgolj kot ves¢ino, temve¢ tudi kot dispozicijo. To
pomeni, da v opredelitev vkljuujemo naravnanost, miselno drzo in odnos
spoznavnega subjekta, da uporablja omenjene veséine in da je za to motiviran.
Opredelitev  kriticnega misljenja se nadgrajuje. Tako je R. Paul izpostavil
pomembnost metakognicije, kjer posameznik izboljsuje lastno razmisljanje z
razmidljanjem o razmisljanju, tj. z zavestnim obvladovanjem miselnih struktur in
vkljucitvijo intelektualnih standardov (Paul, Fisher, Nosich, 1993, 4). Pri tem ni
pomembno zgolj posameznikovo misljenje, za dobrega kritichega misleca je
pomembna tudi resna in nepristranska obravnava razli¢nih predpostavk, idej, stalisc,
tudi ali predvsem tistih, ki se razlikujejo od njegovih lastnih. Slednje Paul imenuje
mocno kritiéno misljenje. H. Siegel pa je v ospredje postavil vprasanje, kaj pomeni
biti kriticni mislec. Po njegovem mnenju kriticni mislec ne pomeni le posedovati
vescin argumentiranja, temve¢ tudi imeti doloc¢ene naravnanosti, dispozicije, miselne
navade in znacajske lastnosti, ki skupaj tvorijo t. i. »kriticno naravnanost« ali »kriti¢ni
duh« To pomeni, da se ne osredoto¢amo zgolj na veséine, temvec tudi na znacaj, saj
ne vkljucujemo zgolj sposobnost iskanja razlogov, temve¢ tudi zavezanost k temu
pocetju. Ne gre zgolj za sposobnost nepristranskega presojanja, temve¢ tudi
pripravljenost in Zeljo po taksni presoji. Za posameznika s kriti¢no naravnanostjo ni
ni¢ izvzeto iz kriticne presoje, niti najgloblje zakoreninjena lastna prepricanja (Siegel,
1985, 39).



S. Gartner, T. Cop: Kriticno misljenje in vrlinska epistemologija: presecisie kognicije in Inalaja 57

Sklenemo lahko, da doloc¢ene opredelitve (predvsem tiste pred koncem osemdesetih
prejs$njega stoletja) skoraj izklju¢no poudatjajo razvoj vescin oziroma se ukvatjajo z
ze obstojecimi intelektualnimi produkti (hipoteze, argumenti, izjave). Med izjemami
sta morda M. Lipmann in A. M. Sharp, ki sta pri krepitvi vescin kriticnega misljenja
pti otrocih in mladostnikih izpostavljala pomembnost kreativnega, skrbnostnega in
sodelovalnega misljenja, torej tudi motiviranosti, odnosa in naravnanosti
spoznavnega subjekta, prav tako pa (kot Dewey) druzbeni kontekst in
(samo)refleksijo. Od devetdesetih let prej$njega stoletja dalje pa je v literaturi o
kritichem misljenju opazno ve¢ pozornosti namenjeno prav naravnanostim in
dispozicijam kritichega misleca. Bistvena razlika je med tem, da je nekdo v doloceni
domeni spreten, in tem, da ima tudi nagnjenje oziroma dispozicijo, da te spretnosti
uporablja. Ali, kot trdi A. Fisher, ne gre le za iskanje napak, za kakovost iskanja
resitev, za povezavo med dejanjem in misljenjem, ki ni zgolj kriti¢no, temve¢ tudi
kreativno. Kritiéni mislec je torej tisti, ki ne le obvlada kriticno misljenje, temvec¢ ga
tudi dosledno prakticira. Zelo razsirjena opredelitev kriticnega misljenja tako ne
vkljucuje le osnovnih vescin in sposobnosti analiticnega presojanja (sklepanje,
izpeljevanje, argumentiranje), temve¢ tudi moralno in epistemolosko drzo:
pripravljenost iskati resnico, priznati napake in biti odprt za nasprotna stali$¢a. Zato
Stevilni avtorji (npr. Hitchcock, 2017) poudarjajo, da kriticho misljenje ni le
kognitivna tehnika, temve¢ nacin bivanja v svetu, v katerem razmisljanje pomeni tudi

odgovornost do resnice in argumentativine postenosti.
Odnos med kriticnim misljenjem in spoznavnimi vrlinami

Ceprav sta epistemologija vtlin in kritiéno misljenje razviti v razli¢nih filozofskih
kontekstih, je iz dosedanje analize razvidno, da ju povezuje skupna usmetjenost k
doseganju kognitivne odli¢nosti in zanesljivega spoznavanja. Obe teoretski zasnovi
izhajata iz predpostavke, da proces spoznavanja ni zgolj rezultat formalno pravilnih
metodoloskih postopkov, temvec tudi odraz intelektualnih dispozicij posameznika,
kot so postenost, odprtost, vztrajnost in refleksivnost, kar je prikazano v Paul-
Elderjevem modelu kriti¢cnega misljenja (2010). Model temelji na povezanosti treh
komponent: elementov misljenja kot struktur miselnega procesa (informacije,
predpostavke, vprasanja, izpeljevanja, koncepte), intelektualnih standardov kot meril
kakovosti miSljenja (natancnost, jasnost, relevantnost, postenost) in intelektualnih
znacilnosti/lastnosti kot dispozicij spoznavnega subjekta (avtonomnost, pogum,
integriteta, skromnost, vztrajnost, nepristranskost). Za kvalitetno presojanje neke

vsebine (tj. elementov misljenja) moramo vkljuciti intelektualne standarde, kar



58 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

pomaga razvijati intelektualne znacilnosti/lastnosti. Slednje pa vplivajo na
ucinkovito uporabo intelektualnih standardov. Tako celostno razvijamo kriticno

misljenje.

1z zapisanega se nam ponovno vzpostavi uvodni problem razmetja med kriticnim
misljenjem in spoznavnimi vrlinami. So slednje del kriticnega misljenja, je kriticno
misljenje ena izmed vrlin ali sta samostojna elementa, ki sta v relaciji? Davies (2015)
je izpostavil razlicne vescine kriticnega misljenja, prav tako pa tudi ve¢ dispozicij
kriticnega misljenja. Prav te dispozicije (odprtost, postenost, vestnost, skrb za
dokaze, pripravljenost na revizijo prepricanj, intelektualni pogum, intelektualna
skromnost), ki jih razume kot elemente omogocanja prakticiranja vescin, na nacin,
kot je primerno, oziroma kot usmeritve v misljenju in delovanju, so tudi tipi¢ne
intelektualne viline, kot jih opisujejta Zagzebski (1996) in Sosa (1991). Vilinam je
tako mesto znotraj kritichega misljenja, ki ni zgolj skupek vescin. Hkrati pa Siegel
(1988) opozarja, da lahko teoretiki kritichega misljenja veliko pridobijo iz vrlinske
epistemologije, saj slednja omogoca poglobljeno razumevanje
dispozicij/znacilnosti/lastnosti/vtlin,  poglobljeno  razumevanje normativne
vrednosti teh dispozicij/znacilnosti in poglobljeno razumevanje znacajske
psihologije subjekta z intelektualnimi vrlinami in zeljami, iz katerih izhajajo
intelektualne vrline. Epistemoloske viline zagotavljajo okvir, v katerem postane
mogoce pojasniti, zakaj so dolocene dispozicije, povezane s kriticnim misljenjem,
vredne prizadevanja. Odprtost za razlicne poglede, postenost v presoji dokazov in
pripravljenost na samokritiko niso le koristne spretnosti, temvec normativne zahteve
intelektualne vrlosti. V tem smislu lahko kritiéno misljenje razumemo kot prakso, ki
zahteva udejanjanje epistemoloskih vrlin, hkrati pa jih tudi krepi in preizprasuje. Z
epistemoloskega vidika je torej mogoce reci, da je kriti¢cno misljenje normativno
usmerjena dejavnost, v kateri se vrline udejanjajo, a niso izc¢rpane. Tako ni zgolj
kognitivna sposobnost, temve¢ oblika prakse, v kateri se povezujejo znanje, znacaj

in vrednote.
Kriti¢no misljenje in epistemicne vrline v izobraZevanju

M. Lipman trdi: “Ce naj bodo $ole uspesne pri poucevanju kriticnega misljenja,
morajo imeti ucitelji jasno predstavo o tem, kaj kriticno misljenje sploh je /.../.”
(Lipman, 1988, 38). Ta misel je izjemno relevantna v kontekstu novih uc¢nih nacrtov,
kjer se poudatja razvoj skupnih ciljev, kot so digitalne kompetence, trajnostni razvoj,

podjetnost, zdravje in dobrobit ter drzavljanska kultura. Vsi ti cilji, ki so usklajeni z



S. Gartner, T. Cop: Kriticno misljenje in vrlinska epistemologija: presecisie kognicije in Inalaja 59

evropskimi smernicami za celostno in vsezivljenjsko izobrazevanje, zahtevajo
aktivno, reflektivno in odgovorno misljenje, kar pomeni, da kriti¢cno misljenje ni le
sredstvo, temve¢ tudi pogoj za doseganje teh ciljev. Toda, ni¢ ne pomaga, da je
kriticni mislec ideal, h kateremu vsi tezimo, ¢e pa ne vemo, kaj kriticno misljenje
sploh je in kako ga doseci. Zato je naloga uciteljev in starsev, ki morajo vrednote,
znanje in spretnosti, povezane s kriticnim misljenjem, posredovati otrokom oziroma
ucencem, tezka in je samoumevno, da morajo vse to na nek nacin posedovati tudi
sami — vprasanje pa je, kako, ¢e jim umanjka pomen pojma. Pri kriticnem misljenju
ne gre zgolj za tehni¢no obvladovanje logicnih postopkov, temve¢ za celostno
miselno drzo, ki vkljucuje sposobnost refleksije, argumentacije in epistemoloske
odgovornosti. Razvijanje epistemicnih vrlin pa je kljuéno za oblikovanje aktivnih
drzavljanov: avtonomnih, odgovornih in reflektivnih ucencev, ki so sposobni
presojati kompleksne informacije v pluralni druzbi. Pedagoske implikacije razli¢nih
definicij kriticnega misljenja, ki smo jih predstavili do sedaj, zahtevajo, da ucitelji
nacrtujejo ucne aktivnosti, ki ne razvijajo le sposobnosti razmisljanja, temve¢ tudi
znacajske vrline, kot so odprtost, postenost, vztrajnost in radovednost. Uc¢ne
metode, kot so filozofija za/z otroke/-i, sokratski dialog, analiza argumentov in
primerov, S$tudije primerov ter problemsko ucenje, spodbujajo razvoj teh
sposobnosti. Epistemic¢ne vrline, med katerimi izstopajo intelektualna postenost,
odprtost za dokaze, samorefleksija in radovednost, morajo postati sestavni del
vzgojno-izobrazevalnega procesa. Paul-Elderjev model ponuja uporabno orodje za
nacrtovanje ucnih aktivnosti in ocenjevanje misljenja, saj vkljucuje tako elemente
misljenja kot intelektualne standarde, ki omogocajo celostno presojo kakovosti

misljenja.

Ucitelj ima pri tem kljucno vlogo, saj je zazeleno, da s svojo drzo (odprtostjo za
vprasanja, pripravljenostjo na priznanje napak, intelektualno postenostjo in
vztrajnostjo pri iskanju resnice) utelesa vrline, ki jih Zeli razvijati pri ucencih.
Pedagoski odnos tako presega prenos znanja in postane prostor za oblikovanje
intelektualne drze, uditelj pa stopi iz vloge t. i. tradicionalnega ucitelja. Tradicionalno
vrednotenje pogosto meri le znanje in vescine, zanemarja pa dispozicije, ki so klju¢ne
za kakovostno misljenje. Zato je smiselno razviti orodja za spremljanje intelektualnih
vrlin, kot so samoocene, refleksivni vprasalniki, opazovalni listi za uditelje in
portfoliji ucencev, ki vkljucujejo primere njihovega misljenja in refleksije. Toda
potrebno je narediti premik v poucevanju. »Premik v poucevanju od osredotocenosti
na poucevanje k osredotoCenosti na ucenje in podreditev ucne vsebine t. i

‘kompetencam’, s tem pa na: premik v osredotocenosti izobrazevanja iz ucitelja na



60 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

ucenca in razvijanje njegovih zmoznosti, kar zahteva drugacno vlogo ucitelja, ki
vednosti ne prenasa, ampak jo strukturira, uencu pa je supervizor in ga vodi in

spremlja na poti h kompetentnosti.« (KKotnik, 2013).
3 Zakljucek

Cilj sodobne vzgoje ni le informiran posameznik, temve¢ odgovoren mislec, ki zna
presojati, dvomiti, argumentirati in se uciti iz napak. Vzgoja za epistemolosko
odgovornost pomeni oblikovanje posameznika, ki razume pomen resnice,
argumentacije in intelektualne integritete ter zna v pluralni druzbi delovati kot
reflektiven in eticno naravnan aktiven udelezenec. Aristotel poudari (1114b, 1139b),
da so vrline hotene, saj izhajajo iz zadrzanj, za katera je posameznik v dolo¢enem
smislu soodgovoren. Ker zadrzanja doloc¢ajo smoter delovanja, velja enako tudi za
slabosti, in sicer: ¢e so viline hotene, so hotene tudi njihove nasprotne oblike.
Vprasanje, ki se ob tem poraja, je, ali to velja tudi za intelektualne vrline, ki so del
racionalnega dela duse in se oblikujejo z ucenjem, izkusnjo in intencionalnostjo.
Priji¢-Samarzija (2020) trdi, da je ena izmed epistemicnih vrlin tudi kriticno misljenje,
ne glede na to, ali izhajamo iz reliabilisti¢ne ali responsibilisticne epistemologije. Zato
nas je v tekstu zanimalo, kaksen je odnos med kriticnim misljenjem in epistemic¢nimi

vrlinami. Analiza je pokazala naslednje:

— epistemicne vrline so zanesljive kognitivne zmoznosti (reliabilizem) ali znacajske
dispozicije (responsibilizem); glede na to, da so vtline, jih razumemo kot stabilne
elemente, ki prispevajo k zanesljivemu, po mnenju responsibilistov tudi
odgovornemu spoznavanju,

— Paul-Elderjev model povezuje elemente misljenja, intelektualne standarde in
znacajske lastnosti; kriticno misljenje je tako praksa, ki vkljucuje (glede na
razlicne avtorje) razlicne vescine, za nekatere pa tudi dispozicije kriticnega

misljenja.

Torej, trditev, da je kriticno misljenje intelektualna vrlina ne glede na to, ali smo
reliabilisti ali responsibilisti, je pomembna, saj opozatja na eticno dimenzijo
misljenja. A cetudi se zdi, da imamo pri kritichem misljenju zanesljive kognitivne
procese, dispozicije, ki so ubesedene kot epistemicne dispozicije, in motivacijo z
odgovornostjo, so epistemic¢ne viline pogoj za kakovostno kriticno misljenje.

Kriticnega misljenja tako, ¢eprav vsebuje Stevilne viline, kot so odprtost, vestnost,



S. Gartner, T. Cop: Kriticno misljenje in vrlinska epistemologija: presecisie kognicije in Inalaja 61

intelektualna postenost in zmernost, ni mogoce reducirati na eno samo vrlino. Gre
za Deweyjevo refleksivno in celostno prakso, ki povezuje kognitivne sposobnosti in
znacajske dispozicije v iskanju resnice in razumevanja, ki vsebuje metarazseznost, tj.
refleksijo o lastni kogniciji. V tem pogledu kriticnega misljenja ne moremo preprosto
opredeliti kot epistemolosko vtlino, temve¢ kot epistemolosko odgovorno

delovanje, ki v sebi utelesa razli¢ne vrline, a hkrati presega njihov sestevek.

References

Aristotel. (2002). Nikomahova etika (prev. A. Suster, izvornik leta 350 pr. n. §t.). Ljubljana: KUD
Logos.

Battaly, H. (2008). Virtue epistemology. Philosophy Compass, 3(4), 639—-663.
https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2008.00140.x

Bregant, J., & Gartner, S. (2015). Kriticno misljenje: med teorijo in prakso. V Sodobno kognitivno
igobrazgevanje in transdisciplinarni modeli néenja: pedagoska strategija (str. 113—118). Fakulteta za
naravoslovje in matematiko. http://ist.technika.um.si/wp-
content/uploads/2015/10/Monografija_SI_1.pdf

Code, L. (1984). Epistemic responsibility. University Press of New England.

Davies, W. M. (2015). A model of critical thinking in higher education. Higher Education Research ¢
Development, 34(3), 441-454. https:/ /doi.org/10.1080/07294360.2014.934336

Dewey, J. (1909). How we think. D.C. Heath & Co.

Ennis, R. H. (1962). A concept of critical thinking. Harvard Educational Review, 32(1), 81-111.

Fisher, A. (2019). Critical thinking: An introduction (2nd ed.). Cambridge University Press.

Glaser, E. M. (1941). An experiment in the development of critical thinking. Teachers College, Columbia
University.

Greco, J. (1993). Virtues and vices of virtue epistemology. Canadian Journal of Philosophy, 23(3), 413—
432. http:/ /www.jstot.otg/stable/40231831

Hitchcock, D. (2017). Critical thinking. In F. H. van Eemeren & B. Garssen (Eds.), The Routledge
handbook of argumentation theory (pp. 485—498). Routledge.

Kotnik, R. (2007). Novi izzivi za izobrazevanje uciteljev. V Prilognosti v izobragevanju 3 bolonjsko reformo v
Stoveniji (str. 44-51). Filozofska fakulteta.

Kotnik, R. (2013). Nova paradigma v izobragevanjn: je manj labhko vei? (Let. 075). Subkulturni azil, zavod za
umetnisko produkcijo in zalozni§tvo. http:/ /www.ruslica.si

Kotnik, R. Competence based approach in teacher education: The importance of conceptual clarity for partnership.
https:/ /www.zofijini.net/wp-content/uploads/2013/09/RKotnik_ATEE.pdf

Paul, R., & Elder, L. (2010). The miniature guide to critical thinking: Concepts and tools. Foundation for
Critical Thinking Press.

Paul, R., Fisher, A., & Nosich, G. (1993). Critical thinking handbook: High school. Foundation for Critical
Thinking.

Priji¢-Samarzija, S. (2020). Epistemic virtues and critical thinking. In M. Fricker & M. Lynch (Eds.),
The Routledge handbook of social epistemology (pp. 347-357). Routledge.

Siegel, H. (1988). Educating reason: Rationality, critical thinking, and education. Routledge.

Siegel, H. (2015). Critical thinking and virtne epistemology. N ]. Baehr (ur.), Intellectnal virtues and edncation:
Essays in applied virtue epistemology (str. 105-122). Routledge.
https://doi.org/10.4324/9781315714127

Sosa, E. (1991). Intellectual virtue in perspective. In Knowledge in perspective: Selected essays in epistemology
(pp- 270-294). Cambridge University Press.
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625299.017



62 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Sosa, E. (1993). Reliabilism and intellectual virtue. In L. Zagzebski (Ed.), I7rtue epistemology: Essays on
epistemic virtue and responsibility (pp. 82—98). Oxford University Press.

Strahovnik, V. (2004). Uvod v vilinsko epistemologijo. Analiza, 8(3), 101-118.

Zagzebski, L. T. (1996). Virtues of the mind: An inquiry into the nature of virtue and the ethical foundations of
Fknowledge. Cambridge University Press.



HOTENA NEVEDNOST IN VRLINE
MISLJEN]JA: VZGOJA ZA KRITICNI
SPOZNAVNI ZNACAJ

TOMAZ GRUSOVNIK

Univerza na Primorskem, Pedagoska fakulteta, Koper, Slovenija
tomaz.grusovnik@pef.upr.si

Ena glavnih tezav tradicionalnega »modela informacijskega
deficita, ki se je uveljavil v komuniciranju znanosti, je motivirano
izogibanje informacijam. Del tega je tudi hotena nevednost, ki
postavlja pod vprasaj tradicionalni izobrazevalni model »prenosa«
ali »transfera« znanja, saj nevednost velikokrat ni posledica
neinformiranosti, pa¢ pa izmikanja spoznanju. To pa pomeni, da
mora skrb za razvoj kriticnega misljenja zajemati tudi posebno
vzgojo misljenja, ki mu sprejemanje potencialno neljubih
zakljuckov ne bo tuje. Hipoteza, ki jo ponuja pri¢ujoce poglavje,
je, da se zato morda splaca dodatno posvetiti vrlinski
epistemologiji in vzgoji spoznavnega znacaja s poudarkom na

spoznavnem pogumu in radovednosti.

http
10.18690/um.

1-299-082-4

Kljuéne besede:

hoten:

vzgoja in izobrz

Univerzitetna
Univ




01.01g/
‘um.ff.11.2025.4

978-961-299-082-4

Keywords:

willful ignorance,
2,

curiosity,

epistemic courage,

education

WILLFUL IGNORANCE AND
EPISTEMIC VIRTUES: EDUCATION
FOR CRITICAL EPISTEMIC
CHARACTER

TOMAZ GRUSOVNIK

University of Primorska, Faculty of Education, Kopet, Slovenia
tomaz.grusovnik@pef.upr.si

One of the main challenges for the “Information-deficit model,”
a mainstream theory in science communication, is motivated
avoidance of information. A part of this is also willful ignorance,
questioning “knowledge transfer” as the traditional educational
model, since ignorance is often not a consequence of a lack of
information but avoidance of knowledge. This means that caring
about the development of critical thought should also entail a
special education of mind that can apprehend unpleasant
conclusions. The hypothesis that the present chapter offers
implies that we should commit to virtue epistemology and the
education of epistemic character with the emphasis on epistemic

courage and curiosity.



T. Grusovnik: Hotena nevednost in vrline misljenja: v3goja za kriticni spoznavni 3naiaj 65

1 Namesto uvoda: zagata »Modela informacijskega deficita«

Aristotelova Metafizika se zacne z znamenitim stavkom: »[Téavieg GvBownor 10D eidévar
dpéyovtar pooe — »Vsi ljudje stremijo k védenju, in sicer po svoji naravi« (Aristotel,
1999: 3).1 Nacin, kako Aristotel pojasni to zacetno trditev, je povezan tako z njegovo
spoznavno teorijo kot s tem, kar bi danes najbrz imenovali psihologija: pravi namrec,
da vednost izhaja iz zaznavanja, zaznavanje pa nudi posebno ugodje, zaradi ¢esar po

njegovem »radostno ljubimo ¢utno zaznavanje.« (prav tam)

Gotovo je presenetljivo, zakaj eden najvecjih filozofov vseh ¢asov ni s podobnim
sklepanjem prisel do nasprotnega rezultata, da se namre¢ ljudje po svoji naravi
vednosti tudi izogibamo: jasno je namre¢, da zaznavanje ni zmeraj vir ugodja, pac pa
da je véasih tudi vir bolecine. Ce dri, kar Stagirit pravi v Nikomahovi etiki, da se
namre¢ clovek »za prijetne stvari odloca, bolecih pa se izogiblje« (Aristotel, 2002:
299)2, potem bi smel priti tudi do trditve, da se ljudje po svoji naravi izogibljemo
vednosti. Kot sem poskusal na kratko prikazati v svoji monografiji Hotena nevednost
(Grusovnik, 2020: 28-29), je morda razlog Aristotelovega optimizma povezan z
njegovo sicersnjo zamislijo, da je vednost nekaj svetega, saj je um bozanski element
v cloveku, zaradi cesar ni bil pripravljen misliti kaj takega kot izogibanje vednosti,
vsaj ne v tak§nem kontekstu. Kakor koli ze, Aristotel ni bil edini, ki je optimisticno
zatrjeval ¢lovekovo nagnjenje do spoznavanja: zdi se, da je ta zamisel tako rekoc
spontana predpostavka pedagogike in andragogike, SirSe pa tudi komuniciranja
znanosti in osvescanja. Stevilni so namre¢ prepricani, da bi lahko zmanjgali
onesnazevanje okolja, zlorabe zivali in trpljenje ljudi, ¢e bi posameznice in
posameznike informirali o dejanskem stanju. Predpostavka torej ni le, da je vednost
kljucen element pri spreminjanju nasega odnosa do sveta in samih sebe, ampak tudi
—in predvsem —, da je nekaj, cemur smo naklonjeni. Ne le, da bi ravnali drugace, ce

bi vedeli, tudi v interesu vsake in vsakega je, da ve.

Taksnemu prepri¢anju v komunikacijah znanosti re¢emo »model informacijskega

deficita« (ID):

! Za navajanje Aristotelovih del se tradicionalno uporablja Bekkerjeva paginacija — slede¢ tej metodi bi sklic na
ustrezno mesto bil: Met. 980a.
2 Bekkerjeva paginacija: Nic. Eth. 1172a.



66 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

»Tako okoljske kot druzboslovne znanstvene skupnosti so na podoben nacin
identificirale veliko zadrego glede neuspeha javnega odziva na globalno segrevanje.
Vecina obstojecih razlag poudarja pomanjkanje informacij (judje nimajo dovolj
informacij; podnebna znanost je preve¢ kompleksna, da bi ji sledili; ali pa so jih
zavajale kampanje korporativnih medijev in podnebnih skeptikov) ali pomanjkanje
skrbi (ljudje so samo pohlepni in zagledani sami vase ali pa se osredotocajo na bolj
nepostredne probleme). Taksno delo bodisi implicitno bodisi eksplicitno poudarja
zamisel, da so informacije odlocujoci dejavnik pri neodzivu javnosti na ta izziv, kar
je pristop, ki se pogosto imenuje »model informacijskega deficita«® /.../ Obstaja
obcutek, da »ce bi ljudje le vedeli« bi ravnali drugace: to pomeni, da bi manj vozili,

»vstali« in vréili pritisk na vlado.« (Norgaard, 2011: 1)

Pristop, ki ga predpostavlja 1D, je v doloceni meri soroden s tistim, ki ga
predpostavlja model »transfera znanja« (TZ), za katerega je glavna naloga
izobrazevanja in informiranja prenos vednosti. Definicij tega modela je ve¢, ena njih
denimo pravi, da gre za »interaktivno izmenjavo vednosti med raziskovalci in
uporabniki«, pti ¢emer naj bi bil »primarni namen /.../ povecanje vetjetnosti, da se

bo raziskovalna evidenca uporabila pri odlocanju /.../« (Mitton idr. 2007: 729).

Velik izziv tak$nim pristopom predstavlja ze Platonov pogled na paideio, ki
izpostavlja pomen osebnega spoznanja resnice in ustrezne osebne preobrazbe, ki
posameznico ali posameznika $ele naredi primernega za spoznanje (prim. Heidegger,
1991). Povedano drugace, tezava, s katero se soocata tako ID kot tudi TZ, je v tem,
da izobrazevanje pojmujeta kot relativno preprost prenos informacij »iz ene glave v
drugo«, najbrz po vzoru telekomunikacijskih tehnologij, k ¢emur se na kratko
vrnemo v zakljucku. Tak pristop zanemari dejstvo, da je na strani »sprejemnika«
informacij lahko tudi kaks$na ovira, ki ni povezana le s tezavnostjo in kompleksnostjo
sporocila, s tehnicnim zargonom, s prekinjenim kanalom, z nezaupanjem ali s
sorodnimi tezavami, ki se po navadi omenjajo kot izzivi za TZ (prim. Mitton idr.
2007: 737). Taksna ovira je gotovo lahko to, kar bom v tem poglavju, po vzoru svoje

monografije (Grusovnik, 2020), imenoval »hotena nevednost«.

Kot opozarjam v knjigi (prav tam: 144—149), gre za pojem, ki v sebi zdruzuje razlicne
spoznavne pojave, ki so si med sabo sorodni po vzoru Wittgensteinovega termina

»druzinske podobnosti«. Kljub vsemu lahko iz te pestre mnozice fenomenov

3 Ang. »information deficit model, op. T. G.



T. Grusovnik: Hotena nevednost in vrline misljenja: v3goja za kriticni spoznavni 3naiaj 67

izberemo dve kategoriji, in sicer »ignoranco« (izmikanje informacijam) ter
»zanikanje« (relativiziranje evidence ali podatkov, za katere obstaja visoka vetjetnost,
da so tocni). Drzi, da bi lahko to, kar sam imenujem »hotena nevednost,
poimenovali tudi drugace, denimo »motivirano misljenje«, in da lahko med razlicne
primere hotene nevednosti priStevamo to, kar sicer imenujemo »miselne« ali
rkognitivne pristranskosti«. Sam vendarle ohranjam pojem »hotena nevednost, in
sicer zato, ket je poantiran in ker jasno izpostavlja eno od moijih osrednjih tez, da
namre¢ spoznavajoci subjekt ni zgolj »rado-vednez«, torej »filo-zof«, paé¢ pa je
pogosto »vedo-mrznez« oziroma »zofo-fob« (prav tam: 29-30). Po drugi strani lahko
»motivirano misljenje« dejansko oznacuje vsako misljenje, ki je motivirano, to pa je
skorajda vso misljenje. Z drugimi besedami: z »motiviranim« misljenjem pravzaprav
ni ni¢ spornega, v kolikor je motivirano s pravimi razlogi. Zaradi navedenega torej
ohranjam omenjeno poimenovanje, Ceprav se seveda zavedam, da glede tega
obstajajo doloceni pomisleki, Se posebej zaradi tega, ker je hotena nevednost na sebi

(vsaj na videz) paradoksna (o tem prim. prav tam: 181-192).

Konkretnih primerov ignorance in zanikanja je veliko. Tipi¢ni slucaji, kjer gre za
prvo kategorijo, so tisti, kjer spoznavajoci pogosto recejo: »Raje ne vem ...« Recimo,
raje ne vem, kako je prislo meso na kroznik, raje ne vem, kaksne razmere vladajo v
azilnem domu, pa tudi, raje ne vem, kaks$ni so znaki ncke dolocene bolezni.
Zanikanje je nekoliko kompleksnejse, saj zahteva sprenevedanje glede evidence,
glede tega, kar je Ze pred nami. Med pogostejsimi primeri je leporecenje ali
evfemizacija oziroma preimenovanje. Med vidnej$imi tovrstnimi slucaji je bilo
preimenovanje rezilne zice na meji, ki je bila postavljena med migrantsko krizo jeseni
2015, v »tehni¢no oviro« (prim. Miheljak, 2015). V pri¢ujo¢em poglavju ne bom
nasteval ve¢ konkretnih primerov, ker sem se tega ze lotl v svojih prejsnjih
publikacijah, in sicer najve¢ v povezavi z okoljsko etiko in okoljskim zanikanjem
(Grusovnik, 2011; 2012) ter etiko zivali (Grusovnik, 2016). Najbrz te tematike Se
dodatno podkrepijo dejstvo, da je problem hotene nevednosti problematicen za
izobrazevanje, saj gre za podrocja, ki jim v zadnjem desetletju tako znotraj

formalnega kot neformalnega izobrazevanja posvecamo ¢edalje ve¢ pozornosti.
2 Vzrok zagate ali etiologija hotene nevednosti
Ce zelimo poiskati smer resitve iz zagate, ki jo predstavlja hotena nevednost, se je

treba povprasati po vzroku ignorance in zanikanja. Najbrz nas mika, da bi ju takoj

oznacili za »miselni pregrehi«, kot »obzalovanja vredni prepreki na poti do vednosti«



68 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

(Cassam, 2020: 4). Toda to bi bilo nekoliko prehitro: izkaze se, da lahko ima hotena
nevednost tudi pomembno pozitivno funkcijo, in sicer v smislu samoohranjanja
posameznice ali posameznika oziroma da lahko ima celo ustvarjalno vlogo. Slednjo
funkcijo je morda prvi opisal Nietzsche, ki je v pozabi in »gonu po nespoznanju«
(Nietzsche, 1988: 144) videl predpogoj upanja, vedrine in zivljenja sploh. Toda tudi
¢e nismo tako prevratniski in ¢e ne razmisljamo tako vzneseno kot Nietzsche, lahko
hitro najdemo pozitivno vlogo ignorance za ustvarjalnost: zlahka si predstavljamo
nekoga, ki zeli spisati roman in si v nekem trenutku rece: »Dovolj raziskovanjal Ce
se ne bom zamejil in nacrtno zavrnil nadaljnje raziskovanje, se nikoli ne bom lotil
pisanjal« Morda je ta misel podobna tisti od Williama Jamesa, ki pravi, da je umetnost
modrosti v umetnosti vedeti, kaj prezreti (James, 1931: 369). Lahko pa bi 8li $e naprej
in rekli, da je pravzaprav zavest — z njo pa tudi subjekt kot tak — konstituirana na

odmisljanju, ki $ele omogoca njeno naperjenost in njen fokus.

Druga funkcija hotene nevednosti, ki iz te slednje izhaja, je to, kar v splosnem
imenujem njena »ohranitvena funkcijag, lahko pa bi ji rekli tudi »konservativna«. Gre
preprosto za idejo, da nas ignoranca s¢iti pred informacijami, ki bi nas sicer lahko
pretresle in ki bi lahko celo ogrozile razpad subjektivitete. Ideja je povezana s
Spinozovo (1963: 1985) teorijo »konatusa« (po kateri je bistvo neke stvari v njenem
vztrajanju v biti, torej v samoohranjanju), v socialno-psiholoskem smislu pa z
Leonom Festingerjem (1957) in »kognitivno disonanco«. Gre za zamisel, da psihi¢ni
aparat deluje podobno kot organizem s svojo homeostazo: tako kot celica vzdrzuje
stalnost notranjega okolja, vkljucujo¢ temperaturo, sladkor in pH, tako tudi razlicne
racionalizacije, zanikanja in izogibanja vednosti ohranjajo stalnost miselnega okolja
z izogibanjem spremembi (tukaj lahko dodamo, da je v zgoraj navedenem clanku
Mitton idr. (2007) izogibanje spremembi edini naveden razlog za tezave za TZ, ki bi

ga lahko uvrstili pod tiste izzive za ID in TZ, katerim se posve¢amo v pricujocem

poglavju).

Na podlagi teh primerov vidimo, da ima hotena nevednost kljub zacetnim
pomislekom vendarle svoj smisel in namen, ki ju je potrebno imeti v mislih, kadar
iS¢emo reditev za tiste primere, kjer se izkaze ne kot v pozitivni vlogi zgoraj
omenjenih funkcij, pa¢ pa kot omenjena miselna pregreha, kot obzalovanja vredna

ovira na poti do vednosti. Slednje bo predvsem — ¢e ne izklju¢no — v tistih primerih,

4+ Paragraf § 6.
5 1I1. del, 7. pravilo.



T. Grusovnik: Hotena nevednost in vrline misljenja: v3goja za kriticni spoznavni 3naiaj 69

ko je vednost pomembna za nujne spremembe, ki lahko preprecijo negativno,
nezeleno stanje. Banalen primer: polno zavedanje antropogenih podnebnih
sprememb lahko imamo za prvi korak na poti k izboljSanju sveta, tako v smislu
pravicnosti kot tudi v smislu golega prezivetja. Drugi slucaj: zavedanje trpljenja

klavne zivine je nujno za opustitev praks, ki so necloveske.

Pred zaklju¢kom tega dela velja morda mimogrede Se omeniti, da naértno izogibanje
vednosti ni nujno moralno zavrzno in slabo, pac¢ pa je lahko celo edino eti¢no
ravnanje. Tak primer imenujem sam »dolznost hotene nevednosti«, nastopi pa takrat,
kadar bi vednost lahko denimo vplivala na pristranskost presoje (sodelovanje v
komisijah ali ocenjevanje pol tako navadno zahteva nevednost ocenjujocih in
presojajocih). Ta ideja je v zgodovini umetnosti upodobljena v boginji Dike,
bozanstvu pravicnosti, ki bodisi mizi bodisi ima zavezane oci, da je ne bi
nerelevantne informacije zavajale pri presoji. Drugi primer je »pravica hotene
nevednosti«, gre pa za tiste slucaje, kjer lahko denimo prizadeti upraviceno zavrne
natan¢no pojasnilo o tem, na kako grozljiv nacin je umrl svojec, ali kjer lahko bolnik

zavrne nadaljnje informiranje o poteku svoje neozdravljive bolezni.

3 Pot iz zagate: pribliZevanje vrlinski epistemologiji in vzgoji za

spoznavni znacaj

Ker torej zagata 1D in TZ ni povezana zgolj z zapletenostjo besednjaka, prekinjeno
povezavo med posredovalcem in sprejemnikom ali kak$no tovrstno zunanjo
okolis¢ino, pac pa Se najvedji izziv tema modeloma predstavlja motivirano misljenje
oziroma miselne pregrehe ali hibe, je pri poskusu premagovanja te tezave treba ubrati
drugo pot od tiste, ki Zzeli zgolj korigirati povezavo med oddajnikom in
sprejemnikom, pot, ki ne bo stavila zgolj na ve¢ informiranja in Se ve¢ posredovanja
informacij, pa¢ pa se bo osredotocila tudi na okolis¢ine in dejavnike, ki spoznavnemu
subjektu o(ne)mogocajo dostop do vednosti. Sam takemu pristopu pravim »vzgoja
za spoznavni znacaj«, vsebuje pa v grobem poudarek na Platonovi ideji, izpric¢ani v
Dr#avi, in sicer v znameniti prispodobi o votlini na zacetku 7. knjige (Platon, 2004),
ki sem ga ze omenjal zgoraj. Platon tam pravi, da do spoznanja ni mo¢ priti, ne da
se »celotna dusa zasuka« (prav tam: 11656), zaradi ¢esar je pedagogika zanj »éyvn tiic
repuayoyfick, vescina zaobrnitve, namrec prilagoditve spoznavajoce ali spoznavajocega

na nacin, da bo spoznanje mozno. Naloga pedagogike je tako v tem, da nam pove

6 Stephanusova paginacija: 518c.
(=)



70 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

»na kaksen nacin se bo (nekdo) najlaze in najucinkoviteje zaobrnil: ne na ta nacin, da
bi mu podarila vid, ampak tako, da bi to dosegla kot pri nekom, ki vid Ze ima, a ga
ne usmetja prav niti ne gleda, kamor bi bilo treba.« (Platon, 2004: 11657).

Za Platona vzgoja ali »iz-obrazba« (lat. »e-ducatio« ali nem. »Bild-ung«) tako ni
preprosto kopicenje informacij, temvec je nekaj vec, nekaj kategoricno razlicnega od
enostavnega seznanjanja z dejstvi sveta, kar ponovno pod vprasaj postavlja tako ID
kot TZ. Gojenec ali uc¢enec v skladu s platonsko — ali sokratsko (kar za namene
pricujocega poglavja pojmujem kot sinonim) — obarvano vzgojo na koncu
pedagoskega procesa namrec ne bo le vedel nekaj vec o svetu, ampak bo svet spoznal
na drugacen nacin. Ni namrec tako, da bi bili jetniki v votlini izobrazeni ze s tem, da
bi poznali razli¢ne vrste senc in zaporedja njihovega prikazovanja, pa¢ pa »vzgojeni«
postanejo Sele, ko uvidijo resni¢ni »370£ senc, za kar pa je potreben »zasuk duse,
premik na vi§jo raven spoznavanja, saj nas poznavanje oblik senc samo po sebi Se
ne more pripeljati do razumevanja njihovega vzroka. Ne glede na to, koliko in kaksne
sence bomo videli, brez videnja vira svetlobe in stvari, ki jih mecejo, njthovega
vzroka ne bomo poznali. Ravno zato sokratsko pojmovana vzgoja ni to, na cemer
se zdi, da je danes v »informacijski druzbi« najve¢ poudarka, namre¢ kopicenje in
procesiranje informacij; je pre-obrazba oziroma trans-formacija. Martin Heidegger
je v svojem spisu Platonov nank o resnici to strnjeno ubesedil na slede¢ nacin: ». .. bistvo
paideia ni vsajanje golih znanj v nepripravljeno duso kot v kako prazno, poljubno
predlozeno posodo. Pristna izobrazba nasprotno zajame in preobrazi duso samo v
celoti ...« (Heidegger, 1991: 15).

Zelo podobno poanto glede pedagogike, vendar pa izrazeno manj metafori¢no,
lahko zasledimo tudi pri brazilskem pedagogu Paulu Freireju. V svoji Pedagogiki
osvoboditve (Freire, 2019) Freire poudarja, da je sam »bancni model« izobrazevanja, ki
temelji na preprostem modelu TZ, v sklopu katerega je ucitelj aktiven in ucenec
poslusen, tisti, ki ljudi navaja na poslusnost, ravno ta navajenost in prilagojenost na
pasivnost je pa nato ta, ki posameznike drzi v njihovi podrejeni poziciji, saj —
podobno kot jetniki v Platonovi votlini — niso pripravljeni stopiti na pot osvoboditve

in jemanja usode v svoje roke. Freire pravi:

7518d.



T. Grusovnik: Hotena nevednost in vrline misljenja: vzgoja 3a kriticni spoznavni gnacaj 71

Eden izmed vidikov, ki so nas presenetili, bodisi na tecajih usposabljanja, na katerih
smo preucevali vlogo uzavestitve, bodisi pri sami aplikaciji resni¢no osvobajajocega

izobrazevanja, je zagotovo 'strah pred svobodo', /.../

Neredko se udelezenci tecajev v nekaksni drzi, ki razodeva njihov 'strah pred
svobodo', nanasajo na tisto, kar imenujejo 'nevarnost uzavestitve'. 'Kriti¢na zavest'

pravijo, je anarhi¢na.' Drugi pa k temu dodajajo: '"Mar kriticna zavest ne bi mogla
voditi k neredu? (prav tam: 9)

Kot vidimo, se udelezenci Freirejevih tecajev bojijo natanko razsutja poznanega
sveta, kar je tista samoohranjujoca oziroma konservativna funkcija hotene
nevednosti, ki smo jo omenjali zgoraj. Ker pa nam pri spoznanju na poti torej stoji
strah pred svobodo, Freire poudarja, da za osvoboditev — ki je pri Freireju izenacena
z avtenticnim spoznanjem — potrebujemo pogum. Pogum kot sestavni del ljubezni
do spoznanja — kar konec koncev »filo-zofija« je — pa je po njegovem mo¢ prakticirati
v starodavni Sokratovi filozofski formi, torej v dialogu kot privilegirani spoznavni
obliki. Sele v dialogu, kjer imamo opraviti z enakopravnimi udelezenci, lahko
govorimo o pravem spoznavanju, ki pa hkrati predpostavlja dekonstrukcijo

druzbenih hierarhij:

Ljubezen, ki je temelj dialoga, je hkrati tudi dialog. Zato je dialog v bistvu naloga
subjektov in se ne more udejanjati v odnosu nadvlade. Nadvlada razkriva patologijo
ljubezni: sadizem v tistih, ki dominirajo; mazohizem v tistih, ki so nadvladani. A to
ni ljubezen. Kajti ljubezen je dejanje poguma, nikoli strahu, ljubezen je predanost
ljudem. Kjerkoli so zatirani ljudje, je ljubezen dejanje zavezanosti njihovi stvari. Je
vprasanje njihove osvoboditve. Ta zaveza pa, ker je zaveza ljubezni, mora biti
dialoska. (Prav tam: 70)

Osvobajanje je za Freireja torej tako osvobajanje zatiranih kot zatiralcev, saj so tudi
ti zasuznjeni, in sicer zasuznjeni z mocjo, dominacijo in razclovecenjem, ki ga
nadvladovanje drugih ¢loveskih bitij prinasa s sabo. Iz tega lahko izpeljemo zelo
pomembno poanto za pedagogiko, ki je v tem, da spoznavnih vilin ne potrebuje le
ucenka ali ucenec, pa¢ pa prav gotovo tudi uciteljica oziroma ucitelj. Tudi kot ucitelji
se moramo zavedati nacina spoznavanja in s tem ozavestiti vrline, ki naj jih dobra
uciteljica ali ucitelj poseduje. Ce se, denimo, zavedamo vloge hotene nevednosti pri
izobrazevanju, bomo svoj izobrazevalni ali vzgojni slog prilagodili temu primerno:

na podoben nacin, kot je Sokrat opustil pridiganje in se posvetil dialogu, skupnemu



72 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

razmisljanju, saj je vedel, da znanja ni moc¢ vsajati drugim v glavo, tako kot da bi
dajali kak krompir v prazno posodo. Enako tudi Freire ravno zaradi svojega
zavedanja, da morajo biti izobrazeni vsi, tako tecajniki kot vodje tecajev, svojih
izobrazevalk in izobrazevalcev ni poslal na dezelo z vnaprej dolocenimi fiksnimi
idejami, kaj uciti, pa¢ pa zgolj s sokratsko metodo, kako uciti. Osvobajanje obeh
deleznikov — tako ucenke kot uciteljice — se torej pri Freireju vrsi skozi dialog,
katerega predpostavka je ljubezen, predpogoj slednje pa je ravno pogum kot to, kar

nam pomaga premagati strah pred osvoboditvijo oziroma epistemski strah.

Vidimo torej, da premagovanje ID in TZ ne zahteva le kak$ne manjse korekcije v
smislu izboljsave povezave med oddajnikom in sprejemnikom ali prilagoditev jezika
in stopnje razumljivosti, pa¢ pa precej ve¢: predrugaceno podobo razumevanja
vzgoje in izobrazevanja nasploh. S Freirejem lahko vidimo ne le to, da je tezava TZ
neresljiva znotraj tega modela, pa¢ pa da ta model — s svojo predpostavljeno
hierarhijo med »tistim, ki ve« in »onim, ki ne ve« — pravzaprav ustvarja sam svoj
problem: ravno zaradi razcepa na neenake spoznavne deleznike je spoznanje
onemogoceno. A pustimo to razmiSljanje in podcrtajmo najpomembnejso
ugotovitev: spoznanje — oziroma za Freireja »osvoboditev« — ne zahteva le
informiranosti, pac pa pripravljenost na preobrazbo epistemskega znacaja, ki bo sele

zmozen absorpcije informacij in posledi¢nega soocenja z resnico.

Zdi se, da se v tej tocki vzgoje spoznavnega znacaja sama od sebe ponuja navezava
na vrlinsko epistemologijo, seveda v tistem smislu, kjer kot »spoznavne viline« ne
razumemo le spoznavnih odlik, kot je dobra in hitra sposobnost argumentacije,
dober vid ali sluh in sorodne lastnosti spoznavnega aparata, pa¢ pa kompleksnejse
pojmovanje »vtline« kot »osebnostne oz. karakterne znacilnosti spoznavnih akterjev
v celoti«, kjer ne gre zgolj za »dobro delujoce spoznavne mehanizme«, ampak je
poudarek na ustrezni motivaciji in spoznavnih dejanjih (Strahovnik, 2004: 104). Kot
ustrezna se torej ponuja navezava na »responsibilisticne« oblike vilinske spoznavne
teorije, kjer ne govorimo zgolj o »zanesljivih« spoznavajocih subjektih, pac pa tudi o
»odgovornih«, ¢eprav je res, da ta pozicija potem odpira tudi vprasanje moralne
odgovornosti subjektov za njihova (ne)spoznanja, s tem pa tudi vprasanje svobodne
volje, s ¢imer pa se tukaj ne bomo ukvarjali (prim. Zagzebski, 1996: 61-69). Kar
zelim v tej tocki poudariti, je dejstvo, da moramo pri premagovanju ignorance in
zanikanja imeti v mislih vzgojo epistemskega znacaja, ki izhaja iz bogatejsega
pojmovanja spoznavne vrline kot 2zgolj zanesljivega spoznavnega procesa;

primernejse je gotovo tisto razumevanje, ki nanje gleda kot na kompleksne lastnosti



T. Grusovnik: Hotena nevednost in vrline misljenja: v3goja za kriticni spoznavni 3naiaj 73

spoznavnega znacaja, ki znacaj verjetno pogosto celo presegajo, s ¢imer pravzaprav
vstopamo ze v druzbeno dimenzijo in socialno epistemologijo, kar smo zaslutili
zgoraj pri Freireju, ko je jasno dejal, da sama struktura Sole (»bancna« zasnova
izobrazevanja) reproducira neenake socialne razmere in s tem krivicen druzbeni red.
Ta zadnja ideja, ki je tukaj sicer ne bomo raziskovali naprej, nam odpira pot do
socialne in politi¢ne dimenzije epistemologije, vkljucujo¢ vprasanja ideologij in sirsih

spoznavnih kontekstov.
4 Negovanje »4Cq«, radovednosti in spoznavnega poguma

Kar smo zgoraj imenovali kot »vzgoja za epistemski« znacaj, ki bi nam lahko pomagal
premagati spoznavne hibe, povezane s hoteno nevednostjo, bomo v nadaljevanju
ocrtali s premislekom treh elementov, in sicer ideje »kriticnega, ustvarjalnega,
sodelovalnega in skrbnega« misljenja ali 4C,8 radovednosti in spoznavnega poguma.

Posvecamo se torej konkretnim elementom vzgoje za kriti¢ni epistemski znacaj.

Marjan Simenc v svoji monografiji Nove prakse filozofjie po Matthewu Lipmanu 4C
opredeli na slede¢ nacin: »Kriticno misljenje Lipman opredeli kot samopopravljajoce
se misljenje, sodelovalno meri na sposobnost misliti skupaj z drugimi in graditi na
njihovih idejah, #stvarjalno meri na imaginacijo in ustvarjanje novih pomenov, skrbno
pa na vrednote in ¢ustva, zlasti empatijo.« (Simenc, 2016: 40) Moja lastna pedagoska
praksa — verjamem pa, da tudi praksa Stevilnih drugih kolegic in kolegov — kaze, da
je Se posebej pomemben element pedagoske situacije negovanje skrbnega in
sodelovalnega misljenja: ¢e se namrec $tudentke in $tudenti ne pocutijo sprejete in
varne v pedagoski situaciji, potem je le malo verjetno, da bodo lahko premagovali
hoteno nevednost; se ve¢, malo verjetno je celo, da bo sploh kdorkoli Zelel zares
sodelovati v debati, ¢e bo slutil, da bo zaradi svojega razmisljanja znacajsko oznacen.
Seveda velja Kantov sapere ande, toda ta sapere aude ne more priti kar iz ni¢ — tega so
sposobni samo najbolj agresivni glasnezi; za civiliziran sapere aude pa morajo
obstajati predpogoji, pogum za misljenje je treba razvijati, to pa vsaj na zacetku
moramo poceti na nacin, ki je sprejemajo¢ za misljenje drugega. Res je, da je to Se
posebej tezko, kadar se s prepricanji drugih ne strinjamo, vendar se moramo po drugi
strani zavedati, da je civilizirano nestrinjanje z drugim ravno tudi del filozofske

vzgoje (o varnosti kot elementu spodbudnega uc¢nega okolja Krajnc idr., 2019).

8 Pojem prihaja iz anglescine, kjer imamo opraviti s »eritical, ereative, collaborative and caring thinkingg, torej 4C.



74 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Taksna ucna atmosfera je torej predpogoj za ugodno ucno okolje, v katerem Sele
lahko za¢nemo razvijati radovednost kot eno osrednjih epistemskih vilin. Rado-
vednost je ze po svoji etimologiji povezana s »filo-zofijo« kot »ljubeznijo-do-
modrosti«, zato si je nemogoce predstavljati u¢ne ure filozofije brez negovanja
radovednosti. Kot poudarja Nenad Miscevi¢ v svoji nedavni izérpni monografski

studiji radovednosti, je radovednost tudi ena redkih »osrednjih motivirajocih vilin«

V epistemskem smislu je zelo pomembno, da smo zutrinzicno motivirani za doseganje
vednosti in razumevanja. Toda vecina znacajskih lastnosti nas ne motivira za taksno
doseganje, razen radovednosti. Seveda vtline-sposobnosti niso motivirajoce same po
sebi; pomagajo uresniciti cilje, za katere smo neodvisno motivirani, da jih dosezemo.
Prava radovednost je osrednji intrinzi¢no motivirajoci nagon doseganja znanja in

razumevanja.« (Miscevi¢, 2020: 11)

Drzi tudi, da je radovednost kompleksna spoznavna vilina, na kar v svoji kritiki
Ilhana Inana lepo opozori Danilo Suster, ko pravi, da je v filozofskem smislu
pravzaprav najzanimivejsa meta-radovednost, radovednost o ». .. radovednosti sami.
Radovedni smo lahko glede samih pogojev kognitivnega stika z realnostjo: kaksne
reprezentacije uporabiti? Kako konceptualizirati dolocen problem? Kaksne dolo¢ne
opise uporabiti?« (Suster, 2016: 333)

Toda po drugi strani se moramo zavedati, da je radovednost lahko za spoznavnega
subjekta tudi problemati¢na. Miscevi¢ (2020: 69-70) denimo govori o »slabi
radovednosti, ki jo po navadi poznamo kot navodilo »brigaj se zase«. Jasno je, da
nas radovednost lahko pripelje nekam, kjer morda ne bi zeleli biti, saj lahko
spoznamo kaj pretresljivega. Ravno zato se zdi, da je zgolj poudarjanje radovednosti
kot spoznavne vrline premalo in da v resnici za negovanje radovednosti potrebujemo
$e neko drugo vrlino, namre¢ spoznavni pogum. Spoznavni ali »intelektualni« pogum
Alan Ryan opisuje izhajajo¢ iz Aristotelove opredelitve (obi¢ajnega) poguma kot
sredine med strahopetnostjo in predrznostjo. Intelektualni pogum se mu tako izkaze
kot nasprotje intelektualne brezbriznosti, zaradi katere se lahko stori obzalovanja
vredna napaka (prim. Ryan 2004: 16). Ryan za tak§no obzalovanja vredno napako (v
razmisljanju) nekoliko neposreceno identificira kot »otrocje« misljenje (pri cemer
spregleda, da so ravno otroci lahko bolj pogumni kot odrasli pri filozofiranju, kar
nas udi filozofija za otroke, a v to se na tem mestu ne bom spuscal) oziroma kot
rignoriranje jasnih in ocitnih dejstev, utemeljitev z logi¢nimi napakami, ne da bi se

tako reko¢ menili za karkoli, kar vemo o nacinu, kako priti do resnice o svetu.« (Prav



T. Grusovnik: Hotena nevednost in vrline misljenja: vzgoja 3a kriticni spoznavni gnacaj 75

tam: 17). Prvi del te druge Ryanove opredelitve obzalovanja vredne napake je ocitno
v povezavi s hoteno nevednostjo kot spoznavno zagato, toda pojem zahteva Se
dodatno opredelitev, ne le negativne v smislu nasprotja hotene nevednosti, saj ¢e
zelimo poiskati eno moznih resitev za zagate, povezane z ignoranco in zanikanjem,
ne zadostuje, ¢e recemo zgolj, da je spoznavni pogum to, kar omogoca premagati to
obzalovanja vredno spoznavno napako. Kot tak dodaten element spoznavnega
poguma Ryan prepozna samozaupanje, vero, da smo zmozni kaj spoznati, ki igra
pomembno vlogo ze pri Ralphu Waldu Emersonu. Samozaupanje je klju¢no pri
soocanju s filozofijo in filozofi, kajti ce smo — kot je zal veliko $tudentk in Studentov
— prepricani, da »nismo dovolj pametni, da bi razumeli«, potem se branja filozofskih
tekstov in filozofskega razmisljanja tudi ne bomo lotili. Vlivanje zaupanja v lastne
kognitivne zmoznosti bi tako sicer moralo biti poslanstvo vseh uciteljic in uciteljev,
ne le tistih, ki poucujejo filozofijo, saj je vera, da sem spoznanja sposoben,

pravzaprav temelj vsakega spoznanja.

Zraven Ryanove opredelitve intelektualnega poguma omenimo $e Kiddovo
definicijo, ki nanj gleda kot na »dispozicijo kako primerno odgovoriti na $kodo, ki
nastane zaradi vrsiléevih dejavnosti v spoznavni domeni, in sicer zaradi zavezanosti
spoznavnim dobtinam, kot je denimo resnica ali /.../ informirano razumevanje
/.../« (Kidd, 2018: 245) P1i tej opredelitvi se mi zdi kljucno dodati, da odpor ne
prihaja nujno zgolj od zunaj, da pogumen epistemski vrsilec ni zgolj tisti, ki »vztraja
kljub nasprotovanju drugih« (Montmarquet, 1993: 23), pa¢ pa tudi oni, ki vztraja
kljub svojemu lastnemu odporu do spoznavanja. Dejstvo namrec je, da se v stanju
ignorance in zanikanja — hotene nevednosti nasploh — ne najdemo toliko zaradi
zunanjih dejavnikov kot zaradi faktorjev, ki jih lahko pripiSemo lastnemu
kognitivhemu zivljenju. To postane jasno takoj, ko se spomnimo zgornjega razdelka
o etiologiji hotene nevednosti, kjer smo videli, da je ta vcéasih konstitutivna za
vzpostavitev subjektivitete in da ima ohranitveno vlogo. Ravno sam sem torej tisti,
ki nasprotuje lastnemu spoznavanju in bezi proc od tega, kar nasluti kot ogrozajoco
vednost. Ta moment otezi prizadevanje za vzgojo epistemskega znacaja, kajti dejstvo
je, da je lasten odpor tezje zaznati kot zunanjega: videti, da nam zaradi tega, kar
govorimo, nasprotujejo drugi, je veliko lazje, kot prepoznati, da smo sami ignoranti
in da svojo ignoranco pred sabo skrivamo. Deloma je vzrok temu nasa
nepripravljenost priznati lastne napake, deloma pa je tezava v tem, da je ignoranca
oziroma zanikanje uspesna ravno takrat, kadar je seveda ne zaznamo, saj bi v
primeru, kadar bi hoteno nevednost prepoznali, le-ta ravno nehala biti nevednost. Z

morebitnimi paradoksi, ki iz tega izhajajo, in z njihovimi resitvami se tukaj ne bom



76 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

ukvarjal, ker sem to tematiko obdelal v Hoteni nevednosti (Grusovnik, 2020: 181-204),
dodam lahko le posrecene besede angleskega skofa Josepha Butlerja: »Ti, ki niso
nikdar posumili, ki niso nikdar dopustili moznosti, da se v njih nahaja tak$na slabost
[samoprevaral, in (¢e naj mi bo dovoljeno govoriti na tak nacin) ki se niso nikdar v
njej zasacili, lahko skoraj zagotovo sprejmejo dejstvo, da so bili zelo mocno
zavedeni.« (Butler, 1726: 195)

Kaj lahko iz tega razmisljanja odnesejo uciteljice in ucitelji ter ucenke in ucenci v
praksi? Predvsem, da je za spoznavanje klju¢na dobra atmosfera, kjer se pocutimo
varne in sprejete, da lahko negujemo svojo radovednost. Uciteljice in ucitelji morajo
vedeti, da je ustvarjanje 4C zelo pomembno za spoznavanje, treba pa je tudi verjeti
v ucenke in ucence, da so zmozni spoznanja, potrebno je vlivati kognitivnega
samozaupanja. Robi Krofli¢ je tako na nekem znanstvenem sestanku rekel, da je
»zlato pravilo pedagogike« verjetje v ucence in ucenke; obratno je dvom v njihove
zmoznosti samouresnicujoca se prerokba: prepricanje, da so ljudje neumni, jih res
naredi neumne, in sicer zato, ker nam po eni strani prepreci, da bi videli njihovo
domiselnost, po drugi pa zato, ker tak$na do njih sovrazna atmosfera ustvarja tremo,
zaradi katere je zelo tezko razmisljati. Glede radovednosti se moramo sicer zavedati,
da ima mejo v hoteni nevednosti. Ze uvodoma sem govoril o tem, da ¢lovek ni zgolj
radovedno bitje, da ni zgolj filo-zof, pa¢ pa je tudi vedomrznez, zofo-fob, in sicer
takrat, kadar sluti, da bo spoznanje prineslo tudi gotje. Zato je nujno treba negovati
spoznavni, epistemski ali intelektualni pogum, pa ne le sprico nasprotovanja drugih,
pac pa $e toliko bolj v trenutkih, kadar slutimo, da bi spoznanje lahko bilo neprijetno
za nas in kadar lahko opazimo, da se mu skusamo izogniti. Kako lahko to prakticno
zaznamo? Z nekaj vaje v introspekciji, v opazovanju lastnega misljenja lahko
s¢asoma vidimo, kako se izogibamo dolocenim zakljuckom sklepanj in kako
revidiramo premise, samo zato, da nam ne bi bilo treba povleci zakljucka. Kadar se
torej zalotimo, da iS¢emo alternativne razlage, se imejmo pogum vprasati, ali to

poc¢nemo zaradi intelektualne postenosti ali morda strahopetnosti.
5 Namesto zakljucka: digitalizacija poucevanja in prihodnost filozofije

Kolega Rudi Kotnik v svojem tako prakticnem kot teoreticnem delu, posvecenem
didaktiki filozofije, poudarja ucenje filozofije kot proces, ki je onkraj dihotomije
oblika — vsebina (Kotnik, 2009; Kotnik 2014). V tem poglavju smo poskusali
pokazati, da je del tega procesa premagovanje spoznavnih hib, med katere sodi tudi

hotena nevednost, ki je lahko ovira rado-vednosti, filo-zofiji. V resnici bi lahko rekli,



T. Grusovnik: Hotena nevednost in vrline misljenja: vzgoja 3a kriticni spoznavni gnacaj 77

da je edino taksno razumevanje ucenja in poucevanja filozofije, ki ga zagovarja
Kotnik, zmozno stopiti na pot negovanja spoznavnih vrlin, s katerimi se lahko
zoperstavimo hoteni nevednosti, kajti gotovo je njeno premagovanje lahko le proces,

tudi proces samospoznavanja.

Za zakljucek pa izrazimo Se skrb glede sistemati¢ne teznje po t. i. »digitalizaciji«
poucevanja in ucenja tako iz vidika procesnega nacina ucenja in poucevanja kot tudi
iz vidika vtlinske epistemologije. Res je morda, da lahko razlicne aplikacije in
algoritmi prilagodijo tezavnost stopnji ucenk in ucencev v vedji meri kot ucitelj, ki
se detajlno ne more posvetiti ve¢ kot nekaj deset posameznicam in posameznikom,
in da lahko s pomo¢jo spletnih platform dosezemo bistveno vecje ob¢instvo kot iz
predavalnic, kar lahko morda celo omogoci kakovosten pouk tistim, ki ga prej niso
bili delezni, toda tezko si je predstavljati, kako bi z algoritmi lahko nadomestili
sokratski dialog, ali kako bi lahko s pomoc¢jo aplikacij zaznali hoteno nevednost.
Morda sicer obstajajo nacini, kako z naprednimi lingvisticnimi orodji s pomocjo
umetne inteligence slediti razvoju teorij zarot oziroma kako izslediti dezinformacije
in jih poskusiti nevtralizirati (Gerts (idr., 2021) navaja primer taksne analize teorij
zarot za SARS-CoV-2), toda taksna orodja delujejo zgolj post festum in (vsaj zaenkrat)
$e ne preucujejo vzrokov za nastanek taksnih teorij. Morda bo razvoj sicer prinesel
orodja, s pomocjo katerih bo mozna vzgoja za epistemski znacaj, toda vprasanje je,
ali bo lahko strojni pogovor kadarkoli nadomestil moderatotja sokratskega pogovora
kot uéno metodo. Se ve¢, zdi se, da je model TZ tako reko¢ izposojen iz
informacijskih tehnologij in da je analogen prenasanju informacij med razliénimi
elektronskimi nosilci, tako da se ideja digitalizacije uc¢enja popolnoma sklada z njim,
s tem pa v celoti zanemarja to, kar smo glede ucenja in poucevanja v pricujocem
poglaviju Zeleli izpostaviti kot osrednjo tocko: da ne gre za enostaven prenos znanja,
pac pa za preobrazbo ucecih se, s tem pa je za vzgojno-izobrazevalne procese nujno,
da so zastavljeni na vrlinski epistemologiji in vzgoji za spoznavni znacaj, saj je

analogija med ucenci in uce¢imi se stroji problemati¢na.

Lahko re¢emo, da je ¢as pokazal, da so bili znanstveno fantasti¢ni filmi zahodne
produkcije v dvajsetem stoletju, ki so kot najvedjo tezavo umetne inteligence
prepoznavali njeno zoperstavitev ¢cloveku in druzbi, tako da v njih roboti niso postali
le zavestna bitja, pa¢ pa so s svojo strojno inteligenco presegli ¢loveka in si ga
podjarmili, v zmoti. Izkazalo se je, da je nevarnost vdora umetne inteligence v
clovekov svet povsem drugacna, namre¢ clovekovo samoiniciativno podrejanje

zahtevam informacijske druzbe. Umetna inteligenca nas torej ni osvojila, ampak prej



78 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

zasvojila in nas prisilila spremeniti nase misljenjske, custvene in druge odzive ter
vedénje. Ne zavzemajo nas roboti, ampak se robotiziramo sami. Karolina Zawieska
tako pomenljivo pravi, da »zdaj je mogoce razpravljati o tem, ali se lahko stroji drzijo
cloveskih eti¢nih nacel, ne zaradi tega, ker bi avtonomni sistemi postali podobni
ljudem, pa¢ pa zato, ker cloveska bitja nase ¢edalje bolj gledajo kot na stroje.«
(Zawieska, 2017: 53) V kontekstu ucenja in poucevanja bi lahko rekli nekaj
analognega: o »strojnem ucenju« lahko razpravljamo ne zato, ker bi algoritmi postali
podobni ¢loveskim uc¢enkam in ucencem, pac pa zato, ker na ucenje cloveskih bitij

c¢edalje bolj gledamo kot na strojno ucenje.

Zaklju¢imo, da zaradi vse vec¢jega pritiska po »digitalizaciji« vseh podrocij, vklju¢no
s Solstvom, obstaja ne le nevarnost, da bo pouk filozofije porinjen e globlje v ozadje,
pac pa tudi, da bo pogovorna metoda kot taka cedalje bolj izpus¢ana. Pri tem obstaja
$e nevarnost, da bodo te spremembe predstavljene kot »napredeky, in sicer na nacin,
da bodo zavite v pedagoski novorek; tak$na sprememba dojemanja nalog
visokosolskega izobrazevanja se je zgodila ne dolgo nazaj, ko se je uvedel diskurz
rkompetency, za katere pa je Kotnik (2015) v svoji analizi pokazal, da so kot novost

ali napredek v najboljSem primeru dvomljive.

Literatura

Aristotel (1999). Metafizika (prev. Valentin Kalan). ZRC SAZU.

Aristotel (2002). Nikomahova etika (prev. Kajetan Gantar). Slovenska matica.

Butler, J. (1726). Fifteen Sermons Preached at the Rolls Chapel. James in John Knapton.

Cassam, Q. (2019). Vices of the Mind — From Intellectual to the Political. Oxford University Press.

Festinger, L. (1957). A Theory of Cognitive Dissonance. Stanford University Press.

Freire, P. (2019). Pedagogika osvoboditve (prev. Blazka Miiller). Krtina.

Gerts, D., Shelley, C. D., Parikh, N, Pitts, T., Watson Ross, C., Fairchild, G., Vaquera Chavez, N. Y.,
Daughton, A. R. (2021). 'Thought I'd Share First' and Other Conspiracy Theory Tweets from
the COVID-19 Infodemic: Exploratory Study. JMIR Public Health and Surveillance, 7 (4).
https://publichealth.jmir.org/2021/4/¢26527/PDF, doi:10.2196/26527

Grusovnik, T. (2011). Odtenki zelene: humanisticne perspektive okoljske problematike. Univerzitetna zalozba
Annales : Zgodovinsko drustvo za juzno Primorsko.

Grusovnik, T. (2012). Environmental Denial: Why We Fail to Change Our Environmentally
Damaging Practices. Synthesis Philosophica, 53 (1), 91-106.

Grusovnik, T. (2016). Etika $ivali — o cezvrsini gostoljubnosti. Univerzitetna zalozba Annales :
Zgodovinsko drustvo za juzno Primorsko.

Grusovnik, T. (2020). Hotena nevednost. Slovenska matica.

Heidegger, M. (1991). Platonov nank o resnici (prev. Dean Komel). Phainomena.

James, W. (1931). The Principles of Psychology. Henry Holt & Co.

Kidd, I. J. (2018). Epistemic Courage and the Harms of Epistemic Life. V H. Battaly (ur.), The
Routledge Handbook to Virtne Epistemology (244—255). Routledge.



T. Grusovnik: Hotena nevednost in vrline misljenja: vzgoja 3a kriticni spoznavni gnacaj 79

Kotnik, R. (2009). From the Form to the Content and beyond to the Process. Croatian Journal of
Philosophy, 9, (25), 125-133.

Kotnik, R. (2014). Kompetence in didaktika filozofije. Pedagoska obzorja, 29 (1), 104-115.

Kotnik, R. (2015). Nova paradigma ali cesarjeva nova oblacila? V T. Grusovnik (ur.), Obgorja néenja:
vzgojno-izobragevalne perspektive (37—-49). Annales.

Krajnc, T., Drolc, A., Nose Pogacnik, S., Pevec, M., Slivar, B., Uranjek, J., Weilguny, M. (2019). Varmno
in spodbudno nino okolje. Sola za ravnatelje. https:/ /www.ztss.si/wp-
content/uploads/2021/03/varno_in_spodbudno_ucno_okolje.pdf.

Miheljak, V. (13. 11. 2015). Koliko imen premore ograja? (Tehni¢ne ovire najprej v glavi, nato na
meji). Mladina. https:/ /www.mladina.si/ 170709/ koliko-imen-premore-ograja/.

Miscevié, N. (2020). Curiosity as an Epistemic 1V irtue. Palgrave Macmillan Cham.
https://doi.org/10.1007/978-3-030-57103-0

Mitton, C., Adair, C. E., McKenzie, E., Patten, S. B., Perry, B. W. (2007). Knowledge Transfer and
Exchange: Review and Synthesis of the Literature. Milbank Quarterly, 85 (4), 729-768.
https:/ /www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/atticles/ PMC2690353/

Montmarquet, J. (1993). Epistemic Virtne and Doxastic Responsibility. Rowman & Littlefield.

Nietzsche, F. (1988). Oustran dobrega in 3lega (prev. Janko Moder). Slovenska matica.

Norgaard, K. M. (2011). Living in Denial: Climate Change, Emotions, and Everyday Iife. MIT Press.

Platon (2004). Drgava. N . Zbrana dela I (prev. Goraz Kocijanci¢). Mohotjeva druzba.

Ryan, A. (2004). Intellectual Courage. Social Research, 71 (1), 13-28.

Spinoza, B. de (1963). Ezika (prev. Primoz Simoniti). Slovenska matica.

Strahovnik, V. (2004). Uvod v vilinsko epistemologijo. Analiza 3 (8), 101-118.

Simenc, M. (2016). Nove prakse filozofjje. Univerza v Ljubljani, Pedagoska fakulteta.

Suster, D. (2016). Cutiosity about Curiosity. Croatian Jonrnal of Philosophy, XV (48), 327-340.

Zagzebski, L. (1996). Virtues of the Mind — An Inquiry into The Nature of Virtue and The Ethical Foundations
of Knowledge. Cambridge University Press.

Zawieska, K. (2017). An Ethical Perspective on Autonomous Weapon Systems: Perspectives on
Lethal Autonomous weapon Systems. UNODA (United Nations Office for Disarmament Affairs)
occasional papers, 30, 49-56. DOI: 10.18356/019¢7755-en.



80

OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE




FILOZOFIJA ZA OTROKE KOT
METODIKA DELA Z NADARJENIMI
UCENCI ALI KOT PRILOZNOST ZA
SPODBUJANJE POTENCIALNE
NADARJENOSTI UCENCEV

MAJA VACUN

Osnovna $ola Selnica ob Dravi, Selnica ob Dravi, Slovenija

maja.vacun@os-selnica.si

Izvedba pouka v osnovni $oli je pogosto omejena na nivo ucnih
ciljev in standardov znanja, ki ga ucitelji preverjajo in ocenjujejo.
Ucenci morajo predvsem pomniti, najveckrat pa poleg 'kaj' ne
dobijo moznosti/spodbude za razvijanje drugih nivojev misljenja.
Menimo, da bi morali v ucni proces poleg kolicine informacij
vklju¢evati tudi metode in vsebine, ki zahtevajo abstraktno
misljenje in kreativnost ter branje zahtevnejsih besedil. V clanku
se ukvarjamo z vprasanji, kdo so nadarjeni ucenci in kaksen je
koncept dela z njimi. Pregledali smo nekaj u¢nih nacrtov za
osnovno $olo in predstavili temeljne ugotovitve glede v njih
vkljuc¢enega problemskega pouka. Ponudili smo filozofijo za
otroke kot priloznost za razvijanje potencialne in/ali Zze
prepoznane nadarjenosti uc¢encev. Ugotavljamo, da je metoda, ki
se uporablja pri filozofiji za otroke, primerna pri vecini ucnih
predmetov v razredih osnovne $ole in lahko ob kontinuirani
izvedbi s strani ucitelja pozitivho vpliva na ucne in socialne

dosezke ucencev.

978-961-299-082-4

Klju¢ne besede:

skupnost raziskovanja




DOI
https: /
10.18690/um.f£.11.2025.5

ISBN
978-961-299-082-4

Keywords:

primary school,
curriculum,

talented pupils,
philosophy for children,

community of inquiry

PHILOSOPHY FOR CHILDREN AS A
METHOD OF WORKING WITH
TALENTED PUPILS OR AN
OPPORTUNITY FOR PROMOTING
THEIR POTENTIAL TALENT

MAJA VACUN

Selnica ob Dravi Elementary School, Selnica ob Dravi, Slovenia
maja.vacun@os-selnica.si

Elementary school lesson is often limited by the learning
objectives or knowledge standards that teachers review and
assess. Students are only required to remember, and most often,
in addition to knowing the 'what', they are not given the
opportunity to develop other levels of thinking. The learning
process should include methods and content that require abstract
thinking and creativity, as well as reading complex texts. In this
article we address the question of who are the "gifted" learners
and the concept of working with them. We have reviewed some
elementary school curricula to present the basic findings about
incorporating problem-based learning. We offer philosophy for
children as a way to develop students' potential and/or already
identified talents. We conclude that the working methodology
used in Philosophy for Children is appropriate for most subjects
in elementary school and can have a positive impact on the

learning and social performance of students.



M. Vaiun: Filozofija za otroke kot metodika dela 3 nadarjenimi ucenci ali kot prilognost za 33

spodbujanje potencialne nadarjenosti ucencev

1 Uvod

V sodobnem svetu, kjer so spremembe stalnica in je globalizacija v polnem teku, se
vse bolj pojavlja nuja za nove strategije poucevanja in ucenja, ki bodo omogocale
spopadanje z izzivi razvoja. Vprasanje tako je, kako mnajbolje opolnomoditi
otroke/ucence za zivljenje v 21. stoletju. Kaj potrebuje ¢lovek, da lahko polno Zivi
in prispeva v svet? Katere vescine, kompetence in strategije so kljucne za refleksijo,
boljse razumevanje, presojo in razumno vedenje v svetu, v katerem Zivimo? Ce dr?i,
kot navaja Camhy (2021; po Arendt), da 'svet stoji na mladih', bi moral biti
najpomembnejsi cilj izobrazevanja usposobiti ucence za aktivno sodelovanje v
druzbi. Demokraticne skupnosti, v katerih zivimo, namre¢ potrebujejo aktivne
drzavljane, ki se bodo zavedali pomembnosti kulturne in jezikovne raznolikosti in

bodo opremljeni z novimi okvirji misljenja (Camhy, 2021).

O tem, da je potrebna radikalna sprememba Solstva, je bil preprican tudi ameriski
tilozof Matthew Lipman. Trdil je, da potrebujemo ljudi, ki bodo znali bolje misliti
svet in svoj polozaj v njem, zato je treba Ze otroke nauciti samostojnega in kriticnega
misljenja, da bi tako lahko spremenili svet na bolje. Po Lipmanovem prepricanju je
destruktivnost sveta tudi posledica tega, da ljudje ne mislijo (Simenc, 2018). A
postavlja se vprasanje, ali sodobno $olstvo s svojo zasnovo vse to sploh omogoca.
V prispevku bomo pregledali, kateri so temeljni cilji, zapisani v Zakonu o osnovni
Soli in aktualnih u¢nih naértih za osnovnosolsko izobrazevanje. Zanimalo nas bo, ali
so cilji osredotoceni predvsem na pridobivanje znanja ali tudi na pridobivanje vescin,
ki omogocajo razvoj visjih miselnih procesov pri ucencih. Izpostavili in predstavili
bomo nadarjene ucence kot posebno skupino ucencev v osnovni $oli, za katere naj
bi imela Sola $e dodatno skrb in odgovornost s tem, ko jim mora omogocati

prilagojen pouk in dejavnosti, v/preko katerih lahko razvijajo svojo nadatjenost.

Prej omenjeni ameriski filozof Lipman je izobrazevalnemu sistemu ponudil filozofijo
za otroke kot nacin dela z ucenci, preko katerega bi se le-ti ucili misliti in bi tako
prispevali k transformaciji druzbe. V nadaljevanju prispevka bomo predstavili
osnove programa filozofija za otroke in iskali korelacije med metodiko dela pri tem

programu ter konceptom dela z nadarjenimi ucenci.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

84
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

2 Nadatjeni otroci/uéenci

V strokovni literaturi ni enotne definicije nadarjenosti. Razlog naj bi bil v tem, da
nadarjeni niso neka homogena, temvec so zelo heterogena skupina. Razlike obstajajo
znotraj skupine nadarjenih, saj se nadarjenost kaze v razlicnih oblikah in obsegih
(Zagar idr., 1999). Podrogja, na katerih so otroci prepoznani kot nadarjeni, so lahko
zelo razlicna, razlicne so tudi njihove vzgojno-izobrazevalne ter osebne in socialne
potrebe. Nadarjeni prav tako prihajajo iz razlicno spodbudnih druzinskih okolij, $ola
pa je tista, ki lahko dopolnjuje domace okolje ali celo predstavlja pomemben

varovalni dejavnik.

Zakon o osnovni $oli v 11. ¢lenu doloca, da so »nadarjeni ucenci tisti, ki izkazujejo
visoko nadpovprecne sposobnosti misljenja ali izjemne dosezke na posameznih
ucnih podrocijih, v umetnosti ali $portu« (ZOsn, 1996). Za nadarjene ucence naj bi
bilo tudi znacilno, da imajo nekatere osebnostne lastnosti, ki jih ne najdemo pri

drugih u¢encih ali pa so pri njih bolj izrazite (Zagar idr., 1999).

Zagar in drugi (1999; po Travers, Elliot in Kratochwill, 1993: 447) navajajo, da je
ena od najpogosteje uporabljenih definicij na svetu za nadarjene tista definicija, ki je

zapisana v ameriSkem Zakonu o izobrazevanju nadarjenih iz leta 1978.

»Po tej definiciji so nadarjeni ali talentirani tisti otroci in mladostniki, ki so bodisi na
predsolski stopnji, v osnovni ali srednji Soli pokazali visoke dosezke ali potenciale na
intelektualnem, ustvarjalnem, specificno akademskem, vodstvenem ali umetniskem
podrodju, in kateri poleg rednega Solskega programa potrebujejo posebej prilagojene

programe in aktivnosti« (Zagar idr., 1999).

Na omenjeni definiciji nadarjenosti temelji tudi Koncept: Odkrivanje in delo z
nadarjenimi ucenci v devetletni osnovni $oli, ki ga je leta 1999 sprejel Strokovni svet
Republike Slovenije in po katerem med nadarjene ali talentirane otroke $tejemo tiste
z dejanskimi visokimi dosezki kot tudi tiste s potencialnimi zmoznostmi za take
dosezke, in sicer na naslednjih podroc¢jih (Strokovna izhodiséa posodobitve

Koncepta odkrivanja nadarjenih otrok ..., 2019):

— splosna intelektualna sposobnost,

—  specificna akademska (Solska) zmoznost,



M. Vaiun: Filozofija za otroke kot metodika dela 3 nadarjenimi ucenci ali kot prilognost za
spodbujanje potencialne nadarjenosti ucencev

85

—  kreativno ali produktivno misljenje,
— sposobnost vodenja,

— sposobnost za vizualne in tako imenovane izvajalske (performing) umetnosti.

Strokovna izhodi$¢a posodobitve Koncepta za odkrivanje nadarjenih otrok,
ucencev, dijakov in vzgojno-izobrazevalnega dela z njimi (2019) navajajo, da kot
nadarjene razumemo tiste posameznike, ki na miselnem podro¢ju izkazujejo izjemne
dosezke. Osebnostne lastnosti, ki jih najdemo v skupini nadatjenih, se (po Zagar idr.,

1999) nanasajo na razli¢na podrodja:

— miselno-spoznavno (razvito divergentno misljenje, razvito logi¢cno misljenje,
nenavadna domisljija, natancnost opazovanja, dober spomin, smisel za humor),

— ucno-storilnostno  (Siroka razgledanost, visoka ucna uspes$nost, bogato
besedisce, hitro branje, spretnost v eni od umetniskih dejavnosti, motoricna
spretnost in vzdrzljivost),

— motivacijsko (visoke aspiracije in potreba po doseganju odlicnosti, radovednost,
raznoliki in mocno izrazeni interesi, vztrajnost pri reSevanju nalog, visoka
storilnostna motivacija, uzivanje v dosezkih),

— socialno-Custveno (nekonformizem, mocno razvit obcutek za pravic¢nost,
neodvisnost in samostojnost, sposobnost vodenja in vplivanja na druge, izrazit

smisel za organizacijo, empaticnost).
2.1 Odkrivanje nadarjenih ucCencev

Pri odkrivanju nadarjenih ucencev sodelujejo vsi pedagoski delavci in Solska
svetovalna sluzba, po potrebi se Sole povezejo tudi s strokovnjaki iz zunanjih
institucij. Ucinkovita skrb za nadarjene ucence predpostavlja tudi ustrezne
materialne in kadrovske pogoje ter stalno strokovno izpopolnjevanje zaposlenih na
podrocju odkrivanja in dela z nadarjenimi ucenci. Za koordinacijo, implementacijo
in izvedbo na operativni ravni se oblikuje strokovna skupina na Zavodu Republike
Slovenije za Solstvo. Strokovno skupino sestavljajo svetovalci zavoda in zunanji
strokovnjaki (Zagar idr., 1999).



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

86
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Tako imenovano odkrivanje nadarjenih ucencev oznacuje celoten proces, ki
vkljucuje evidentiranje, identifikacijo ter seznanitev in pridobitev mnenja starsev.
Odkrivanje teh ucencev se praviloma izpelje v 1. in 2. vzgojno-izobrazevalnem
obdobju osnovne sole (1.—-6. razred), po potrebi pa se ponovi se v 3. VIO (7.-9.
razred). S tem se zagotovi, da imajo vsi nadatjeni enake moznosti, da so odkriti
(Zagar idr., 1999).

Evidentiranje ucencev, ki bi lahko bili nadarjeni, poteka na osnovi razli¢nih kriterijev
brez testiranj ali uporabe posebnih ocenjevalnih pripomockov. Predlagani kriteriji
so: ucni uspeh (odlicen ucni uspeh; v 1. VIO se uposteva opisna ocena), dosezki
(izjemni dosezki pri likovni, glasbeni, tehnicni, $portni in drugih dejavnostih),
uciteljevo mnenje, ki si ga je oblikoval o ucencu med vzgojno-izobrazevalnim
procesom (posebno pozornost pri presojanju mora posvetiti tistim ucencem, ki
kazejo znake nadarjenosti in nimajo odli¢cnega uspeha, ki prihajajo iz socialno
depriviranega okolja, drugacnega kulturnega okolja ali imajo specificne ucne ali
vedenjske tezave), tekmovanja (udelezba in dobri rezultati na regijskih in drzavnih
tekmovanjih), hobiji (trajnejse aktivnosti, za katere ima ucenec mocan interes in v
katerih dosega nadpovprec¢ne rezultate), mnenje Solske svetovalne sluzbe (oblikuje
ga na osnovi obstojece evidence o ucencu, z vzgojiteljicami iz vrtca, razrednimi in
drugimi ucitelji, s knjiznicarjem in z mentorji interesnih in drugih dejavnosti). V
skupino evidentiranih so izbrani ucenci, ki izpolnjujejo vsaj enega od navedenih
kriterijev in bi lahko bili nadarjeni. Evidenco evidentiranih ucencev vodi Solska
svetovalna sluzba (Zagar idr., 1999).

Identifikacija ali spoznavanje nadarjenih ucencev zajema poglobljeno in
podrobnejso obravnavo evidentiranih ucencev in vkljucuje naslednja merila: ocena
uciteljev (ucitelji podajo oceno s pomocjo posebnega ocenjevalnega pripomocka, ki
naj bi zajel naslednja podrocja: razumevanje in pomnjenje snovi, sposobnost
sklepanja, ustvarjalnost, motiviranost in interesi, vodstvene sposobnosti, telesno-
gibalne sposobnosti, izjemni dosezki na razlicnih podrocjih), test sposobnosti
(individualni ali skupinski test) in test ustvarjalnosti. Testa sposobnosti in
ustvarjalnosti izvede in ovrednoti Solski psiholog. Kot nadarjeni oziroma talentirani
so identificirani tisti ucenci, ki so vsaj na enem od kriterijev dosegli nadpovprecen
rezultat: na testu inteligentnosti je IQ enak ali vedji od 120, na testu ustvarjalnosti
sodi rezultat med 10 odstotkov najboljsih rezultatov evidentiranih ucencev, na

ocenjevalni lestvici za uditelje pa je ucenec dobil nadpovpreéno oceno na



M. Vaiun: Filozofija za otroke kot metodika dela 3 nadarjenimi ucenci ali kot prilognost za 87
spodbujanje potencialne nadarjenosti ucencev

posameznem podrocju nadarjenosti. Ugotovitev o tem, da je ucenec nadarjen, se
sprejme na sestanku razrednega uciteljskega zbora, na katerem sodelujeta tudi Solska
svetovalna sluzba in koordinator za delo z nadatjenimi, ¢e ta ni Solski svetovalni
delavec (Zagar idr., 1999).

Seznanitev in mnenje starsev je zadnja stopnja odkrivanja nadarjenih, ko svetovalna
sluzba skupaj z razrednikom seznani stare, da je bil njihov otrok spoznan za
nadarjenega, in pridobi tudi njihovo mnenje o otroku.

2.2 Delo z nadarjenimi ucenci osnovne Sole

V Sloveniji poteka delo z nadarjenimi v skladu s Konceptom odkrivanja in dela z
nadarjenimi ucenci devetletne osnovne Sole, sprejetim leta 1999 na Strokovnem

svetu RS za splosno izobrazevanje (Nadarjeni otroci, ucenci in dijaki, 2021).

Delo z nadarjenimi uéenci izhaja iz naslednjih temeljnih nacel (po Zagar id., 1999):

siritev in poglabljanje temeljnega znanja,

—  hitrejSe napredovanje v procesu ucenja,

— razvijanje ustvarjalnosti,

— uporaba visjih oblik ucenja,

— uporaba sodelovalnih oblik ucenja,

— upostevanje posebnih sposobnosti in moc¢nih interesov,

— upostevanje individualnosti,

— spodbujanje samostojnosti in odgovornosti,

—  skrb za celostni osebnostni razvoj,

— raznovrstnost ponudbe ter omogocanje svobodne izbire u¢encem,

— uveljavljanje mentorskih odnosov med ucenci in ucitelji oziroma drugimi
izvajalci programa,

— skrb za to, da so nadarjeni ucenci v svojem razrednem in Solskem okolju

ustrezno sprejeti,

— ustvarjanje moznosti za obcasno druzenje glede na njihove posebne potrebe in

interese.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

88
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Po mnenju strokovnjakov naj se delo z nadarjenimi ucenci za¢ne ¢im bolj zgodaj. V
1. VIO poteka delo predvsem v okviru maticnega razreda v oblikah notranje
diferenciacije pouka (priporocljivo je le obcasno krajse lo¢evanje nadarjenih uc¢encev
iz razreda — npr. samostojno ucenje, dodatni pouk, interesne dejavnosti), v 2. in 3.
VIO pa naj bi se delo z nadarjenimi razsirilo tudi na nekatere druge oblike, ki se
vecinoma organizirajo v okviru fleksibilne in delne zunanje diferenciacije. Za
sodelovanje je treba pridobiti starse in zunanje ustvarjalce ter ucence spodbujati k

vkljucevanju v zunanje institucije, kjer lahko uveljavijo svojo nadarjenost.

Sola tem u¢encem zagotavlja ustrezne pogoje za vzgojo in izobrazevanje tako, da jim
prilagodi vsebine, metode in oblike dela ter jim omogoci vkljucitev v dodatni pouk,

druge oblike individualne in skupinske pomoci ter druge oblike dela (ZOsn, 1996).

Solska svetovalna sluzba v sodelovanju z uéitelji, ucencem, s starsi pa tudi z
zunanjimi mentotji v skladu z individualiziranim programom vsakega nadarjenega
ucenca izvaja prilagoditev dela in pouka (ve¢ ali drugacne zadolzitve, dodatni pouk,
priprave na tekmovanja, raziskovalne naloge, interesne dejavnosti, dodatne
popoldanske aktivnosti ...) in ob koncu vsakega leta program tudi evalvira. V
ospredju dela z nadarjenimi so razvijanje visjih miselnih procesov, odprte in
prilagodljive metode dela, ki dopuscajo lasten tempo, problemski pouk, okolje, ki

nudi ¢ustveno varnost in izziv.

Delo z nadatjenimi ucenci je za Solo hkrati izziv in velika odgovornost. Koncept
inkluzije nadarjenih ucencev vodi k spostovanju pravic teh ucencev za njim
prilagojeno poucevanje, obenem pa opozarja tudi na sprejemanje odgovornosti
nadarjenih ucencev do lastnega ucenja in znanja — ne le za osebno, temve¢ tudi za
§irSo druzbeno korist. »Danasnji nadarjeni ucenci so jutrisnji socialni, intelektualni,
ckonomski, kulturni voditelji, zato njihovega razvoja ne gre prepustiti slucaju« (Bela

knjiga o vzgoji in izobrazevanju, 2011: 331).
3 Cilji osnovnoSolskega izobraZevanja

Ce se osredoto¢imo na dolocilo 11. ¢lena Zakona o osnovni $oli, da so nadarjeni
ucenci tisti, ki izkazujejo visoko nadpovpre¢ne sposobnosti misljenja ali izjemne
dosezke na posameznih u¢nih podroéjih, ne moremo mino vprasanja, koliko lahko

ti ucenci (in seveda vsi ostali ucenci) sploh razvijajo svojo potencialno oz.



M. Vaiun: Filozofija za otroke kot metodika dela 3 nadarjenimi ucenci ali kot prilognost za 39

spodbujanje potencialne nadarjenosti ucencev

prepoznano nadarjenost v okviru rednega pouka. Slednji je namre¢ v nasih Solah
pogosto omejen zgolj na nivo ucnih ciljev ali standardov znanja, torej na nivo, ki ga
ucitelji preverjajo in ocenjujejo. Ucenci tako nimajo priloznosti razvijati visjih
nivojev misljenja in pridobivati vi§jih nivojev znanja, ¢eprav so za to sposobni
(Umek in Raztresen 2014: 159). V sodobni $oli Se zmeraj prevladuje nizanje
verbalnih u¢nih vsebin, ki so premalo povezane v okviru enega u¢nega predmeta in
$e manj med predmeti. Prevec je pomnjenja in reproduciranja ter receptivnih u¢nih
poti (Bissachi, 2018, po Strm¢nik, 2010).

Ce vednost ni zgolj pomnjenje in je poleg vednosti 'kaj', ki meri na kopicenje
podatkov, pomembna tudi vednost 'kako' (Simenc, 1996), je smotrno ugotoviti, kako
slednjo dolocajo temeljni dokumenti za izvajanje osnovnosolskega programa —

Zakon o osnovni $oli in ucni nacrti za posamezne predmete.

Zakon o osnovni Soli (2016) v svojem 2. clenu dolo¢a petnajst ciljev
osnovnosolskega izobrazevanja, med katerimi jih je kar nekaj usmerjenih v telesni in
osebnostni  razvoj ucenca/ev, vzgojo in izobrazevanje za trajnostni
razvoj/vsezivljenjsko ucenje, narodno identiteto in tazvoj pismenosti. Med vsemi
cilji je le en, ki se po nasem mnenju nanasa konkretno na razvijanje visjih miselnih
procesov, in sicer naslednji: »razvijanje zavedanja kompleksnosti in soodvisnosti
pojavov ter kriticne moci presojanja« (Zakon o osnovni $oli, 2016). Omeniti velja
tudi 61. clen istega zakona, ki pise, da se pri uc¢encih v osnovni $oli ocenjuje znanje
na opisni (z besedami) in $teviléni nacin (z ocenami) — iz tega lahko sklepamo, da se
ocenjuje le znanje ucencev, ne pa tudi njthove spretnosti in vescine, povezane z

metanivoji misljenja.

Slovenski $olski sistem doloca sedemnajst obveznih predmetov, ki so: biologija,
drzavljanska in domovinska kultura in etika, druzba, fizika, geografija, glasbena
umetnost, gospodinjstvo, kemija, likovna umetnost, matematika, naravoslovje in
tehnika, naravoslovije, slovenscina, spoznavanje okolja, $port, tehnika in tehnologija,

zgodovina ter angles¢ina in nemscina, ki se pojavljata kot prvi in/ali drugi tuji jezik.

Za namene pricujocega prispevka smo pregledali uc¢ne nacrte vseh omenjenih
predmetov in med navedbo operativnih ciljev iskali besede, ki nakazujejo problemski
pouk oz. razvoj visjih miselnih procesov pri ucencih. Ugotavljamo, da se med

operativnimi cilji obveznih predmetov v osnovni $oli v veliki vecini pojavljajo



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

90
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

naslednji termini, vezani na dejavnosti uc¢encev: poslusajo, spoznajo, se ozavescajo,
prepoznajo, razvijajo, pregledujejo, berejo, utrjujejo, uporabljajo, se naucijo,
upostevajo, usvojijo, razumejo, ugotovijo, se seznanijo, umestijo, poiscejo, izdelajo,
predstavijo, prepoznajo, opisejo, skicirajo, razlozijo, vedo, znajo ovrednotiti,
razlikujejo, ponovijo, izvedejo, poiscejo, raziscejo, narisejo, opredelijo, ugotovijo,
izracunajo, izmerijo, primerjajo, nastejejo, dolocijo, imenujejo, pokazejo, urijo,

poglabljajo, zaznavajo, razvijajo, sodelujejo, ustvarjajo, uprizorijo ...

Iz navedenega se zdi, da so ucni cilji vecine predmetov usmerjeni predvsem v
vsebinska znanja (procesiranje/pomnjenje, razumevanje in nekoliko tudi uporabo),
ki ne omogocajo aktivne vloge ucencev, ne razvijajo visjih nivojev misljenja in
njihovih kompetenc. Po t. i. Bloomovi taksonomiji uc¢nih ciljev, ki jo prikazuje
spodnja slika, bi tovrstno znanje umestili v prve tri nivoje misljenja. Razpon
aktivnosti ucencev (in posledi¢no misljenja) se za¢ne z nizjimi miselnimi procesi na

levi strani (pomnjenje) in konca na desni (ustvatjanje) z vi§jimi miselnimi procesi.

Podrobneje smo pregledali se ucne nacrte treh predmetov z druzboslovno-
humanisti¢nega podrocja (domovinska in drzavljanska kultura in etika, druzba,
spoznavanje okolja), za katere smo predvidevali, da bi problemski pouk oz. razvijanje

kriti¢nega misljenja ucencev lahko vkljucevali Ze med splosnimi cilji predmeta/-ov.

Spoznavanje okolja je predmet, ki se izvaja v 1. vzgojno-izobrazevalnem obdobju,
tl. 1.-3. razreda osnovne Sole. Po opredelitvi v u¢nem nacrtu predmet zajema
nadaljevanje in usmerjanje spontanega otroskega raziskovanja sveta in odkrivanja
prepletenosti ter soodvisnosti v pojavih in procesih v naravnem in druzbenem
okolju. »Predmet je vir informacij, zajema tudi spoznavanje in utrjevanje poti, kako
vec izvedeti, kako znanje povezovati in uporabiti« (U¢ni nacrt. Spoznavanje okolja,
2011: 4). Najpomembnejsa splosna cilja (razumevanje okolja in razvijanje
spoznavnega podrocja) se uresniCujeta z aktivnim spoznavanjem okolja —
spoznavanjem dejstev, oblikovanjem pojmov in povezav. Sirse spoznavno podrodje
vkljucuje razvijanje procesov, sposobnosti in postopkov, ki omogoc¢ajo bogatenje
izkuSenj, njihovo obdelavo in povezovanje za razvoj kompleksnega misljenja (Prav

tam: 5).



M. Vaiun: Filozofija za otroke kot metodika dela 3 nadarjenimi ucenci ali kot prilognost za 91

spodbujanje potencialne nadarjenosti néencev

Predmet druzba se izvaja v 4. in 5. razredu, poudarek predmeta pa je na spoznavanju
razmerja med posameznikom, druzbo in naravnim okoljem. Pri tem gre za
spoznavanje in vrednotenje okolja (druzbenega, kulturnega, naravnega), in sicer v
vseh njegovih sestavinah ter interakcijah in soodvisnostih med temi sestavinami
(U¢ni naért. Druzba, 2011: 4). Splosni cilji dolocajo, da ucenci razvijajo spoznavne,
emocionalne in socialne sposobnosti ter spretnosti (logi¢no in kriticno misljenje,
ustvarjalnost, ucinkovite strategije za resevanje vprasanj itd.) in strategije

vsezivljenjskega ucenja (Prav tam: 5).

V zadnjem triletju osnovne Sole, natan¢neje v 7. in 8. razredu, se izvaja predmet
domovinska in drzavljanska kultura in etika. Uéni nacrt med splo$no opredelitvijo
predmeta doloca, da predmet pri u¢encih spodbuja razvoj naslednjih veséin: presoja
druzbenih in eti¢nih dilem in vprasanj, komuniciranje in argumentiranje v kontekstu
demokrati¢nega javnega prostora, obvesceno, kriticno, konstruktivno in angazirano
druzbeno delovanje, vsezivljenjsko izobrazevanje. Splosni cilji tega predmeta so
usmerjeni v razvoj politicne pismenosti in razvoj kriticnega misljenja, nekaterih
staliS¢ in vrednot ucencev ter njthovo dejavno vkljucevanje v druzbeno zivljenje

(U¢ni nac¢rt. Domovinska in drzavljanska kultura in etika, 2011).

Kot kaze, nekoliko ve¢ 'konkretnih' ciljev, ki so usmetjeni v procesno pridobivanje
znanja ucencev in jih po zgoraj navedeni Bloomovi taksonomiji u¢nih ciljev lahko
umestimo v desne tri kategorije, zasledimo v splo$nih ciljih treh omenjenih uc¢nih
predmetov (SPO, DRU, DKE). Se vedno pa ostaja odprto vprasanje, ali uditelji, ki
te predmete poucujejo, omogocajo ucencem aktivno vlogo, ki jo kazejo skozi
postavljanje vprasanj (tako ucitelju kot samim sebi), preucevanje, raziskovanje,
razmisljanje izven okvirjev ucnega nacrta in uciteljeve priprave na pouk, ali pa tudi
ti ponujajo ucencem le vedenje/znanje ter ne nacrtujejo problemske izvedbe

predpisanih vsebin.

Po Simenc (1996: 26) je ustaljen nacin posredovanja vednosti v nasih $olah posledica
prepricanja, da morajo ucenci vendarle nekaj vedeti oz. znati: »Osrednja naloga Sole
je brez dvoma prenasanje vednosti. A ce bi 8lo tako gladko, $ola ne bi bila niti
potrebna, ucenci bi se ucili kar sami.« Ucenci pa niso le posode, v katere je potrebno
naliti $e nekaj znanja, temve¢ morajo imeti tudi moznosti, da znanje artikulirajo.
Ucenec mora v procesu ucenja prevzeti razlicne pozicije, tudi tisto, pri kateri je sam

svoj uditelj (Simenc, 1996). Podobno tudi Jausovec (1983) navaja prepricanje



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

92
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Brunerja, da nekoga poucevati ne pomeni pripraviti ga do tega, da si zapomni dejstva
oz. dogajanja dolocenega podrodja, temve¢ pomeni nauciti ga sodelovati v
pridobivanju novih spoznanj. Predmetov ne poucujemo zato, da bi iz otrok naredili
potujoce enciklopedije, temve¢ da bi jih pripravili za sodelovanje v procesu
pridobivanja znanja. Znanje, pridobljeno po tej poti, ni produkt, ampak proces
(Jausovec, 1983).

Kot pise Kotnik (1996: 8; po Otto, 1982), bi bilo dobro, ¢e bi se v $oli zavedali
potrebe po interdisciplinarnosti predmetov in bi iskali nacine, kako bi posamezne
predmete med seboj povezovali. »Cilj izobrazevanja ne bi smel biti osredotoc¢anje na
pridobivanje vednosti ali proces socializacije v obstoje¢i red, temve¢ to da

posameznik govori s svojim glasom in prinese nekaj novega v svet« (Simenc, 2016:
67).

Tako pa se zdi, da Sole, namesto da bi stimulirale otrokovo radovednost, le-tega od
nje odvracajo. V nasem Solskem sistemu je velikokrat preve¢ konvergentnih
vprasanj, ki jih ve¢inoma postavljajo ucitelji; odgovori ucencev so pricakovani, ne
dopuscajo napak in ucenci se hitro naucijo, da so napacni odgovori nekaj slabega,
nedopustnega (Camhy, 2008). A vsem ucencem, $e posebej pa (potencialnim ali ze
prepoznanim) nadarjenim, bi moralo biti omogoceno, da v ¢asu pouka aktivno
sprasujejo in se sprasujejo, sami preucujejo, raziskujejo, preiskujejo dileme,
probleme, izzive, ki jih srecujejo v oZzjem ali sirSem okolju, razmisljajo 'kaj ce',
razmisljajo 'izven skatle', s tem pa postavljajo izzive tudi uditeljem in drugim

deleznikom izobrazevanja.
4 Filozofija za otroke

Zacetnik filozofije za otroke, Mathew Lipman, je prisel do ugotovitve, da obstaja
potreba po filozofskem kurikulumu, ki bi pomagal otrokom/mladostnikom
izboljsati njihove sposobnosti ve¢dimenzionalnega razmisljanja. V ta namen je razvil
program, ki vkljuCuje nacin poucevanja s pomocjo zgodb z izbranimi temami iz
zgodovine filozofije, hkrati pa je s pomocjo kolegov pripravil tudi prirocnik za
ucitelje. Po vec kot tridesetih letih se tako filozofija za otroke (FzO) izvaja v ve¢ kot

petdesetih drzavah po svetu (Camhy, 2008).



M. Vaiun: Filozofija za otroke kot metodika dela 3 nadarjenimi ucenci ali kot prilognost za 93

spodbujanje potencialne nadarjenosti néencev

Program izhaja iz prepricanja, da so otroci po naravi filozofi, saj se znajo ze od
malega pristno ¢uditi in sprasevati o svetu okoli sebe. T. i. ucenje se po metodiki dela
FzO pricne s prepoznavanjem problema oz. problemske situacije, ki jo izzove
zacetni stimul, le-ta pa pri ucencih povzroci, da z lastno miselno aktivnostjo pridejo
do resitve problema in posledi¢no novega znanja. Problem pomeni vprasanje, ki ga
postavijo in izberejo ucenci, je zanje novo in ga ne morejo resiti zgolj na osnovi
spomina, osebnih izkusenj ali znanja, temvec¢ z miselnimi postopki. Problem je tudi

stanje radovednosti, napetosti, ki je notranje in zunanje spodbujena (Simenc, 2018).

Jedro programa je raziskovanje. Poteka v smislu strukturirane diskusije, ki se opira
na premislek osebnih stali§¢ posameznega ucenca/ucenke ter stalis¢ ostalih clanov
skupnosti. Klju¢na pri FzO je povezanost s skupnostjo, gre za t. i. skupnost
raziskovanja. Od klasi¢nega pouka se FzO razlikuje v premiku aktivnosti od ucitelja
k ucencu/ki, se bolj pa od ucitelja in ucenca/ke k skupnosti. Poudarja se skupinsko
in ne individualno misljenje, javnost in ne zasebnost, delovanje in ne pasivnost
(Simenc, 2016). S tem je Lipman v sredi$ce izobrazevalnega procesa postavil otroka,
a ne otroka kot posameznika, temve¢ otroke kot skupino, ki je pripravljena skupaj

razmisljati o tem, kar se jim dogaja in kako to dozivljajo.

»Prehod od sprejemanja sveta k sprasevanju o svetu tako naredi pomembno
transformacijo: del sveta opredeli za neznanega, tujega, ¢udnega, nenavadnega, za
vprasanja vrednega. In otroka postavi za tistega, ki lahko vprasa in ima pravico

vprasati — ki ima tak status, da lahko od sveta tetja odgovor.« (Simenc, 2018: 33-34)

Pri filozofiji za otroke se filozofija izvaja/dogaja preko diskusije oz. skupnega
razmisleka ¢lanov skupnosti. Sodelujoci se ne osredotocajo le na lastne misli, temvec
spremljajo miselni prispevek vseh udelezencev, ga pretehtajo, poskusajo razumeti,
prosijo za pojasnitev, ga presojajo ipd. (Simenc, 2018). Veic¢ine, ki jih uéenci
pridobijo s filozofijo za otroke, so tako poslusanje, spoznavanje razli¢nih perspektiv,
empatija in simpatija z ljudmi razlicnih kultur in ozadij. Pri tem pa morajo imeti
ucenci enako moznost in spodbudo za kreativnost ter se morajo nauciti dobro
kriticno razmisljati (Gartner, 2018).



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

94
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Metodika dela pri filozofiji za otroke ima za enega od ciljev razvijanje posameznih
elementov filozofskega razmisljanja, ki naj bi omogocili u¢encem samostojno
filozofsko refleksijo notranjega in zunanjega sveta, vednosti, izkustva, prepricanj,
okolja, delovanja, vrednot itn. V ospredju pouka FzO je ucenje filozofiranja, proces,
ki vodi u¢enca v samostojno razmisljanje (Kotnik, 1996: 11). Poudatja potrebo po
negovanju kriticnega misljenja v smislu navajanja ucencev na utemeljevanje in
pretresanje svojih in tujih prepric¢anj, ucenja argumentacijskih strategij in ucenja
pravil debate. Poseben poudarek pri filozofiji za otroke je prav tako na t. i. izgradnji
demokratiénega znacaja, tj. spoStovanju mnenj drugih, dopuscanju izrazanja
drugacnih stalis¢ ipd. (Grusovnik, 2018).

Bistveno je, da se oblikuje taksno okolje, v katerem ucenci za¢nejo sami delovati —
poslusajo drug drugega, se samostojno vkljucujejo v pogovor, izrazajo

mnenja/stalis¢a v povezavi z mnenjem ostalih itn. (Kotnik, 1996).

»Filozofsko raziskovanje po mnenju teoretikov, ki se ukvarjajo z empiricnim
raziskovanjem njegovih ucinkov, je, pomagati razviti temeljne spretnosti in
dispozicije, ki bodo u¢encem omogocile dejavno ziveti v druzbi. Lahko prispeva k

vedjemu samospostovanju in intelektualni gotovosti« (Simenc, 2002: 7).
Uéenci razvijajo (Simenc, 2018):

—  kritiéno misljenje (samopopravljajoce se misljenje),

— sodelovalno misljenje (sposobnost misliti skupaj z drugimi in graditi na njihovih
idejah),

— ustvarjalno misljenje (razvijanje domisljije in ustvarjanje novih pomenov),

— skrbno misljenje (razvijanje vrednot in Custev, zlasti empatije).

Osnovni dispozitiv programa FzO je torej izredno preprost: skupnost ucencev, ki se
oblikuje ob razpravljanju o nekaterih vprasanjih. Ucinki procesa, ki se zacne
oblikovati, pa so celoviti in daljnosezni. Otroci z delovanjem FzO v solskem sistemu
veliko pridobijo tako na akademski kot socialni ravni (Hymer in Sutcliffe, 2017: 9).



M. Vaiun: Filozofija za otroke kot metodika dela 3 nadarjenimi ucenci ali kot prilognost za 95

spodbujanje potencialne nadarjenosti ucencev

5 Filozofija za otroke kot priloZnost za delo z nadarjenimi uc¢enci

Kot navaja Ferbezer (2002: 167-169; po Cudina, 1990 in Zagar, 1987) so prav
radovednost, postavljanje Stevilnih smiselnih in kvalitetnih vprasanj, ki segajo preko
ozjega domacega okolja, lahkotnost besednega izrazanja, kreativnost, ki izhaja iz
divergentnega misljenja, ene izmed osebnostnih karakteristik predsolskih nadarjenih
otrok. Nadarjenost v zgodnjem obdobju zivljenja pa je mogoce razumeti predvsem
kot izjemen ucni potencial, ki ga bo ucenec v naslednjih Zivljenjskih obdobjih
najverjetneje uresnicil, v kolikor bo v svojem u¢nem okolju zaznal in izkusil dovol;
uénih priloznosti oziroma spodbud in podpore za osebnostno napredovanje v
skladu s svojimi uénimi zmoznostmi (JuriSevic, 2004: 15). Za ustvatjanje
spodbudnega okolja za otroke, ki kazejo visoke potenciale, se tako priporoca
spodbujanje ustvarjalnega misljenja, reSevanje problemov, razmisljanja »kaj Cex,
ustvarjalni miselni izzivi. Strokovna izhodis¢a posodobitve Koncepta odkrivanja
otrok, ucencev in dijakov ter vzgojno-izobrazevalnega dela z njimi (2019: 72) med
obogatitvene programe vrtca med drugimi dejavnostmi priporocajo tudi uvedbo
filozofije za otroke. »To, kar je Ze od nekdaj dajalo mo¢ filozofom, je njihova
sposobnost sprasevanja o tem, na kar drugi niti pomislili niso, da bi vprasali
(Cambhy, 2008).

Prav za nadarjene je znacilno, da so Se posebej prodorni opazovalci zivljenja v
svojem okolju. Tako naj bi jim bilo omogoceno, da aktivho sprasujejo, sami
preucujejo, postavljajo alternative obstoje¢im moralnim dilemam, ki jih srecujejo v
masovnih sredstvih obvescanja ali v neposrednem okolju ipd. (Ferbezer, 2002: 288).
Raziskave naj bi kazale tudi, da je za nadarjene v ucni proces poleg vecje kolic¢ine
informacij in podatkov primerno vkljucevati metode in vsebine, ki zahtevajo
abstraktno misljenje in kreativnost ter branje zahtevnih in originalnih besedil
(Gostincar Blagotinsek, 2004: 191).

Koncept odkrivanja in dela z nadarjenimi ucenci v devetletni osnovni Soli (1999: 9—
10) med nacela dela z nadarjenimi med drugim uvr§éa uporabo visjih in sodelovalnih
oblik ucenja, upostevanje individualnosti, spodbujanje samostojnosti in
odgovornosti ter omogoéanje svobodne izbire ucencem. Ce pri tem izhajamo e iz
mnenja, da imajo nadatjeni ucenci velikokrat moc¢no potrebo po svobodi,
samostojnosti in moznosti izbiranja, kar jim daje obc¢utek neodvisnosti od drugih ter

moznost lastnih odlo¢itev (Umek in Raztresen; 2014: 165), lahko trdimo, da vse



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

96
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

omenjeno nedvomno omogoca metodika dela programa filozofije za otroke. Ker
namre¢ tu nic ni privzeto kot dano in je vse mogoce postaviti pod vprasaj; ker ucenci

sami dolocajo vprasanja, s katerimi se bodo ukvatjali, se odpira prostor svobode.

Umek in Raztresen (2014: 157) piseta o medosebni, interpersonalni inteligentnosti,
ki pomeni dobro zmoznost opazovanja in razlikovanja cCustev, namer, znacajev
drugith ljudi in omogoca vzivljanje in sodelovanje. Otroci z razvito tovrstno
inteligentnostjo razumejo druge ljudi, komunicirajo, najbolje se ucijo s
povezovanjem in sodelovanjem, radi delajo v skupini. Podobno tudi Ferbezer (2002:
292-293) meni, da se nadarjeni otroci od svojih vrstnikov razlikujejo med drugim v
zanimanju za vprasanja vrednot in moralne drze. To zanimanje lahko zadovoljujejo
v preizkusanju idej, vrednot in socialnih stalis¢ v skupini vrstnikov (Ferbezer, 2002:
289). Isti avtor pise o t. i. moralnem oblikovanju nadarjenih ucencev, v okviru
slednjega pa o moralni avtonomiji, ki temelji na produktivnem misljenju v obliki
odloc¢anja na osnovi moralnega razsojanja in eticnih principov. Nadatjeni ucenci
imajo svojstvene emocionalne potrebe in kognitivno razvojni potencial, ki jih je
mogoce uresniciti le z ustreznimi programi moralnega oblikovanja. Smoter moralne
avtonomije in moralnega oblikovanja naj bi bil odvisen od socasnega uresnicevanja

kognitivnih in afektivnih ciljev v razredu, ki so:

—  kognitivni: logicna in racionalna evaluacija ter kriticno in analiticno misljenje,
— afektivni: empatija, odkritost, odprtost in zaupanje, strpnost, toleranca in

sprejemljivost.
Podobno tudi uéenci pri pouku FzO razvijajo (Simenc, 2002):

— empatijo: pripravljenost za razumevanje razlicnih odgovorov, ki so vsebovani v
moralni dilemi, pripravljenost postaviti se v polozaj drugih;

—  kritiéno analitiécno misljenje: uvidevanje socialnih vrednot, usmerjenost na vecje
moralne probleme, ki so videni v moralnih dilemah;

— odkritost in zaupanje: svobodno izrazanje mnenj in prepricanj, pripravljenost
vkljuciti se v manjse ali vecje skupinske diskusije, premisljeno odsevno

poslusanje, sodelovanje v nasprotju s tekmovalnostjo;

— strpnost in sprejemljivost:  vzajemno spostovanje, ki se izkazuje s

pripravljenostjo sprejemanja in pozitivnega spostovanja mnenj vrstnikov,



M. Vaiun: Filozofija za otroke kot metodika dela 3 nadarjenimi ucenci ali kot prilognost za 97
spodbujanje potencialne nadarjenosti ucencev

pripravljenost obcasno zavredi ali spremeniti svoja staliS¢a, razumeti, ne pa

obsojati.

V slovenskih osnovnih $olah se filozofija za otroke lahko ponudi ucencem kot eden
izmed obveznih izbirnih predmetov v 7. (kriticno misljenje), 8. (eticna raziskovanja)
in/ali v 9. razredu (jaz in drugi). V primeru, da zeli ucitelj/ica izvajati program ze z
mlajs$imi ucenci, lahko to po¢ne v obliki interesne dejavnosti/krozka ali dejavnosti v
okviru razsirjenega programa Sole (RaP) (seveda lahko to izvaja tudi s starejsimi,
¢e/ki ne obiskujejo izbirnega predmeta). V te se lahko vkljucijo tudi nadatjeni ucenci,
lahko pa se dejavnosti organizirajo tudi posebej zanje: npr. na popoldnevih za
nadatjene, taborih, v okviru dodatnega pouka ipd. Seveda pa je/bi bilo najbolj
smiselno in potrebno, da bi ucitelji/ice metodiko dela programa FzO vnasali v svoje
redno poucevanje/delo z vsemi ucenci, se pravi vsakodnevno pri vseh predmetih.
Tako ucitelj/ica ne bi bil/a ve¢ tisti/a, ki bi ucencem (tudi prepoznanim in
potencialno nadarjenim) vselej postedoval/a pravilne resitve problemov, ki se jih
bodo ucenci sicer naucili, a njthovo misljenje na ta nacin ne bo napredovalo.
Ucitelj/ica bo namesto tega z vodenim pogovorom, s sprasevanjem ucil/a ucence
tehnik misljenja, le-ti pa bodo kasneje sposobni najti problem, predvideti razli¢ne
nacine njegovega resevanja, postavljati domneve ter na osnovi teh logi¢no sklepati,
iskati vzroke in posledice itn. Sposobni bodo misljenja izven konkretne stvarnosti,
se pravi, da bodo znali razmiSljati tudi o mogocih oz. hipoteti¢nih
problemih/situacijah (kaj bi bilo, ¢e bi se to zgodilo; ¢e bi bil jaz na tvojem mestu,
bi ...) (Simenc, 2018).

6 Zakljucek

Skrb za nadarjene ucence je del programa osnovne Sole, pomemben del njenega
nacdrta in vizije ter s tem tudi pomemben izziv, naloga in odgovornost vodstva sole.
Ker nadarjeni ucenci prihajajo iz razli¢no spodbudnih druzinskih okolij, je Sola tista,
ki lahko dopolnjuje domace okolje ali celo predstavlja pomemben varovalni

dejavnik.

Po dologilih 11. élena Zakona o OS (1996) je $ola dolzna tem ucencem zagotavljati
ustrezne pogoje za vzgojo in izobrazevanje tako, da jim prilagodi vsebine, metode in
oblike dela ter jim omogo¢i vkljucitev v dodatni pouk, druge oblike individualne in

skupinske pomocdi ter druge oblike dela. V ospredju dela z nadarjenimi ucenci so



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

98
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

razvijanje visjih miselnih procesov, odprte in prilagodljive metode dela, ki dopus¢ajo

ucencem lasten tempo, problemski pouk, okolje, ki nudi ¢ustveno varnost in izziv.

Za namene pricujocega prispevka smo pregledali ucne nacrte vseh obveznih
predmetov v osnovni $oli in med navedbo operativnih ciljev iskali besede, ki
nakazujejo metodiko dela za problemski pouk oz. razvijanje visjih miselnih procesov
pti ucencih. Osnovni namen je bil ugotoviti, koliko je v glavnih dokumentih, ki
narekujejo izobrazevalni del osnovne sole (Zakon o osnovni $oli in ucni nacrti za
posamezne predmete), dolo¢eno oz. nakazano vsakodnevno delo z ucenci na
problemski in ne le vsebinski ravni. Ugotavljamo, da se med operativnimi cilji
obveznih predmetov v osnovni $oli v veliki vecini pojavljajo predvsem termini, ki so
usmetjeni bolj v vsebinska znanja (procesiranje/pomnjenje, razumevanje in nekoliko
tudi uporabo), ki ne omogocajo aktivne vloge ucencev, ne razvijajo visjih nivojev
njihovega misljenja in kompetenc. Nekoliko ve¢ ciljev, ki so usmerjeni v procesno
pridobivanje znanja ucencev in imajo za produkt razvoj spretnosti, vescin in
kompetenc ucencev, zasledimo v splosnih ciljih treh u¢nih predmetov — spoznavanje
okolja (1.-3. razred), druzba (4. in 5. razred) ter drzavljanska in domovinska kultura

in etika (7. in 8 razred).

Kljub temu pa ostane odprto vprasanje, ali ucitelji, ki te predmete poucujejo,
omogocajo ucencem aktivno vlogo, ki jo kazejo skozi postavljanje vprasanj (tako
uciteljem kot samim sebi), preucevanje, raziskovanje, razmisljanje izven okvitjev
ucnega nacrta in uciteljeve priprave na pouk, ali pa tudi le-ti ponujajo uc¢encem zgolj
vedenje/znanje ter ne nacrtujejo problemske izvedbe predpisanih vsebin. Seveda pa
obstaja tudi moznost, da ucitelji, ki poucujejo ostale obvezne predmete, pri izvedbi
pouka ne sledijo zgolj vsebinskim ciljem iz u¢nih nacrtov, temve¢ le-te uresnicujejo
z metodiko problemskega pouka. Ker tovrstna raziskava za namene pricujocega

prispevka ni bila opravljena, ne moremo postavljati zakljuckov.

Zagotovo pa velja, da je eden izmed klju¢nih dejavnikov za miselni in u¢ni napredek
tako nadarjenih kot vseh ostalih uc¢encev ta, da jih vkljuc¢ujemo v pouk tudi tako, da
zavzemajo druge vloge, npr. vlogo ucitelja (Umek in Raztresen, 2014: 159). Za
ustvarjanje spodbudnega okolja za ucence, ki kazejo visoke potenciale, se namrec
priporocajo spodbujanje ustvarjalnega misljenja, resevanje problemov, razmisljanja

»kaj Ce«, ustvarjalni miselni izzivi.



M. Vaiun: Filozofija za otroke kot metodika dela 3 nadarjenimi ucenci ali kot prilognost za 99

spodbujanje potencialne nadarjenosti néencev

Program filozofija za otroke (FzO), katerega cilj je predvsem samostojno misljenje
ucencev ter razvoj visjih kognitivnih in komunikacijskih spodobnosti, je po nasem
mnenju dober ali pravi nacin dela z nadarjenimi ucenci. Zanimivo je, da uvedbo
filozofije za otroke med obogatitvene programe vrtca priporocajo tudi Strokovna
izhodisc¢a posodobitve Koncepta odkrivanja otrok, uc¢encev in dijakov ter vzgojno-
izobrazevalnega dela z njimi (2019: 72). Prednost in smiselnost metodike dela pri
FzO je namre¢ v pristopu, ki se osredotoca na ucecega, torej ucenca, in uporablja
vprasanja ucencev ter zeljo po osmislitvi stvati kot svoj 'u¢ni nac¢rt’ (Hymer in
Sutlicliffe, 2017: 9). Izvaja se kot strukturiran pogovor ali dialog, ki ga vodi ucitelj s
pomocjo t. i. sokratske metode. Ne gre preprosto samo za sodelovanje otrok v
razpravi, temvec tudi za sodelovanje pri organizaciji in vodenju razprave. Gre za
pristop, ki oblikuje in omogoca ucencem spodbudno okolje, da se izrazajo in
razmisljajo, zaupajo, spostujejo in vrednotijo svoje ideje in ideje drugih (Gartner,
2018: 23). Znanje se zacne z delovanjem, je aktivno. Zato mora izobrazevalni sistem
nauciti ucence, kako se sprasevati, biti radovedni, raziskovati, in jim ne le podajati
odgovorov oziroma znanja. Tako postane jasno, kako pomembna je vloga
tilozofskega sprasevanja tudi za ostale znanstvene discipline oz. predmetna podrocja
(Camhy, 2008). Kot pise Kotnik (1996: 8; po Otto, 1982), bi bilo dobro, ce bi se v
soli zavedali potrebe po interdisciplinarnosti predmetov in bi iskali nacine, kako bi
posamezne predmete med seboj povezovali. »Cilj izobrazevanja ne bi smel biti
osredotocanje na pridobivanje vednosti ali proces socializacije v obstoje¢i red,
temvecC to, da posameznik govori s svojim glasom in prinese nekaj novega v svet«
(Simenc, 2016: 67).

Filozofija za otroke lahko pomembno prispeva k uresnicevanju nekaterih bistvenih
ciliev na podro¢ju vzgoje in izobrazevanja (kriticnost, ustvarjalnost, pluralnost,
avtonomnost, demokrati¢nost), a v slovenskem Solskem prostoru, zal, nima mesta
in veljave, ki bi jo po nasi presoji morala imeti. Ocenjujemo, da bi lahko v primeru,
¢e bi bila v predsolski in Solski sistem v ve¢ji meri vkljuena metodika dela, znacilna
za program FzO, ve¢ ucencev razvijalo svojo potencialno ali prepoznano
nadarjenost. Podobno menita tudi Umek in Raztresen (2014: 155) — namrec, da bi
se v Soli, ki bi vsem ucencem zagotavljala spodbudno okolje, lahko potenciali

nadarjenih uc¢encev razvijali neodvisno od prepoznavanja njihove nadarjenosti.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

100 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

»Danasnji nadarjeni ucenci so jutridnji socialni, intelektualni, ekonomski, kulturni
voditelji, zato njihovega razvoja ne gre prepustiti sluc¢aju.« (Bela knjiga o vzgoji in
izobrazevanju, 2011: 331)

Literatura

Bela knjiga o vzgoji in izobrazevanju v RS. (2011). Ljubljana: Ministrstvo za $olstvo in $port.
https:/ | pismenost.acs.sif wp-content/ uploads/ 2017/ 09/ Bela-knjiga-o-v3goji-in-izobra%C5%BEevanju-v-
RS-2011.pdf

Bissachi, E. (2018). Zastavljanje ustrezno strukturiranih vprasanj pri pouku. V: Filozofija za otroke :
pretekle izkusnje, pribodnji izzivi (5-6). Univerza na Primorskem, Pedagoska fakulteta.

Camhy, D. (2008). Developing Intercultural Dialogue through Philosophical Inquiry. Institut of Philosophy:
Karl-Franzes University Graz.

Cambhy, D. (2021). Teaching Thinking - Philosophical Inquiry in the Classroom. Spletno predavanje, 8. 4.
2021.

Gartner, S. (2018). Spostovanje individuuma in preseganje individualizma s feministicno etiko in s
filozofijo za otroke. Analiza, tasopis za kriticno misel, 3 (XXIT), 18-31.

Grusovnik, T. (2018). Filozofija za otroke in vzgoja za etiko misljenja. V: Filozofija za otroke: pretekle
igkusnje, priboduji izzivi (11). Univerza na Primorskem, Pedagoska fakulteta.

Hymer, B. in Sutcliffe, R. (2017). Filogofija 3a otroke: gelo kratek nvod. Krtina.

Jausovec, N. (1983). Problemski pouk in razvijanje ustvarjalnosti. Pedagoska fakulteta.

Jurisevi¢, M. (2004). Kaj nadarjene uc¢ence motivira za $olsko ucenje? V M. Jurisevic (ur.), Spodbudno
ucno okolje: ideje za delo 3 nadarjenimi v osnovni Soli (15-28). Pedagoska fakulteta.

Kotnik, R. (1996). U¢iti filozofijo ali uéiti filozofirati. V M. Simenc in R. Kotnik (ur.), Filozofija v soli:
prispevki k didaktiki filozofije  (5—20). Zavod RS za Solstvo.

Nadarjeni otroci, ucenci in dijaki. (2021). btsps:/ / wwiw.zrss.si/ strokovne-resitve/ ponudba-resitev/ nadarjent-
otroci-ncenci-in-dijaki Datum dostopa: 9. 11. 2022.

Bezi¢, T. in Bucik, V. (2019). Strokovna izhodisia posodobitve Koncepta odkrivanja nadarjenih otrok, uiencev in
dijakov ter vzgojno-izobragevalnega dela 3 njimi. Zavod Republike Slovenije za $olstvo.
bttps:/ | www.zrss.sif pdf] strokovna_izhodisca_nadarjent. pdf

Simenc, M. (2002). Filozofija za otroke: osnovni elementi programa. Filozofija na maturi, 9 (1—4), 4-11.

Simenc, M. (1996). Mesto vednosti v gimnazijskem pouku filozofije. V M. Simenc in R. Kotnik (ur.),
Filozofija v soli: prispevki k didaktiki filozofije (21-30). Zavod RS za Solstvo.

Simenc, M. (2016). Nove prakse filozofjje. Pedagoska fakulteta.

Simenc, M. (2018). Potenciali filozofije za otroke kot preventive proti nasilju. Analiza, fasopis za
kriticno misel, 3 (XXII), 33—-44.

Ucni nacrt. Program osnovna sola. Druzba. (2011). Ministrstvo za Solstvo in $port: Zavod RS za
Solstvo. bitps:/ | www.gov.si/ assets| ministrstva) MIZS | Dokumenti/ Osnovna-sola/ Ucni-
nacrtif obvezni/ UN_druzba_OS.pdf

Uc¢ni nacrt. Program osnovna sola. Drzavljanska in domovinska vzgoja ter etika. (2011). Ministrstvo
za Solstvo in $port: Zavod RS za solstvo.
https:/ | www.gov.si/ assets| ministrstva) MIZS | Dokumenti] Osnovna-sola/ Ucni-
nacrti/ obvezni/ UN_DDE_OS.pdf

Ucni nacrt. Program osnovna sola. Spoznavanje okolja. (2011). Ministrstvo za Solstvo in $port: Zavod
RS za Solstvo. bitps:/ | www.gov.sif assets/ ministrstva) MIZS | Dokumenti/ Osnovna-sola/ Ueni-
nacrtif obvezni/ UN_spoznavanje_okolja_pop.pd

Umek, M. in Raztresen, M. (2014). Izzivi za nadarjene pri druzboslovju — jaz in drugi. V M. JuriSevi¢
(ur.), Spodbudno nino okolje: ideje 3a delo 3 nadarjenimi v osnovni soli (155—175). Pedagoska fakulteta.

Zakon o osnovni $oli. (2016). b#tp:/ / pisrs.sif Pis.web/ pregledPredpisazid=ZAKO448#



M. Vaiun: Filozofija za otroke kot metodika dela 3 nadarjenimi ucenci ali kot prilognost za
spodbujanje potencialne nadarjenosti ucencev

101

Zagar, D., Artac, J., Bezi¢, T., Nagy, M. in Purgaj, S. (1999). Koncept. Odkrivanje in delo z
nadatjenimi uéenci v devetletni osnovni $oli. h##ps:/ [ www.zrss.si/ grss/ wp-content/ uploads/ koncept-
dela-z-nadarjenimi-neenci.pdf

Zagar, D., Arta¢, J., Bezi¢, T., Nagy, M. in Purgaj, S. (1999). Odkrivanje in delo z nadatjenimi ucenci.
https:/ | www.gov.si/ assets/ ministrstva) MIZS | Dokumenti/ Osnovna-sola/ Ueni-nacrti/ Drugs-
konceptualni-dokumenti] Odkrivanje_in_delo_3_nadarjenimi_ncenci



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

102 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK




DIE ZUKUNFT DER ELEMENTAREN
SPRACHERZIEHUNG IST DIE
VIELSPRACHIGKEIT ALS
»MUTTERSPRACHE(N)“

WOLFGANG LEOPOLD GOMBOCZ

Karl-Franzens-Universitit Graz, Institut fur Philosophie, Graz, Osterreich
gombocz(@uni-graz.at

Der Artikel argumentiert, dass jeder Mensch neben dem Recht auf
Bildung, das wir zwar als Schulpflicht verstehen, aber nicht als
Zwang wahrnehmen, auch das Recht auf einen mindestens
zweioder dreisprachigen Unterricht in der Grundschule hat. Er
unterscheidet zwischen simultan zweisprachigen Menschen und
sukzessiv  zweisprachigen Menschen. Im Grunde lernen
zweisprachige Kinder beide Sprachen auf die gleiche Weise, wie
die Kinder, die nur eine Sprache héren und sprechen. Die meisten
Expertinnen und Experten sind sich einig, dass Kinder von
Geburt an zwei Sprachen lernen sollten, wobei das Zuhoren allein
bei der Mutter nicht ausreicht. Dartiber hinaus muss das Lernen
beider Sprachen strukturiert sein, d. h. es muss klar sein, wann
welche Sprache gesprochen wird, in welcher Situation welche
Sprache verwendet wird usw., was dem Kind hilft, die beiden
Sprachen klar zu unterscheiden. Der Autor verteidigt die These,
dass funktionale Mehrsprachigkeit in der Gesellschaft,
insbesondere bei nationalen Minderheiten, unvermeidlich ist, und
bietet sechs Argumente an, die Teil seiner umfassenderen
Sichtweise zu diesem Thema sind. Diese kénnten als Appell
verstanden werden, dass das Ziel jedes Schulsystems darin
bestehen sollte, Menschen auszubilden, die mehrere Sprachen
sprechen und somit mehrere Kulturen kennen, was zu gréferer

Toleranz in der Gesellschaft beitragen wird.

https://
10.18690/um.ff.11.

ISBN
978-961-299-082-4

Schlisselworter:
Mehrsprachigkeit,
Mutter: he,

Zweispra

Toleranz,

Nationale Minderheiten

\aribor Press




‘um.ff.11.2025.6

978-961-299-082-4

Kljuéne besede:
vecjezicnost,

Strpnost,

narodnostne manijsine,

dvojezi¢nost.

materni jezik

PRIHODNOST OSNOVNEGA
JEZIKOVNEGA IZOBRAZEVAN]JA JE
VECJEZICNOST KOT »MATERNI
JEZIK(I)«

WOLFGANG LEOPOLD GOMBOCYZ

Univerza Karl-Franzens v Gradeu, Inititut za filozofijo, Gradec, Avstija
gombocz(@uni-graz.at

Clanek zagovarja stalis¢e, da ima vsak ¢lovek poleg pravice do
izobrazevanja, ki jo sicer razumemo kot Solsko obveznost, ¢eprav
je ne dojemamo kot prisile, tudi pravico do vsaj dvojezicnega ali
trojezicnega pouka v osnovni Soli. Loc¢i med simultano
dvojezi¢nimi ljudmi in sukcesivno dvojezi¢nimi ljudmi. V bistvu
se dvojezicni otroci oba jezika ucijo na isti nacin kot otroci, ki
slisijo in govorijo zgolj en jezik. Vecina strokovnjakov se strinja,
da naj bi se otroci udili dveh jezikov ze od rojstva, pri cemer pa
poslusanje zgolj matere ni dovolj. Poleg tega mora biti ucenje
obeh jezikov strukturirano, tj. jasno mora biti, kdaj se govori en
in kdaj drugi, v kateri situaciji se uporablja en in v kateri drugi itd.,
kar otroku pomaga, da jasno loci en jezik od drugega. Avtor v
obrambo trditve, da se funkcionalni vecjezi¢nosti v druzbi ne
moremo ve¢ izogniti, posebej ko gre za narodnostne manjsine,
ponuja Sest trditev, ki so del njegovega sirSega pogleda na to temo,
povzeli pa bi jih lahko kot apel k temu, da mora biti cilj vsakega
Solskega sistema izobraziti ljudi, ki govorijo vec jezikov in ki tako

poznajo ve¢ kultur, kar bo pripomoglo k vedji strpnosti v druzbi.



W. L. Gombicz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die 1 ielsprachigkeit als

Muttersprache(n) 105

1 Niemand im mitteleuropdischen Grof3raum

der alten Osterreichisch-ungarischen Monarchie, also in einem geografisch
zusammenhingenden & wesentlichen Bestandteil der heutigen EU von 27 Staaten
empfindet -- mehr als zwei Jahrhunderte nach ihrer Einfiihrung -- die ,,allgemeine
Schulpflicht®/“Solska obveznost! als einen Zwang; niemand versucht heutzutage sein
schulpflichtiges Kind vor dem Schulbesuch zu verstecken bzw. vom Unterricht fern
zu halten. Und nicht nur das, nein, man spricht von einem Menschenrecht auf
Elementar-Schulerziehung, welches als in jedem Neugeborenen wesentlich
,vorthanden“  gedacht wird wund auch leibliche Eltern wund die
Erstsozialisationsgemeinschaft bindet, ja in die Pflicht nimmt. Quer durch alle
Bevolkerungsschichten existiert dartiber hinaus eine mehrheitliche Zustimmung von
Eltern & Kindern zum Erlernen von Fremdsprachen, seien es Zweitsprachen, seien
es Drittsprachen. Allerdings: Alle Kinder von Sprachminderbeiten sind von Anfang an
mit einer ,,zwangsweisen® mehrsprachigen Sozialisation konfrontiert, und wenn
nicht von Geburt und von der Mutterbrust an, dann mit dem Kindergartenbesuch
(in Ostetreich inzwischen auch pflichtig) oder mit dem Schuleintritt innerhalb des
Systems des Mehrheits- bzw. des ,,Staats“volkes. Immer wieder habe ich in den
letzten dreiig  Jahren bei Volksgruppentagungen zum Problem der
Mehrsprachigkeit im Sinne der Férderung funktioneller Bi- & Trilingualitit Stellung
genommen, regelmiBig die neuesten in- & auslindischen Pidagogen- und
Wissenschaftlerstimmen dazu gehort, den didaktischen Fortschritt diskutiert usw.
Fir  den  grolen  Volksgruppenkongress im  Juni 2000 in
Szentgotthird/Monoster/Sankt  Gotthard in  Ungarn, an welchem neben

! Die derzeit rechtsgiiltige ,,Schulpflicht* ist fiir Osterreich als so genannte ,,Unterrichtspflicht im Schulpflichtgesery
1985 festgeschrieben. Diese Pflicht des Schulbesuches beginnt mit dem auf die Vollendung des sechsten
Lebensjahres folgenden ersten [1.] September, umfasst neun Schuljahre und gilt fur jeden Erdenbiirger, der im
Gebiet der Republik Osterreich dauernd aufhiltig ist. Sie kann unter Anderem durch Besuch einer 6ffentlichen
Schule erfiillt werden oder auch durch Teilnahme an einem gleichwertigen Unterricht (in Privatschulen ohne
Offentlichkeitsrecht, im hduslichen ~ Unterricht oder in  eciner im  Ausland gelegenen elementaren
Bildungseinrichtung). In Osterreich kann demnach ein erwachsendes Kind die Unterrichtspflicht auch durch die
Teilnahme an einem hiuslichen Unterricht erfiillen, falls dieser jenem an einer zur Befriedigung der Schupflicht
geeigneten Schule gleichwertig ist. Voraussetzung ist wie bei Privatschulen ohne Offentlichkeitsrecht die Ablegung
ciner Externisten-Prifung am Ende jedes Unterrichtsjahres vor einer (staatlichen) Kommission, die festzustellen
hat, ob der Lehrplan erfiillt wurde. Aus diesem Grund wird die Schulpflicht in Osterreich, wie auch in anderen
Lindern, die solche Mboglichkeiten zulassen, auch als Bildungs- oder Unterrichtspflicht bezeichnet. - Diese
Unterrichtspflicht wurde von Kaiserin Maria Theresia am 6. Dezember 1774 (anachronistisch gesprochen) fir
Osterreich, fiir Slowenien und fiir alle unter habsburgischer Herrschaft stehenden Linder durch Unterzeichnung
der ,,Allgemeine{n} Schulordnung fiir die deutschen Normal-, Haupt- und Trivialschulen in simtlichen
Kayserlichen Koniglichen Erblindern® generell eingefihrt (damalige Dauer der Schulpflicht: sechs Jahre). Mit
Inkrafttreten des Reichsvolksschulgesetzes von 1869 wurde die Unterrichtspflicht (die auch heute in Osterreich
zutrifft) von sechs auf acht Jahre erhoht.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

106 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Pidagoginnen und Pidagoren von ,Fremdarbeiterkinder-Schulen u. a.
Vertreterinnen und Vertreter der slowenischen Minderheit aus Ungarn & aus der
(6sterreichischen) Steiermark, der Magyaren aus Slowenien und Ungarn, der
Ritoromanen aus der Schweiz und der Sorben aus Deutschland teilnahmen, wurde
ich (als ein Angehdriger der slowenischsprachigen Bevélkerung der sterreichischen
Steiermark und damals auch als Vorstandsmitglied des ,,Artikel-VII-Kulturvereines
fir Steiermark®) schon Monate vorher zu einem Schlussvortrag eingeladen und
vertrat bei diesem ,,Finale furioso® unter anderem die wohl allgemein als provokant
empfundene Auffassung, dass jeder Mensch nicht nur ein Menschenrecht auf die
mwochulpflicht hat, sondern sogar ein Menschenrecht auf mehrsprachigen,

mindestens bi- bzw. besser trilingualen Elementarunterricht.

Auf Grund meiner eigenen Herkunft aus einer Familie mit zweisprachigem
(historisch sogar dreisprachigem) Hintergrund, auf Grund meines Lebens und
Aufwachsens wihrend meiner ersten elf Lebensjahre in einem zweisprachigen Dorf
im Radkersburger Winkel {Radgonski kot}, und sehr bald schon durch (in den
Finfziger- und Sechzigerjahren auch persénlichen) Kontakt mit ,,anderssprachigen®
Klassenkameraden in Volks- und Hauptschule, mit Fliichtlingen tiberhaupt sowie
mit so genannten ,,Volksdeutschen®, spiter auch mit ,,Fremdarbeitern® und
Arbeitsmigranten erfuhr ich immer mehr, dass ein signifikanter Prozentsatz von
Kindern in Osterreich, in Slowenien, in Kroatien, in Ungarn und im GroBiraum
Mitteleuropa tiberhaupt zweisprachig, ja nicht selten sogar dreisprachig aufwichst.
Ich habe Vorschulkinder & Taferlklassler kennengelernt, welche manifest tiber
reichhaltige Sprachkenntnisse verfligten, die es ihnen erlaubten, in beiden Sprachen

zu kommunizieren, ja gelegentlich auch zu dolmetschen.

Sehr bald stiel3 ich jedoch, nicht zuletzt wegen der autobiographischen Einbindung,
in ein Erstsozialisationsbiotop mit slowenischer Dorf- bzw. Umgangssprache und
mit ausschlieBlich deutscher Unterrichtssprache in der Pflichtschule auf Angste,
Widerstinde und auch auf auBlergewShnliche Vorkommnisse im eigenen
Klassenzimmer, welche aus der frithkindlichen Mehrsprachigkeit bzw. aus dem
Umstand einer nichtdeutschen Muttersprache meiner Mitschillerinnen und
Mitschiiler  resultierten.  Eltern, GrofBeltern, Kindergirtner, Lehrerinnen,
Katecheten, Erzicher und schlieBlich der Berufsstand der Logopiden wurden zu

Trigerinnen und Trigern entsprechender Aktivitdten zu Gunsten (wie sie meinten)



W. L. Gombicz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die 1 ielsprachigkeit als

Muttersprache(n) 107

sonst Schaden nehmender Heranwachsender. Fine der Folgen dieser Probleme war

eine Zunahme von Zweifeln, Unsicherheiten und Ablehnungsaktionen.

2 Welche Kinder, welche Erwachsende, werden von mir als
zweisprachig (gegebenenfalls als dreisprachig) bezeichnet?

Die Lebensbedingungen, unter welchen junge Menschen mit mehr als einer Sprache
grol3 werden, sind vielfiltig. Ich traf auf sehr variantenreiche Formen von
Mehrsprachigkeit. Aber trotz der Vielzahl variierender mehrsprachiger
Lebenssituationen entstanden in der Wahrnehmung des jungen Erwachsenen in mir
grosso modo zwei sich selbst voneinander abgrenzende Spezies von multilingualen
Kindern, welche sich in ihrer sprachlichen AuBerungsart wie auch in ihrer

Entwicklung von einander signifikant unterschieden:
Erstens: simultan bilinguale Kinder

Als simultan bilingnal bezeichne ich diejenigen erwachsenden Erdenbiirgerinnen und
Biirger, die sehr frith - wihrend der ersten zwei bis drei Lebensjahre - mit zwei
Sprachen aufwachsen, oft schon von der Mutterbrust an die eine und erste héren
und etlernen, und dann bald eine/die zweite des Vaters oder eines Teils des
Familienverbandes udgl. Haufig geschieht dies dadurch, dass die leiblichen Eltern
unterschiedlichen Muttersprachen angehéren, welche sie bewusst, bevorzugt und
konsequent mit dem Kind sprechen. In solchen Umstinden wichst das Kleinkind
geradezu selbstverstindlich, um nicht zu sagen automatisch, zweisprachig auf -
allerdings nur unter der Voraussetzung, dass es jede Sprache regelmifBlig und
austreichend oft hort und tbt. Einen Richtwert wird man hier wohl so ansetzen
miissen, dass fiir echte Bilingualitit fiir jede der zu erlernenden Sprachen ein Anteil

von 25% der Gesamtzeit nicht unterschritten werden darf.
Zweitens: sukzessiv zweisprachige Kinder

Sukzessiv zweisprachige Kleinkinder horen und lernen innerhalb der ersten zwei-
drei Lebensjahre zunichst nur eine Sprache - ihre Erstsprache als Muttersprache.
Ab dem Alter von drei oder vier Jahren kommt dann eine weitere Sprache hinzu.
Hiufig ist dies (in Osterreich dann) der Fall, wenn muttersprachlich nicht-deutsche
Kinder ab drei Jahren eine deutschsprachige Kindertagesstitte besuchen.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

108 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

3 Wie verliuft die Sprachentwicklung von simultan bilingualen
Kindern?

Simultan zweisprachige Kleinkinder lernen die beiden Sprachen im GrofBlen und
Ganzen genauso wie jene Kinder, welche nur eine Sprache héren und lernen, also
monolingual aufwachsen. Beide Gruppen von Kleinkindern sprechen spitestens um
den ersten Geburtstag herum ihre ersten Worte aus, formulieren mit etwa 18
Monaten bereits Zweiwortsitze und kénnen mit drei Jahren auch schon tberaus
lange Sitze bilden, die sich durchaus korrekt anhéren. Allerdings gibt es zwel
wichtige Besonderheiten bei bilingualen Kindern, die v6llig normal sind. Zum einen
beeinflussen sich die Sprachen gegenseitig bei der Aussprache. So rollen zum
Beispiel russisch-deutsch-sprachige Kinder (und auch Erwachsende) das R auch
dann, wenn sie Deutsch sprechen. Zum anderen treten hidufig Sprachvermischungen
auf. Das konnen einzelne Worter (,,Mrs. Carr half mir beim Spelling®; ,,Ich gehe
zum Swimming-Pool now) aber auch grammatische Elemente sein (,,I have Daddy
gehelpt™; ,,I have my friend Stefanie gesawt®). Wihrend man traditionell glaubte,
derlei Sprachvermischungen seien deutliche Zeichen dafiir, dass alle Erwachsenden
mit zwei (und erst recht mit drei) Sprachen tiberfordert sind und keine der Sprachen
richtig lernen, weil man heutzutage, dass Sprachvermischungen eine sehr kreative
Nutzung der gesamten sprachlichen Kompetenz sind. So haben die Kinder zum
Beispiel die Moglichkeit, Wortschatzliicken in der einen Sprache mit Wértern aus
der anderen Sprache zu fiillen und koénnen somit die Verstindigung aufrecht
erhalten - aber natiirlich nur dann, wenn der Gesprichspartner ebenfalls beide
Sprachen versteht. Die bilinguale Kompetenz eines jungen Erwachsenden bleibt
aber nur so lange erhalten, wie er beide Sprachen auch tatsichlich regelmiBig und
oft genug im Alltag benutzt. Sobald eine Sprache nicht {mehr hiufig} mit dem Kind

gesprochen witd, verlernt es diese wieder.



W. L. Gombicz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die 1 ielsprachigkeit als

Muttersprache(n) -

4 Wie verlduft die Sprachentwicklung von Erwachsenden, die (Deutsch
oder z. B. auch Englisch als) Zweitsprache erlernen?

Kinder und Jugendliche, die eine Fremdsprache? lernen, also sukzessiv bilingual
aufwachsen, haben vorgingig (im Falle meiner eigenen Tochter Magdalena etwa fiinf
Jahre lang) bereits hér- und sichtbare Fihigkeiten bzw. Kompetenzen in ihrer
Erstsozialisationssprache/Muttersprache ausgebildet. Diese  Kenntnisse
unterstlitzen sie dabei, sich die ersten Vokabel der zweiten Sprache ékonomisch
anzueignen. Allerdings sind Geschwindigkeit und Erfolg, mit welchen sukzessiv
bilinguale Kinder eine Fremdsprache erlernen, unerwarteten Unterschieden
unterworfen. Dabei gilt: Je frither ein Kind eine zweite Sprache erwirbt, je 6fter es
diese in einer guten Qualitit (von Muttersprache sprechenden Menschen) hort, je
attraktiver dieser neue Sprachunterricht fiir das Kind gestaltet wird und je mehr die
Zweisprachigkeit von den Bezugspersonen des Kindes (Familie, Erzieherinnen,
Lehrerinnen) geschitzt wird, desto schneller bzw. desto besser lernt der Erwachsene
dieses Idiom. Oft ldsst sich ein Zweitspracherwerb in folgender Weise bzw. mit
einem  derartigen  Verlauf beobachten: In den ersten Tagen des
Fremdsprachkontakts und - regelmifig - sogar wochenlang anhaltend schweigen die
Schilerinnen  und  Schiiler und  versuchen, sich Uber nonverbale
Kommunikationsméglichkeiten (Hinde, Blicke, Mimik) mitzuteilen. Wenn sie sich
in die Laute der neuen Sprache eingehdrt haben, versuchen sie zunichst hiufige
Sprachroutinen (Guten Morgen!, Good morning!, How do you do?, Wie geht’s dir?,
Where is the bathroom?, Ich habe Durst) zu benutzen. Nach und nach lernen sie
einzelne Worte, welche sie dann ab einer WortschatzgroB3e von etwa 50 Vokabeln in
Zwei- und Mehrwortsitzen zu kombinieren beginnen. Bereits nach 7 bis 10
Monaten Sprachkontakt kénnen die meisten sukzessiv zweisprachigen Kinder sich
gut mit anderen unterhalten und verstehen fast alles, wenn man das Gesagte mit
Gesten oder Bildern auch noch unterstiitzt. (Meine Tochter hat im ,,Versuchsjahr
1977 bis Weihnachten (Dezember), also fast vier Monate lang, kein englisches Wort
in der Schule gesprochen, aber ab Mitte Janner 1978 anstandslos mit bereits gutem

Englisch kommuniziert, d. h. dieses Schul- bzw. Umgangsenglisch verstanden und

2 Ich verweise hier auf meine damals fiinfjahrige TOCHTER MAGDALENA (*10. Mai 1972), welche mich im
August 1977 fir ein akademisches Jahr nach Boulder, Colorado, USA, begleitete, wo sie wegen der dortigen
gesetzlichen Schulpflicht ab dem vollendeten funften Lebensjahr ,,eingeschult™ werden musste und in eine rein
englischsprachige Kindergarten-Klasse mit 16 Schiilern eingeteilt wurde; sie erhielt gemeinsam mit einem
Einwandererkind (mit kroatischer Muttersprache) Férderunterricht in amerikanischem Englisch. (Manche meiner
damaligen Beobachtungen flieBen hier ein.)



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

1o FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

in der Regel hat sie auch verstandlich geantwortet.) Um jedoch ohne Schwierigkeiten
im Schulalltag mitzukommen, miissen die jugendlichen Erwachsenen tber diese
grundlegenden Sprachfihigkeiten hinaus die grammatischen Besonderheiten des
neuen/zweiten Idioms erlernen. Dies nimmt oft eine Dauer von bis zu drei Jahren
in Anspruch. Und manche Fehler (im Deutschen oft der falsche Artikel bzw. eine
falsche Mehrzahlform, aber auch eine falsche Zeitengebung) bleiben bis ins

Erwachsenenalter bestehen.

5 Welche Bedeutung bzw. Signifikanz hat die Muttersprache von
Migrantenkindern?

Im Wege der Muttersprache wurde bzw. wird nicht nur sprachspezifisches Wissen
vermittelt (Wortschatz, Grammatik, etc.), sondern tber sie tauchen die Kinder in die
emotionale und kulturelle Welt ihrer Umgebung bzw. ihrer zeitgleichen
Erstsozialisation ein. Dass eine mdglichst intuitive und echte Eltern-Kind-
Beziehung  entsteht, welche fiir die Persénlichkeitsentwicklung  des
Heranwachsenden tUberaus wichtig ist, sollten Eltern und Familienangehérige stets
darin unterstitzt werden, ihre eigene Muttersprache (bezichungsweise diejenige
Sprache, in der sie sich zu Hause fithlen bzw. welche sie dominant zu Hause
sprechen) mit dem Kinde zu verwenden. Natiirlich ist es dariiber hinaus wichtig,
dass der junge Mensch durch die Kommunikation mit anderen Menschen méglichst
frith in die Sprache des Landes, in dem er lebt, eintaucht. Denn: Je frither die Kinder
die Umgebungssprache lernen, desto weniger sind sie zu Schulanfang bzw. zum
Beginn der Alphabetisierung  bildungsbenachteiligt. Deshalb  sollte  der
entscheidende  Forderschwerpunkt in  Kindertageseinrichtungen, also in
Kindergirten und FElementarschulen, auf dem pflichtigen Angebot zweier
Sprachen - fiir alle Kinder - liegen. Oder mit anderen Worten ausgedriickt: Mit dem
Eintritt in den Kindergarten (spitestens aber mit 5 Jahren) erfihrt jede Schilerin

und jeder Schiiler verpflichtenden Unterricht in wenigstens zwei Sprachen.

6 Was werden Eltern und Pidagoginnen und Pidagogen tun, um die
mehrsprachige Entwicklung aller Kinder zu unterstiitzen?

Die meisten Spezialistinnen und Spezialisten und fast alle Ratgeber sind sich dartber
einig, dass Kinder sehr frith, am besten von der Mutterbrust an, zwei Sprachen héren

und erlernen. Der mitterliche Monolog allein wird allerdings keine ausreichende



W. L. Gombicz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die 1 ielsprachigkeit als

Muttersprache(n) -

Grundlage bilden kénnen; es muss gesprochene Sprache gehort werden, d. h. héren
und mit Erfolg lernen stiitzt sich auf ein Gesprich dritter Personen. (A fortiori gilt
dies dann ebenso fiir sukzessiv eine zweite Sprache Erlernende mit dem ersten Tag
des Eintrittes in die entsprechende Betreuungs- bzw. Bildungseinrichtung.) Im
Familien- bzw. im Erstsozialisationsverband wird jeder Elternteil konsequent die
eigene Muttersprache mit dem Kind sprechen, und wenn es eine davon verschiedene
gemeinsame Familiensprache gibt, werden andere Familienmitglieder gleichbleibend
& konsequent immer dieses zweite oder gar ein drittes Idiom verwenden, also in
eventu sich auch in zwei Idiomen zu Gehér bringen. Dieses Prinzip nennt man in
der Fachwelt "One person - one language". Allerdings ldsst sich der Alltag nicht
immer so klar nach diesem Prinzip einteilen. Es ist aber jedenfalls fur die
zweisprachige Entwicklung des Kindes sehr wichtig, wenn es eine Familien- und
eine Umgebungssprache gibt oder aber (zumindest) zwei Sprachen in verschiedenen
Situationen eingesetzt werden (Meine Tochter sagte 1978 in den USA zu mir: "Beim
Kuscheln reden wir Deutsch und beim Einkaufen und im Kino Englisch."). Egal in
welcher Konstellation die verschiedenen Sprachen im Alltag des Kindes auftauchen,
entscheidend ist immer: Es sollte eine klare Struktur, eine klare Zuordnung zu
Sprechern und Situationen geben, damit das Kind die beiden Sprachen deutlich
voninander trennen kann. Und sollten beide Elternteile (oder mehrere
Familienmitglieder) auch die andere Sprache sprechen, muss fiir den sukzessiv
Bilingualen immer klar sein, welche Sprache wo und von wem gesprochen wird. Dies
auch deshalb, um in der Regel den kompetent Sprechenden gegentiber dem Kinde
,seine” Sprache verwendet. Darliber hinaus ist es wichtig, dass ein Kind beide
Sprachen regelmiBlig und so hiufig hort, dass es im Wochendurchschnitt auf
mindestens 25-30% der Zeit kommt (Nicht nur einmal pro Wochel).

7 Wie kénnen Pidagoginnen und Pidagogen und Logopidinnen und
Logopidden  (Spracherzieherinnen wund  Spracherzieher) die
(deutschen) Sprachfihigkeiten von Migrantenkindern férdern?

Es gibt seit Jahren in Osterreich, in Slowenien, in Ungarn und auch in Deutschland,
reichhaltige ~ Sprachférderprogramme  fiir  (vorschulische und auch  fiir
pflichtschulsimultane) Kindertageseinrichtungen, die mit dem Ziel eingesetzt
werden, Kinder mit einer fremden Muttersprache beim Zweitspracherwerb zu
unterstiitzen. In Osterreich und in Deutschland sind dies Kinder mit nicht-deutscher

Muttersprache. Diese besondere Forderung ist sinnvoll - vor allem bei denjenigen



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

112 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Kindern/Jugendlichen, die erst kurz vor der Einschulung systematisch mit der
deutschen Sprache in Berithrung kommen. Aber es sollte nicht dabei bleiben,
einzelne Kinder fiir maximal 30 Minuten pro Tag aus der Gruppe herauszunehmen,
um ihnen bestimmte Sprachstrukturen nahe zu bringen. Vielmehr sollte der
Schwerpunkt auf der sprachférderlichen Gestaltung des Kindergarten- bzw. des
Tagesschulalltages liegen. Dabei wird das Sprachlernen nicht in einen
,oprachunterricht™ verpackt, sondern die Kinder lernen im natirlichen und
alltidglichen Miteinander. Dabei ist es vor allem wichtig, dass die Erzieherinnen und
Erzieher bemiiht sind, so viele Alltagshandlungen wie mdglich sprachlich zu
begleiten, viele Wiederholungen zu verwenden und den Spal3 an der zweiten Sprache
zu wecken. Bei den Kindern, die gerade erst am Anfang des deutschen
Spracherwerbs stehen, sollte nonverbale Kommunikation (Gestik und Mimik)

cingebunden werden, um den Bedirfnissen der Kinder entgegen zu kommen.
8 Fazit

An einer funktionellen Multilingualitit (in der Regel mindestens
Trilingualitit) in der Zukunft der Sprachminderheiten fiihrt kein Weg vorbei; dass
diese Mehrsprachigkeit nicht mehr und nicht weniger als eine besondere Form
allgemein anzustrebender funktioneller? Multilingualitit aller Menschen sein soll, ist
meiner Meinung nach die Folge einer diesbezliglichen menschenrechtsartigen
,»Eigenschaft™ aller Menschen. Diese Auffassung formulierte ich damals am 3. Juni.
2000 in neun Thesen aus, von welchen ich hier und heute, 20 Jahre spiter, jene
auswihle, die ich gerade im Kontext dieser Festschrift fiir Rudi Kotnik wegen ihrer

substanziellen Basikalitit wiedergebe:

Erste These: Anzustreben ist Zeisprachigkeit mit dem Ziel funktioneller Bilingnalitat (besser
noch: Trilingnalitit) aller Menschen! Zweisprachigkeit, sei sie natirlich, sei sie eine Folge
der erzwungenen Erlernung der Staats- oder Unterrichtssprache, ist grundsitzlich
nur durch bilingualen Elementarunterricht sinnvoll méglich und fihrt nur so zu
einer vollen Sprachkompetenz. Dabei ist die Mehrsprachigkeit (ich verweise als ein
Beispiel auf den anfinglich prinzipiell dreisprachigen Elementarnnterricht bei den

Dolomitenladinern im Gadertal im Osten Stdtirols) gleichwertig zu entfalten,

? Hinter dem Ausdruck ,,funktionell“ verbirgt sich die Idee, dass zwei oder drei Sprachen vollkommen und gleich
gut beherrscht werden!



W. L. Gombicz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die 1 ielsprachigkeit als

Muttersprache(n) 113

ausgeglichen zu férdern, zugleich zu beniitzen und zu lehren. Um es zu wiederholen:
Das Entscheidende ist der ausgeglichene bzw. gleichwertige Unterricht der Sprachen
selbst und eine reziproke Verwendung aller Sprachen auch als Unterrichtssprachen.
Man darf in diesem Zusammenhang nicht die Augen davor verschlieBen, dass
Regiolekte unter bestimmten Umstinden die Hochsprache ersetzen kénnen bzw.
eventuell sogar miissen, insbesondere auch dann, wenn sie wie das Slowenische im
Porabje/Raabagebiet Ungarns oder das Ungarische im Prekmurje/Ubermurgebiet
Sloweniens sprach- und kulturbezogene Sonderentwicklungen tber mehrere
Generationen  (ib)etlebt haben und wenn Teile der nachkommenden
»sprachzugehorigen™ Generation die Muttersprache der Eltern ganz eigentlich erst
mit dem Schulbesuch zu erlernen beginnen. Einen Sonderfall stellen die sich seit
1992 wieder organisierenden autochthonen Gottscheer in der Republik Slowenien
dar, da hier bei nichtmehrsprachiger Erstsozialisation Muttersprache (das archaische
Gottscheberische) und familiale Erstsprache auseinanderfallen, weil durch die
quantitative Kleinheit der kompakt siedelnden Betroffenen im monolingualen Fall

die Umgebungssprache Slowenisch die Erstsozialisation bestimmt.

Zweite These: Die multilingnale Alphabetisiernng ist prinzipiel] und alle Kinder (auch die
Sprissiinge der Mehrheitsbevolkernng bzu. der Migranten- und Fliichtlingsfamilien) umfassend der
einsprachigen Einschulung/ Erziehung vorzuziehen! Funktionelle Multilingnalitit als Ziel muss
am Anfang der Elementarschule bzw. in Slowenien und Osterreich jett nach nenesten gesetlichen
Regelungen anch vom ersten Tag an in den verpflichtenden Kindergartenjahren steben. In einem
solchen Modell einer Mehrfachalphabetisierung fillt auch das Problem weg
feststellen zu miissen, welche Sprache im Falle der Unklarheit der ,,tatsdchlichen®
Erstsprache als Alphabetisierungssprache gewihlt werden soll. Die zweite These ist
tber die Einsprachigkeit hochzuhalten, weil die bilinguale Grundschule wesentlich
vorteilhaftere Folgen nicht nur im Sprachkonfliktfall zeitigt (Im Spannungsfeld von
Htatsdchlicher” und ,,emotionaler Erstsprache den Unterricht in der ,besser
beherrschten® Sprache und damit monolingual zu erteilen, wiirde in der Regel
bedeuten, Konflikte fortzuschreiben.).

Diritte These: Die clementare Zweisprachigkeit bis zum ebnten Lebensjabr, also durch
wenigstens fiinf Jabre fiibrt zur verwirklichungswiirdigen Mdoglichkeit der Erlernung einer dritten
Sprache, nach Maglichkeit einer Grofsprache, ab der fiinflen oder wenigstens ab  der
sechsten/ siebenten Schulstufe. Zieht man den engeren ,,pannonischen® Kontaktraum

magyarisch, slowenisch, kroatisch und deutsch sprechender Bevélkerungsgruppen



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

114 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

in Betracht, dann wird man an Englisch, Deutsch, Italienisch, Franzdsisch;
Kroatisch (Kroatoserbisch, Serbokroatisch), Ungarisch, Slowenisch, Russisch und
Spanisch (etwa auch in dieser Reihenfolge) als Drittsprachen bzw. Grofsprachen
denken, nicht jedoch - um hier sich selbst ,erklirende® Beispiele anzufiihren - an
Dinisch, Finnisch, Sorbisch oder Ritoromanisch. Die eigene(n) Sprache(n) ,,kiirzen
sich® bei ,,Staatsvolkern® aber auch bei Volksgruppen mit einem ,,Mutterland*
heraus, womit im Falle der Trilingnalitit immer wenigstens eine GroB3sprache tbrig
bleibt, welche nach Wahl auch stets Englisch sein kann.

Vierte These: Die These von einer allgemeinen vielsprachigen Alphabetisiernng legt nabe, die
Zweisprachigkeit ins Elternhans bhinein zu reklamieren. Das aber muss gelernt sein! Zwei Eltern
— zwei Sprachen, zwei Generationen — also zwei Sprachen, sind tiberall dort, wo sie
natiitlich auftreten, brauchbare Modelle. Dass eindeutig einsprachige Kinder
zunichst in ,ihrer* Sprache abgeholt werden miissen, ist selbstverstindlich. Aus
dem Umstand monolingualen Kindergarten- bzw. Schuleintritts — eine und nur eine
Sprache ist immer die besser beherrschte Sprache! -- aber folgt sogleich, dass es eines
Alphabetisierungsschubes hin zur Bilingualitit bedarf und das vom ersten Tag des
Kindes im Kindergarten bzw. in der Grundschule an. Die vorsitzliche Bilingualitit
des Unterrichts bedient sich beim einsprachigen Kind der tatsichlichen Erstsprache
als eines Zugangs, da der Ausfall des Elternhauses erst weggemacht werden muss.
Die Sprache eines ,,geborenen Monolingualen® wird immer und bei aller Erziehung
eine der Alphabetisierungssprachen bleiben (miissen). — In diesem Zusammenhang
ist daran zu erinnern, dass es hier hiufig darum geht, dem Elternwunsch
entsprechend dem einsprachigen Kindergarten- bzw. Schulkind die ,,echemalige bzw.
die emotionale Muttersprache® beizubringen. Notwendigerweise stellen sich hier
Entscheidungskonflikte ein, wenn man wie z. B. bei den Gottscheern neben dem
Slowenischen die ,,chemalige* Muttersprache der Volksgruppe anstrebt: Soll man
zuerst der deutschen Hochsprache oder zuerst dem im autochthonen
Siedlungsgebiet noch rudimentir gesprochenen gottscheberischen Idiolekt den
Vorzug geben? Ein dhnlicher Fall liegt dort vor, wo die Staatssprache als tatsidchlich
gesprochene Umgebungssprache der assimilierten Volksgruppenkinder —die
Neuerlernung der Muttersprache der Elterngeneration insofern begtinstigt, als sie
sich bzw. wenn sie sich konkurrenzlos als zweite Sprache anbietet. Dabei kann aber
das kindliche Etrlernen der Hochsprache erst recht die (Enkel) Kinder der
Altvorderengeneration entfremden, wenn der Regiolekt der Vorfahren bzw. die



W. L. Gombicz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die 1 ielsprachigkeit als

Muttersprache(n) =

Idiolekte der Eltern sich vom gesprochenen, aber aushiusig etlernten Idiom der

Kinder so sehr unterscheiden, dass es eines ,,Ubersetzers bedarf.

Fiinfte These: Die allgemeine Schulpflicht ab dem sechsten Lebensjabr ist kein kleinerer Zwang
als eine allgemeine zwei- oder dreisprachige Alphabetisierungspflicht! Was heilit das? Die
allgemeine  Schulpflicht  (einschlieBlich  einer pflichtigen  vorschulischen
Kindergartenperiode) ist nicht nur Zwang oder Tyrannei, sie stellt sogar ein
parasitires Menschenrecht (nimlich des Rechts auf Bildung) dar. Aufgrund der
Allgemeinen Menschenrechtserklarnng von 1948 ist ohne Weiteres davon auszugehen, dass
jede Freistellung von der Schulpflicht eine Menschenrechtsverletzung sui generis
darstellt. Prinzipiell mdchte ich argumentieren, dass ein allgemeines Menschenrecht
auf funktionelle Bilingualitit bzw. Multilingualitit besteht, welches alle Eltern
lebendgeborener Kinder ganz eigentlich ebenso in die Pflicht nimmt wie die
allgemeine Schulpflicht (in eventu einschlieBllich einer vorschulischen pflichtigen
Kindergartenperiode). A fortiori gilt diese Verpflichtung dann auch fir die
Gesellschaft bzw. fiir den Staat.

Sechste These: Zwei-  bzw.  Dreisprachigkeit  meint  anch  Zweifach- bz
Dreifachkulturalitit, Multikulturalitit!  Obschon man sehr wohl funktionelle
Multilingualitdt anstreben und auch erreichen kann, wird man zugeben miissen, dass
eine gleichermallen ,,funktionelle Multikulturalitit® mehr Ziel als tatsichlicher
Endpunkt einer Entwicklung sein wird bzw. bleiben muss. Derlei Multikulturalitit
kann indes nur in Graden exemplifiziert werden. Und natiirlich wird es auch immer
Menschen geben, die neben ihren ,,natiirlichen® weitere Sprachen mit voller
funktioneller Kompetenz erlernen, aber auch solche, die neben diesen Sprachen
Fremdsprachen mit gewissen elementaren Kenntnissen und eben nur diesen

,,beherrschen.

Siebente These: ,Ich muss zuerst ein braver Bilingualer/ Trilingualer sein, bevor ich ein guter
Kroate, Slowene, Ungar, Serbe, Deutscher sein kann!““Wie es das Motto des Beitrages nach
dem Wort von Andreas Heintze (Berlin) formuliert hat, sieht man als Anhinger
solcher Thesen die Zukunft der Muttersprache in der funktionellen
Mehrsprachigkeit.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

16 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Literaturhinweise

Bausch, K.-R., Christ, H., & Krumm, H.-J. (Eds.). (2002). Handbuch Fremdsprachenunterricht (4th rev.
ed.). Francke.

Egger, K., & Lardscheider MacLean, M. (2001). Dreisprachig werden in Griden: Eine Studie 3um
Spracherwerb in der friiben Kindheit. Istitut Pedagogich Ladin.

Elgin, S. H. (2000). The langnage imperative: How learning langnages can enrich your life. Westview Press.

Gombécz, W. (2003). Neun Thesen zur ,,Theorie” des Minderheitenschulwesens beziiglich des
Elementarunterrichts. In G. Ruda (Ed.), Minderheitenschulen — Zweisprachiger Unterricht (pp. 55—
65). Verlag Dr. Kovac.

Gombéez, W. (2004). Fir das allgemeine Menschenrecht auf mehrsprachige Alphabetisierung als
nichster Phase der Schulpflicht. In M. Sertl, G. Khan-Svik, & J. Zuber (Eds.), Integration?
Migration — Rassismus — Zweisprachigkeit (pp. 78—80). Studienverlag.

Gombécez, W. (2004a). Das ,,allgemeine Menschenrecht® auf mehrsprachigen Elementarunterricht. In
H. Arlt (Ed.), Das Verbindende der Kulturen (Nol. 1, pp. 292—-293). INST.

Gombéez, W. (2004b). Das allgemeine Menschenrecht von Kindern auf mehrsprachigen
Grundschulunterricht als Reformerweiterung der allgemeinen Schulpflicht. In H. Arlt (Ed.),
Das Verbindende der Kulturen (Vol. 1) [CD-ROM]. INST.

Griter, T., & Paradis, J. (Eds.). (2014). Iuput and experience in bilingnal development. Benjamins.

Gutownig, M. (2001). Zeit fiir Mebrsprachigkeit. CIFEM.

Gutownig, M. (2002, December). Zeit fiir Mehrsprachigkeit. Warum sich Eltern fiir multilinguale
Kinder entscheiden. CIFEM News, 2002(4), 8-10.

Hermanik, K.-J., & Promitzer, C. (Eds.). (2002). Grenzentos zweisprachig: Die Erinnernngen des
Kenschlersohnes Anton Santel (1845—1920). Leykam,

Janich, N., & Greule, A. (Eds.). (2002). v in Eurgpa: Ein internationales Handbuch. Narr.

Kohnert, K., & Derr, A. (2004). Language intervention with bilingual children. In B. A. Goldstein
(Ed.), Bilingnal langnage development and disorders in Spanish-English speakers (pp. 311-338).
Brookes.

Langner, M. (2001). Fremdsprachenvermittlung an einer zwei-/mehtsprachigen Universitit. In K.
Adamzik & H. Christen (Eds.), Sprachkontakt, Sprachvergleich, Sprachvariation.

O’Reilly, C. C. (Ed.). (2001a). Language, ethnicity and the state: V'ol. 1. Minority languages in the Enropean
Union.

O'Reilly, C. C. (Ed.). (2001b). Language, ethnicity and the state: Vol. 2. Minority langnages in Eastern Europe
post-1989.

Pallauf, K. (2005). Kinder haben Menschenrechte [Unpublished diploma thesis]. Universitit Graz.

Paradis, J., Crago, M., Genesee, F., & Rice, M. K. (2003). French-English bilingual children with SLI:
How do they compare with their monolingual peers? Journal of Speech, Language, and Hearing
Research, 46(2), 113-127.

Riedel, R. (2003). Die nationale Minderheit der Sorben und ihr Schulwesen. In G. Ruda (Ed.),
Minderbeitenschulen — Zweisprachiger Unterricht (pp. 126—133). Verlag Dr. Kovac.

Ruda, G. (Ed.). (2003). Minderbeitenschulen — Zweisprachiger Unterricht. Verlag Dr. Kovac.

Siguan, M. (Ed.). (2000). La edncacién bilingiie: V'einte anios del seminario sobre lengnas y educacion. Portico
Librerfas.

Skutnabb-Kangas, T. (1999). Education of minorities. In J. A. Fishman (Ed.), Handbook of langnage and
ethnic identity. Portico Librerfas.

Tracy, R. (2007). Wie Kinder Sprachen lernen: Und wie wir sie dabei unterstiitzen konnen. Francke.

Varga, J. (2003). Zweisprachiger Unterricht in Slowenien. In G. Ruda (Ed.), Minderheitenschulen —
Zweisprachiger Unterricht (pp. 9-25). Vetlag Dr. Kovac.

Wetzel-Kranz, B. (2001). Biel zwanzig Jahre danach. In K. Adamzik & H. Christen (Eds.),
Sprachkontakt, Sprachvergleich, Sprachvariation.



COSMO-MULTICULTURALISM:
TOWARDS COSMOPOLITAN
SOLIDARITY

978-961-299-082-4

NENAD MISCEVIC

University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia

Cosmopolitanism and multiculturalism are the main routes of Keywords:
escape from nationalism-populism. They can be combined, since
there is no deep conflict between the two; moreover, their
combination is consistent and desirable. It would be the global
homeland of various vernaculars rather than a land of unitary
Esperanto. The paper proposes relatively simple heuristics for
passing from the usual multicultural conception to a cosmopolitan
one. It lists the generally accepted requirements of multicultural
solidarity and sketches the main lines of a cosmopolitan extension
of them. Since a function of cosmopolitan norms is precisely to
promote multicultural interests, this conception is conceptually
coherent and morally progressive; one might hope that it is also
politically feasible. This yields simple requirements on the
cosmopolitan institutional structure needed to accommodate

cultural pluralism.




siorg) KOZMOMULTIKULTURALIZEM:

‘um.ff.11.2025.7

NAPROTI KOZMOPOLITSKI
SOLIDARNOSTI

978-961-299-082-4

NENAD MISCEVIC

Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija

Kljuéne besede: Kozmopolitizem in multikulturalizem sta glavna nacina bega pred

kozmopolitizem,
multikulruralizem, nacionalizmom — populizmom. Lahko ju zdruzimo, saj med njima
ku1.m et ni globokega konflikta; poleg tega je njuna zdruzitev konsistentna
izobrazevanje in zazelena. To bi bila globalna domovina razlicnih ljudskih
jezikov in ne dezela enotnega esperanta. Prispevek predlaga
razmeroma preprosto hevristiko za prehod od obicajne
multikulturne zasnove h kozmopolitski. Navaja splosno sprejete
zahteve veckulturne solidarnosti in orise glavne smernice njihove
kozmopolitske Siritve. Ker je funkcija kozmopolitskih norm
ravno spodbujanje veckulturnih interesov, je ta koncept
konceptualno koherenten in moralno napreden; lahko bi upali, da
je tudi politicno izvedljiva. To prinasa preproste zahteve za
kozmopolitske institucionalne strukture, potrebne za prilagoditev

kulturnemu pluralizmu.




N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 119

1 Introduction

In teaching philosophy to future philosophy teachers, Kotnik has been discussing
urgent political issues, and, among others, expressing attitudes in favour of migrants
and refugees; in this respect he was promoting cosmopolitan education of future
educators (see his 2017 paper, he wrote for my Festschrift — I am happy to return

the favour with my contribution).!

Here, we address the two faces of cosmopolitan attitudes, quite forgotten in the
literature on cosmopolitanism in general but present in the work on cosmopolitan
education. The first face is the one of theory, moral and political, the second is the
“existential” face, the promotion of cosmopolitanism as an existential attitude. The
paper discusses the ties between the two, questioning the isolationism of the
mainstream theoretical cosmopolitan literature, which totally abstracts from the
other, existential face. In the course of the discussion, it also refers to the issues of
Slovenian reactions to the refugee problem, thus continuing Kotnik’s engagement
with topics close to him and to his and our students. Our general topic is how to
manage ethno-cultural diversity and retain elements of solidarity between diverse
groups. It is a burning question on the present-day political scene, as testified by
Chandran Kukathas:

“If any issue dominates contemporary political theory, it is how to deal with cultural
diversity and the claims — moral, legal, and political — made in the name of ethnic,
religious, linguistic, or national allegiance (Kymlicka, 2001, p. 17). Today,
governments are confronted by demands from cultural minorities for recognition,
protection, preferential treatment, and political autonomy within the boundaries of
the state. Equally, international society and its political institutions, as well as states
themselves, have had to deal with demands from various peoples for political
recognition as independent nations, and for national self-determination” (KKukathas,
2004, p. 250).2

It is implicit in many international documents; for example in Article 27 of the
International Covenant on Civil and Political Rights:

! 'The main ideas of the paper have been presented at the Department of Philosophy at the Faculty of Arts in
Maribor, on Dec. 16, 2021; thanks go to all participants, in particular Friderik “Fridi” Klampfer, Bojan Borstner and
Danilo guster, for their discussion.

2'The quotation from Kymlicka is from his 2001 book.



120 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

“In those States in which ethnic, religious or linguistic minorities exist, persons
belonging to such minorities shall not be denied the right, in community with the
other members of their group, to enjoy their own culture, to profess and practise
their own religion, or to use their own language.” (Adopted by the United Nations’
General Assembly on December 19, 1966.)3

Here, we shall be offering a minimalist sketch, merely indicating the direction in
which to go. Let us start with the existence of three pure options in matters of
political management of ethno-cultural diversity, nationalism, multiculturalism, and
cosmopolitanism. Of course, there are intermediate options combining the pairs of
the three pure ones; we shall be interested in one such option and in one pair

constituting it.

Cosmopolitanism and multiculturalism are the main routes of escape from
nationalism-populism. They can be combined, since there is no deep conflict
between the two; moreover, their combination is consistent and desirable. Here, we
shall be developing an intermediate option: a combination of multiculturalism and
cosmopolitanism. Twenty years ago, I pointed out the availability and desirability of
research in this direction, without explicitly giving it a name, in my book Nationalism
and Beyond: Introducing Moral Debate about 1 alnes, published by CEU Press in 2001.
Here is a taste of what I said then:

“In discussing political alternatives to nationalism in chapter nine we have sketched
a model which rests upon both the practical necessities of the cohabitation of various
ethno-national groups within a single state and across state boundaries, and the
moral value of understanding and toleration. It is a moderately cosmopolitan model
which welcomes macro-regional integrations that weaken the role of the state, as
well as micro-regional diversity that often cuts across state borders” (Miscevié¢, 2001,

p. 285).

Let us also mention Simon Caney and his “Cosmopolitanism, Culture and Well-
Being: A Cosmopolitan Perspective on Multiculturalism.” We very much agree with
his Thesis 1:

3 Noticed by philosophers, and commented by Jeremy Waldron, (1992).



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 121

“Cosmopolitan principles and institutions require, for their realization, a certain
‘cosmopolitan political culture’ (the political constraint) and the requisite political
culture is permissive and flexible but does place limits on the extent to which political
bodies should support cultural minorities” (Caney, 2009, p. 23).

This is the direction we shall take in the paper. Interestingly, some prominent
authors seem to deny the popularity of this direction, without, however, denying its
relevance. Pauline Kleingeld and Eric Brown in their (2019) entry on

>

“Cosmopolitanism,” in the Stanford Encyclopedia of Philosophy, list the main
multiculturalists as being against cosmopolitanism. They note that “there has been a
good deal of debate over cultural cosmopolitanism, with disputes over
multiculturalism in educational curricula and with resurgent nationalisms.” And they
rightly point out that “the cosmopolitan position in these disputes rejects exclusive
attachments to a particular culture. So on the one hand, the cosmopolitan
encourages cultural diversity and appreciates a multicultural mélange, and on the
other hand, the cosmopolitan rejects a strong nationalism.” But then comes a strange
turn: “In staking out these claims, the cosmopolitan must be wary about very strong
‘rights to culture,” respecting the rights of minority cultures while rebuffing the right
to unconditional national self-determination. Hence, recent advocates of ‘liberal
nationalism’ (e.g., Margalit and Raz, Tamir) or of the rights of minority cultures (e.g.,

Kymlicka) generally seem to be anti-cosmopolitan.”

We shall document the sympathies of Kymlicka toward cosmopolitanism, denied by
Kleingeld and Brown, and argue that the combination from our title is natural and
acceptable. Unfortunately, because of space limitations, we must set aside the
burning issue of feasibility of the relevant options (my thanks go to Friderik “Fridi”
Klampfer), multiculturalism (see e.g., Jopke), cosmopolitanism, and their

combination, cosmo-multiculturalism.

Here is the preview. We begin with what we see as the goal of the relevant political
development: a global cosmo-multicultural structure. The general motivation for it,
besides the classical pacifist one, is solidarity in the face of diversity. With the latter,
two desiderata come together: respect for cultural diversity and the need to extend
this respect globally, within a suitable institutional framework. The institutional
structure has to leave a place for cultural variation, and no single state-like framework
is needed. (We shall be quoting several contemporary authors who point in the

relevant direction). In specifying the desiderata for the structure considered, we shall



122 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

distinguish two kinds of interaction of culturally distant groups. First, the proximal
interaction between the neighbouring ones, which is the less demanding of the two.
Second, the interactions between geographically quite distant groups and cultures —

these point to the need for a truly cosmopolitan institutional structure.

We then move to the issue of the path to the goal: how can one pass from the
present-day world to the cosmopolitan multiculturalist one? How realistic are the
hopes of a multicultural world? The sketch has two parts, the general and the
individual-existential one that brings us also to the work of Kotnik. The general idea
relies on the de facto global connection and new proximities that phenomena like
migration and pandemics are creating. The individual-existential part turns to the
“existential” dimension, the role of multicultural interaction in the life of individuals

participating.*
2 The goal: global cosmo-multicultural structure
2.1 The motivation and the method

So, let us start with the classical cosmopolitan motivation that comes from the need
for peace. In its most classical form, in Kant’s project, it was already pointing to the
norm of respecting others, which might come from our surroundings in different
ways, based on the particular host country. The idea has been famously developed
by Hanna Arendt (1958; 1968), and given a rather radical form in Derrida (2005).
Let me illustrate this kind of motivation by two interestingly different phenomena,
both pointing to pacifist and diversity-friendly motivation.

The first comes from the interaction of culturally different, possibly distant actors,
which may be unpredictable, but very demanding in its consequences. A classical
older example is the problem of the American Japanese people in the context of the
Pear]l Harbor attack. Overnight, the attack made the American citizens of Japanese
origin highly suspect, and this resulted in their mistreatment and persecution. No
global mechanism that could prevent or at least mitigate it was present. The present-

day version comes from migrations and, very recently, pandemics. The global

*+ For the issue of cosmopolitan identity and its historical origins and contemporary relevance see the paper with this
title by Marin Beros (2016).



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 123

institutions centred around the UN are simply too weak to propetly react to the

problems generated and manage global non-state interaction.

The second comes from global state interactions, potentially threatening the given
world order. A recent, highly relevant example are the interactions characterizing the
new multi-polarism of today’s world involving political and cultural contrasts of a
global variety. In the week I am writing this, the media tell us about the states of
Russia and China, represented by Putin and Xi Jining talking to each other and
conspiring together against “the West.”

In most cases of relevant situations, both components are crucial — the nature of
global structures at hand on the one side and ethno-cultural contrasts on the other.
Institutional structure: cultural variation, no state-like framework. Proximal
interaction is somewhat less demanding, whereas distal interaction raises the need

for a truly cosmopolitan institutional structure.

Let us then borrow from Daniele Archibugi (2005) the metaphor about the
characteristics of the future structural goal: should its medium be “vernacular or
Esperanto”? He notes that Will Kymlicka has argued that “democratic politics is
politics in the vernacular”” And he asks the rhetorical question of whether this
implies that democratic politics is impossible in a multilingual community, whether
at the local, national, regional or global level — his answer is, of course, negative. He
rightly maintains that democratic politics should imply the willingness of all players
to make an effort to understand each other. And suggests that “any time that there
is a community of fate, a democrat should search for methods that allow deliberation
according to the two key conditions of political equality and participation” (2005, p.
537). I shall not follow Archibugi in his sympathies for a possible unitary solution,
illustrated by the imagined role of Esperanto, and by the actual role of English in
the early Indian state. So, I shall opt for vernacular, or, even more precisely, for
vernaculars in the plural as the medium of cosmopolitan communication; this will

be the multiculturalist aspect of the view proposed (more is to come in the sequel).’

5 Another author I very much agree with is Matthias Risse (2012a, 2012b), who talks about “pluralist
internationalism” (2012a, 193 ff.).



124 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

If you need a brief characterisation of multiculturalism, here is one coming from
Nathan Glazer: “Multiculturalism, then, is a term that describes one particular way
of responding to ethnic diversity. ‘It is a position that rejects assimilation and the
“melting pot” image as an imposition of the dominant culture, and instead prefers
such metaphors as the “salad bowl” or the “glorious mosaic,” in which each ethnic

and racial element in the population maintains its distinctiveness” (1997, p. 10).

In the sequel, we shall follow relatively simple heuristics in order to briefly sketch
the cosmo-multiculturalist perspective on global politics. We start from extant
multiculturalist program(s), listing the generally accepted requirements of multi-
culturalism and then continue from these relatively well-established suggestions to
the cosmopolitan perspective. Along the way, we point to the differences in
framework, the statist as against the cosmopolitan one. We shall take the
requirement of multicultural solidarity from Banting and Kymlicka, (2003), (noting
that similar requirements are present generally in the multiculturalist literature), and
sketch the main lines of cosmopolitan extension of them. This will yield simple
requirements on cosmopolitan institutional structure; Kymlicka, the leading
multiculturalist thinker, might agree with this line of thought. For him,
multiculturalism goes with liberal nationhood, the wider genus prominently

including multiculturalism, and with cosmopolitan norms as well.

“As against those who see cosmopolitanism and liberal nationhood as inherently in
tension, I want to argue that one conception of the nature and function of
cosmopolitan norms is precisely to promote (a tamed form of) liberal nationhood,
and that this conception is conceptually coherent, politically feasible, and morally
progressive” (Kymlicka, 2000, p. 133).

So, we shall try to imagine global institutional structure(s) that will allow the global
implementation of measures similar to those listed in the canonical multiculturalist

program (e.g., Banting & Kymlicka, 2003).

We shall be counting with variations in geographical distance and levels of size. First,
we shall discuss proximate groups, either immediately connected or separated by a
small intermediary distance. The proximate-immediate groups are mutual
neighbours, say within a town (Roma and Slovenians in a town in Slovenia), or
groups from neighbouring regions (say neighbours from Slovenia and Hungary, or,
more narrowly, Stajerska and Hrvatsko Zagorije). Others are the proximate non-



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 125

immediate collectives (say those of Slovenia and Serbia, with Croatia in between).
Then we pass to more global distances and to distant communities, like Slovenia and

Afghanistan (with the possibility of Afghan refugees coming to Slovenia).

In all cases, we shall distinguish the levels of size. First, micro-structures like town
and village, then mezzo-structures like sub-state and state (e.g., Istria, Styria,
Slovenia), and finally, the quite different macro-structural level especially relevant
for cosmopolitanism, say the trans-state, continental or sub-continental EU level,

and then intercontinental connections within the global whole.
2.2 Openings: proximal and distal

Let us start, very briefly, with a multicultural scheme for proximal opening. The
central case here are present-day sub-state national groups. The issues are classical
for multiculturalism, and there are no big new issues for cosmopolitanism, except
for the fading of the state-level, which stops being dominant and may lose its
importance to a large extent! If you need an example, consider the local wider area,
encompassing Slovenia, Austria, Croatia, Hungary, and Italy, and areas in Slovenia

bordering each of these.

So, consider the usual multicultural demands (from Kymlicka & Banting) at the

mezzo-level of sub-state communities:
— 1. Federal or quasi-federal territorial autonomy for any given group.
Hungarians in the Slovenian region bordering Hungary, the Prekmurtje, should be

given some territorial autonomy; the same for Slovenians living in Hungary region

bordering Slovenia.

— 2. Official language status, either in the region or nationally

Hungarian should be one of the official languages in the bordering region, the

multiculturalists claim.

— 3. guarantees of representation in the central government or in Constitutional

Courts



126 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

— 4. public funding of minority language at universities/schools/ media

This, for instance, is implemented in Slovenia as far as elementary schools go; the

big issue would be to have a subject at the University taught in Hungarian.

All these demands should be implementable within a wider transnational or
cosmopolitan structure; interestingly, the first steps in this direction have already
been taken within the Austro-Hungarian monarchy. But in a more cosmopolitan
setting, the arrangements would be more radical. Take federal or quasi-federal
territorial autonomy; here, of course, in a cosmopolitan context, the area in question

is more strongly “sub-regionalised,” and the state plays a minor role.

Or take no. 3, guarantees of representation in the central government or in
Constitutional Courts. In the most demanding cosmopolitan variant, the group, say
Hungarians in Prekmurje, would have their representations at a every higher level:
of the “state,” of the continental union, of the global world council. Similarly with
courts, at all levels. Multiculturalists also mention “constitutional or patliamentary
affirmation of “multinationalism,” and that would in principle be implemented at
each level, in a way much richer within a cosmopolitan structure than it is in the
present-day statist or even trans-statist (say EU) framework! Interesting issues arise
with another multicultural demand, which is according international personality to
the relevant groups or regions, for instance, allowing the sub-state region to sit on
international bodies, sign treaties, or have their own Olympic team; for instance, our
micro-region of Slovenian Styria might have its own Olympic team, the Central
European region encompassing Slovenia, Austria and Italy might have another
Olympic team, and the EU a third one (Borstner has asked what about the patriotism
of the fans; how do we multiply the fan clubs in order to have one for the group at
each level?). Doesn’t this demand too many instances of ‘international personality’?
The answer might concentrate on the plasticity of belonging: perhaps we don’t need
one Olympic team for our micro-region of Slovenian Styria, or for the Central
European region; a lesser number of such teams might do as well. So much for

proximal openings.

We now move on to the much more challenging group of demands, having to do
with distal opening and with truly cosmopolitan multiculturalism. The crucial

dramatic difference has to do with global distances of the relevant groups. Consider



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 127

any mezzo-regional contact at a great distance, for instance, the Slovenian Primorska
(or Styria) accepting Pashtoon refugees from Afghanistan. Note the often dramatic
importance of interaction and the relevance of proximisation offered by phenomena
like migrations and pandemics. The crucial matter for the cosmopolitan approach is
the availability of an institutional structure covering global distances. As Simon

Caney in his highly relevant (2009), already quoted, the paper proposes:

“/.../ in order to realize certain principles of justice and to ensure the successful
functioning of political institutions, we need to have a certain kind of supportive
political culture. Neither principles of justice nor political institutions are self-
supporting. Ideals of justice and the institutions that uphold them need, therefore,
to be undergirded by some social support, and require a culture of cooperation and

compliance” (Caney, 2009, p. 25).

“A cosmopolitan political culture would, I believe, include support for cosmopolitan
principles of justice (such as, say, civil liberties and a global difference principle),
cosmopolitan policies (such as, say, the eradication of tatiffs employed by developed
countries) and cosmopolitan zustitutions (such as, say, a strengthened International
Labour Organization)” (Caney, 2009, p. 26).°

Let us go back to multicultural demands and consider the way they can be extended
on the global scale. The crucial matters concerned the services offered. For
constitutional, legislative, ot patliamentary affirmation of multiculturalism, at the
central and/or regional and municipal levels, the cosmopolitans should cleatly say at
exactly how many levels this is to be implemented. For instance, to illustrate this
with the Afghan-Slovenian example, the issue concerns the existence of a
government ministry or secretariat or advisory board to consult with ethnic
communities, and/or of a minimal supra-state ministry (say a union of neighbouring
countries, like Slovenia, Hungary, Austria and Croatia), or a relevant body of the EU,

or a possible inter-continental, Euro-Asian one. How many levels are needed? We

¢ Here is more: A cosmopolitan political culture is, then, a culture that supports cosmopolitan principles, policies,
and political institutions. Note here that this does not require abandoning local commitments or ties. A
cosmopolitan political culture is compatible with persons’ having attachments to state or sub-state, or transnational
communities. (Caney, 2009, p. 27)

1 believe, however, that although such a culture is incompatible with some cultural traditions it does, nonetheless,
accommodate a tremendous amount of cultural variety. It would, moreover, sanction a number of the demands
made on behalf of cultural groups. (Ibid.)



128 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

suggest that in the general form this might be the central problem of the shape of

multicultural-cosmopolitan institutional structure!

Consider other cases of the enhanced hospitality to guests from distant countries.
What about the adoption of multiculturalism in school curriculum? Home country
kids learn about foreign countries and their cultures. But there is a problem of
pluralism. Should they learn about Afghan culture, then the Pakistani one, the
Iranian one, and so on? The obvious solution would be a more general one, for
instance that our kids learn a lot about Muslim and Arab-inspired culture. And then,
if needed, also learn about the particular culture of the most numerous immigrants
(Pashtuns, in our example). What about exemptions from dress-codes, Sunday-
closing legislation etc.? The same with the media: what is needed is the inclusion of
ethnic representation/sensitivity in the mandate of public media or media licensing.
Once the guests are here, we face the need for allowing dual citizenship, or some
other form of dual basic belonging, the funding of ethnic group organisations or
activities, the funding of bilingual education or mother-tongue instruction and

affirmative action for disadvantaged immigrant groups.

Some authors propose measures that go halfway in the direction of cosmopolitan
solidarity (thanks go again to Friderik “Fridi” Klampfer for drawing my attention to
the title to be mentioned here). Dissent Magazine, has, in the Winter of 2017 edition,
an article by Atossa Araxia Abrahamian entitled “An Economist’s Case for Open
Borders,” telling its readers about an interesting proposal: “Amid today’s
xenophobic tide, economist Branko Milanovic has made a controversial case for
opening the borders — but without offering migrants full rights as citizens. Would
such an arrangement reduce inequality, or only exacerbate the problems that have

brought us to this point?” How good are such solutions?

However, we have to go back to the general issues. In this general context, the most
discussed issue raises the following question: what about elements of the immigrant
culture in conflict with human rights? (Danilo Suster and Bojan Borstner have raised
it immediately, in the discussion of the presentation, and I thank them). As Simon
Caney puts it: “Protecting cultures should be rejected when, and because, those
cultures do not further people’s well-being (the well-being constraint).” (Caney,

2009, p. 23)



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 129

To summarise, we need a crucial widening of multicultural arrangement, a global
cultural network that would enable and support it. Cosmopolitans urgently have to
develop an answer of how multiculturalism would work within a truly cosmopolitan,
global network. They should analyse the relevant plurality of levels, combined with
the relative unimportance of the state level, plus the plurality of reaches-impacts

from one culture to another on the global scale.
3 The road to the goal
3.1 The general directions

We shall not discuss here in any detail the issue of feasibility, much discussed by
Klampfer in the discussion of this paper. We shall just very briefly indicate that with
the recent processes of migration and pandemics, some general directions have been
sketched in the official international document. It seems to us that the road to distal

opening is there, and it brings proximisation in its wake.

The need to accept and treat migrants in a hospitable, and in this sense,
cosmopolitan way is already enshrined in international documents, and some of its
aspects are even being implemented in practice. Here are two examples, a compact

and a court decision.

First, The Marrakech global compact that derives the relevant duties from the human
rights obligations, and notes that “refugees and migrants are entitled to the same
universal human rights and fundamental freedoms,” with refugees enjoying “the
specific international protection” (Objective 4, here “O” will stand for “Objective”).
It requires “availability and flexibility of pathways for regular migration” (O.5); a
requirement that now sounds like a far-away ideal for the future. And acceptance
involves bringing together families that have been separated (Marrakech, O.7, e, f),
the opposite of what was done to Mexican immigrant families by the Trump
administration in December 2018. It requires further search for missing migrants
(0.8), and declares war on smugglers (0.9, 10). Finally, it demands certainty and
predictability in migration, of crucial importance to both sides in the encounter, the
refugees and the border controls (and allows detention only as an exceptional and

short-term measure).



130 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

The Marrakech Compact seems to suggest this option. It encourages all sides to do
the following: “(19) Create conditions for migrants and diasporas to fully contribute
to sustainable development in all countries. The following remark in the Compact
can illustrate the way it sees the ways for this objective to be realised (the present

text keeps the letters marking each paragraph):

e) Develop targeted support programmes and financial products that facilitate
migrant and diaspora investments and entrepreneurship, including by providing
administrative and legal support in business creation, granting seed capital-matching,
establish diaspora bonds and diaspora development funds, investment funds, and

organize dedicated trade fairs.

Consider first, the preparation for inclusion; here, offering decent work to refugees
is the conditio sine qua non. This third set of duties seems to open a dramatic dilemma
for more leftist-oriented intellectuals: very often, poor newcomers compete with the
poor or low middle-class workers in the host countries. If we want to keep the hardly
earned levels of lives the host country workers have, how do we deal with the
massive competition of the newcomers? The dilemma is often discussed in the
literature; it was also expressed in a wonderful talk by Philippe van Parijs, entitled
“Just Migration, Within and Into Europe,” on January 18, 2019.

The Marrakech Compact is very much on the pro-active side of the dilemma, as can
be seen from the following quotations:

— (18) Invest in skills development and facilitate mutual recognition of skills,
qualifications and competencies.

— And it assumes that all of the following is needed for implementing the human
rights of migrants!

— 19) Create conditions for migrants and diasporas to fully contribute to

sustainable development in all countries.

In other words, those who wish to stay in countries like Slovenia or Croatia should
be allowed to stay (and there should be a quota for each member-state). In the longer
term, staying should involve opportunities for work and training. Also, refugee
culture should be accommodated as much as possible (in elements that do not

threaten elementary human rights). Note that our tradition contains sufficiently



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 131

many multicultural features (the presence of Islam, for instance, in countries of

former Yugoslavia) that might serve as a bridge.

Finally, our second example that suggests respect for the principles is already there.
For instance, recently, the former immigration minister in Denmark Inger Stojberg
was sentenced to two months’ incarceration after being found by a court to have
illegally ordered the separations of married migrant couples in which at least one
person was underage. (New York Times, Dec. 13, 2021). She was also voted out of

parliament after her conviction and impeachment.

In short, the roads to the cosmopolitan multicultural structure are there; they should

be taken and not avoided.

3.2 The “existential” dimension: cosmopolitanism as a philosophy for
life

Until now we have been following the mainstream line of discussion of
cosmopolitanism in present-day theoretical literature, which concentrates upon its
political features. Now we turn briefly to its other aspect, central in the work of
Kotnik and famously put forward in philosophical tradition, starting with Cynics and
Stoics and proceeding in our times all the way to thinkers like Martha Nussbaum —
the aspect of cosmopolitanism as a way of life. To quote a present-day proponent
of the approach, David T. Hansen, “Cosmopolitanism constitutes an orientation for
life” (Hansen, 2013, p. 45). And he talks of “the tradition of philosophy known as
the art of living (Hansen, 2010, p. 5).7 It nicely fits with the question of what it means
to be cosmopolitan here and now. My colleague Marin Bero§ uses in this context
the verbal-conceptual contrast between “Cosmopolites” and “Cosmoanthropos.”
He reminds the reader of J.]. Rousseau and the fact that “his educational goal was
not to create good citizens, but good humans,” and then asks the crucial question: “Should
we be more interested in making cosmo-humans and not cosmo-citizens?”, to which

he gives a positive answer.

7 See also David T. Hansen (2013).
8 Marin Beros (2021) Cosmopolites or Cosmoanthropos? — Questioning the Educational Needs of Cosmopolitan
Society, ppt. presentation; a paper is in preparation.


https://www.amazon.com/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=David+T.+Hansen&text=David+T.+Hansen&sort=relevancerank&search-alias=books

132 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

To put it briefly, there is a strange disjunction governing the present-day
philosophical writing about cosmopolitanism. The main authors like Held,
Moellendorf, Pogge, and Cabrera systematically avoid the issue we are talking about
here, namely what it is to be cosmopolitan here and now, and what role
cosmopolitanism can play in the course of human life. The latter issue is discussed
by authors interested in cosmopolitan education, like Nussbaum, Hansen,
Pappastephanou, and others. To paraphrase Matianna Pappastephanou, ordinatily,
cosmopolitanism is taken to be a way of life and a kind of selthood (2021).? The two
groups seem not to communicate much with each other, and the resulting writings
document a dramatic disjunction between the view of cosmopolitanism as a general
moral-political doctrine and cosmopolitanism as a way of life. We want to avoid this
disjunction, so we have chosen to conclude the book by turning to the latter and
connecting it with our moral-political view of the shape of cosmopolitanism that fits

our time. So, how should we address the duality?

Bear in mind the way we characterised cosmopolitanism, both morally and
politically, stressing the relevance of connections that go beyond state borders. Now,
what can transform the attitude of an individual into a cosmopolitan attitude? The
simplest and most direct way is that the individual explicitly accepts the basic tenets
as formulated in the literature. But what about non-explicit, non-reflected attitudes

that go in the same direction?

On the non-reflective level, the cosmopolitan attitudes would be the ones of
sympathy for the non-co-national and for the stranger, readiness to help, and the
like. Proposals along these lines can be found in recent literature on cosmopolitan
education (see for instance, Amy Stornaiuolo, T. Philip Nichols, 2019, 11ff.). Such
attitudes would go well with “official” cosmopolitan political doctrines, in the same
way in which primitive, spontaneous nationalism goes well with doctrinal

nationalism.

 And here are a few further references by the same author: M. Pappastephanou (ed.). (2016), M. Pappastephanou
(2005; 2011).



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 133

Attempts to answer the question of here-and-now cosmopolitanism should take this
continuity seriously. This will help us to see cosmopolitanism’s relevance for human
actions and everyday life that authors like Nussbaum stress as central.!l® Our
approach to the present-day political scene suggests an understanding of
cosmopolitanism articulated along the contrast we stressed in our approach, in
particular in chapter Six. We talked on the one hand about immediate help, and on
the other about the need to ameliorate the more distant situation, acting on distant
causes of present-day troubles. All these elements point to cosmopolitanism as a way

of life. Let us then follow the same structure here.

We first look at cosmopolitan attitudes towards more distal matters. Let me
distinguish more passive, “reactive” attitudes, from the pro-active engagement, and
briefly address both kinds.

Start with general, traditionally philosophical matters. The authors writing about
“the education of the &osmou polites’ — to use the phrase due to one of the best among
them, namely Martha Nussbaum (1997, p. 62) — count as cosmopolitan the attitudes
of respect for others as humans and for other ways of living, interest in
multiculturalism, diversity, and cultural pluralism that goes together with pursuit and
maintenance of peaceful interaction and acknowledgement of the universality of

certain basic human needs.!!

Nussbaum herself goes further and links this interest with the Socratic picture of

reflective, examined life:

“The education of the &gsmou polites is thus closely connected to Socratic inquiry and
the goal of an examined life. For attaining membership in the world community
entails a willingness to doubt the goodness of one’s own way and to enter into the
give-and-take of critical argument about ethical and political choices. By an
increasingly refined exchange of both experience and argument, participants in such
arguments should gradually take on the ability to distinguish, within their own

traditions, what is parochial from what may be commended as a norm for others,

10 For instance, Matthew ]. Hayden writes: The primary characteristics of cosmopolitanism are, on the one hand,
largely behavioural pathways indicating how to live with other people and, on the other hand, actions by and through
which to live with other people. (Hayden, 2012, p. 49).

11 Kleingeld, Pauline. (1999), Kleingeld, Pauline, and Etic Brown. “Cosmopolitanism.” Stanford Encyclopedia of
Philosophy, Matthew J. Hayden (2012).



134 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

what is arbitrary and unjustified from that which may be justified by reasoned
argument” (Nussbaum, 1997, p. 62).

So much about the general picture. Where does it fit our story of contemporary
political situations, namely our view of the demands of the new playground, with its
explosion of populism, the crisis of migration and pandemics, and the like? Well,
one should look at the public sphere and consider both the attitudes of “private”
individuals towards the relevant demands figuring in the public sphere and the
attitudes of individuals engaged in the sphere.

We have situated the cosmopolitan orientation in relation to the new playground by
dividing the demands of the new situation: on the one hand, the proximal, Samaritan
imperative of helping the needy foreigners at our doors, and on the other, the
importance of interest in distant situations, geared to prevent the causes of the
proximal crisis. The pressing issue of prevention of the causes of unwanted
migration, most spectacularly of violence in countries of origin, clearly shows the
need for such distally oriented cosmopolitan activity; we noted that violence can be
prevented only by international control that can be implemented by a more tightly

organised international community.

Distinguish again more passive, “reactive” attitudes from the pro-active engagement.
A symptom of cosmopolitan orientation common to both might be the following:
the care invested by the individual to a given problem is at least somewhat
proportional to the weight of the problem itself, and not only to its vicinity to the
individual. I might be worried about the effects of climate change on my native
country, Croatia, and on the maritime region where I live. The cosmopolitan attitude
would involve my caring as well for its effects on Greenland, at least in some
proportion to the actual force of the effect, the proportion not being annulled by
the distance from Croatia to Greenland.

Now to the political sphere. One can manifest one’s cosmopolitanism simply by
voting for a more cosmopolitan candidate on the home scene, preferring media

which show more interest and kindness in global matters, etc.

Of course, it is easier to recognise proactive interest in distant global matters in the
cases of actual public behaviour and engagement, say public support of global

solutions to the new playground problems (and of course, globally oriented



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 135

measures, of UN and similar agents), as well as in wider personal activism. Let me

start with activism. A very clear case is the one of Greta Thunberg:

“You have stolen my dreams and my childhood with your empty words. And yet
I'm one of the lucky ones. People are suffering. People are dying. Entire ecosystems
are collapsing. We are in the beginning of a mass extinction, and all you can talk

i

about is money and fairy tales of eternal economic growth. How dare you

Next, let me point to activities in media and public communication and allow me to
mention two examples from my region, worthy of being popularised among the
intellectual public. First, the Slovenian journalist Bostjan Videmsek, now 45 years
old, who has spent years in the most dangerous areas in the Middle East,
systematically informing Slovenian newspaper readers of the sufferings of ordinary

people in this region.!?

I would say he is the most cosmopolitan journalist from our wider region. On the
side of filmmakers, let me mention Nadina Malicbegovi¢, a Bosnian documentary
maker combining local and global matters. In her wonderful movie “Go Game,”
created for Al Jazeera in 2019, for example, she tells the story of a large Afghan
family staying in an awful refugee camp in Bosnia and trying to smuggle themselves

into Croatia and continue towards Germany.

The next type of cosmopolitan activity to be mentioned concerns political activism,
which is essential for present-day public life. We have noted, for instance, that many
cosmopolitan projects led by the UN crucially depend on cooperation of NGOs;
and indeed a lot of work done by the latter is done by individual activists. The typical
scenario is the one characterising the awarding of the Nobel Peace Prize for 2020.
One candidate, the winning one, indeed, was the United Nations World Food
Programme (WFP), but among the candidates there was also Greta Thunberg. (Note
that in 2014 the Prize was awarded to Malala, another impressive activist, fighting
for global rights of women to get education.)

12You can learn about his achievements by looking at a volume of his reportages translated into English, 2757 Century
Conflicts: Remmnants of War(s) — Field Report from Afghanistan, Pakistan, Irag, DR Congo, Somalia and Sudan, Bookbaby, New
York, 2012.



136 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Each of the global problems we mentioned earlier in the book has been prompting
relevant activism. We just mentioned climate change (and we could have also
pointed to Attenborough’s recent movie as an example of global ecological
activism), but the wider issues of distribution, of various other goods, from material
goods to health, public goods and work and work opportunities, together with
closely connected issues of severe poverty (in the present and future generations),
of exploitation and the like, have inspired a BUJICU of activism; each of the tokens

of such activism deserves to be seen as being cosmopolitan.

Similarly, the issues of conflict and violence, including prominently war and
terrorism have inspired cosmopolitan pacifist reactions; for the recent reaction see
the Papal encyclical, Fratelli tutti, released at the beginning of October 2020. Again,
close to the UN initiatives, non-governmental human rights activism has been
flourishing these years, in conjunction with the fight against global discrimination
(including gender-focused kind), racism, and mistreatment of cultural and religious

minorities.

Let me illustrate. Take the paradigm work of sophisticated cosmopolitan doctrine,
The Oxford Handbook of Global Justice, edited by Thom Brooks in 2020. Here are some
titles. Carol C. Gould writes about “Motivating Solidarity with Distant Others:
Empathic Politics, Responsibility, and the Problem of Global Justice.” It is easy to
think of ordinary public activities motivating solidarity with distant others; we
propose to label them as cosmopolitan as their sophisticated counterpart, who wrote

the chapter, is.

Nicole Hassoun has a chapter titled “Aiding the Poor in Present and Future
Generations: Some Reflections on a Simple Model.” Aiding the poor strangers in
one’s generation should be seen as cosmopolitan as writing positively about it, as

intellectuals like Hassoun do.

Alison M. Jaggar defends “Global Gender Justice.” If this is a theoretical idea, any
practical act in the same direction, done with some global motivation, and every

practical disposition thus to act should count as cosmopolitan.



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 137

Even close to our topic, Kok-Chor Tan writes about “Personal Responsibility and
Global Injustice.” Well, personal responsibility as such really does exist, and targets
each person of the specified kind. I will leave other chapter titles from the book for

another occasion.

We have to take a step further. What about concrete activities, implementing the
central cosmopolitan ideals? We have talked about the duties required on the new
playground marked by migration, pandemic, and populist hysteria. In chapter Six,
we listed duties of immediate help, acceptance, and integration — calling them

“Samaritan,” in order to contrast them with duties tied to more distant situations.

Acts of immediate help can be, and often are, cosmopolitan in spirit. They are not
literally cosmopolitan in the sense of being related to transnational institutions, but
they are cosmopolitan in being motivated in the right way. Helping an Afghan
refugee implies treating a non-compatriot from a distant country as “one of us,” to
a certain extent. I hope that we have, in chapter six, sufficiently illustrated this
cosmopolitan aspect of “trans-national” help directed to the present and spatially

close strangers.

But we need to make a distinction. Let us start with an example. Suppose Helen is

aiding a poor stranger from her generation, thinking, say:

“Poor woman, she is not one of us, she doesn’t even speak my language. But I still
want to help her, and, even worse, I would do the same if ten such poor, homeless

foreigners come and ask.”

Helen’s motivation might be purely sympathetic-humanitarian, without any
important connection to the fact that the woman is a foreigner. This is the minimal
relevant motivation, not-yet-cosmopolitan, but close to the cosmopolitan one.!? The
next, moderately cosmopolitan motivation would be to act out of sympathy
specifically for a stranger: “She is not one of us, so I want to help her since foreigners

need and deserve help.”

13 Thanks go to Viktor Ivankovi¢ and Tamara Crnko on insisting on this distinction in a discussion.



138 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Finally, the strongly cosmopolitan motivation might be to act out of the feeling of
duty, specifically to help foreigners. Kant’s remarks about the foreigner having a
right to hospitality might be pointing to such a duty. And this is a suitable first step
towards manifesting “the ability to see oneself as human beings bound to all other
human beings.” (Nussbaum, 1997, p. 10)

Here, however, we prefer to point to duties to the foreigners, as crucial for the
cosmopolitan way of life. Let me remind the reader of a few kinds of relevant
“Samaritan” duties. Start with providing food, drinks, warmth, and the like.
Distinguish the minimal, non-interfering, but also not personally helping attitude,
from participation in actual helping, all the way to organising help, financially
supporting it and the like. Ironically, these attitudes and activities are often not seen
as “cosmopolitan,” with cosmopolitanism being more associated with high,
somewhat snobbish cultural concerns. But the irony turns against the ironist —

helping strangers in need is often the most cosmopolitan activity one can engage in.

Very urgent related and analogous duties concern health care. Physical needs are
numerous and clearly demanding. Additional needs come from psychological
trauma, for instance post-traumatic stress disorder (PTSD), common to men and
women who are coming from war-ridden countries. The recent challenge of
pandemics has made some of the issues even more dramatic. The politicians are
warning the relevant organisations that “Asylum procedures have to be open and in
place even during the pandemic situation, as in COVID and it can’t be justified to
not process the requests for protection.”'* Medical help for individuals in such

circumstances is even more urgent.

Considered now immigrants and refugees, and the cosmopolitan duties we have
towards them, mentioned or alluded to in Marrakech Compact. First, the duty of
accepting them. Next, we noted that once migrants have entered a safe country to
stay, similar, but more complex demands enter the scene. It is not just letting
migrants in but accepting them within one’s society. Again, helping them in this

direction is a truly cosmopolitan activity.

14 Interview of Drahoslav Stefanek, Special Representative of the Secretary General of The Council of Europe on
Migration and Refugees, available at https:/ /www.coe.int/en/web/portal/covid-19-migrants-refugees-and-asylum



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 139

But is this characterisation correct? Let me develop my terminological remark from
above. Imagine that Jane, a local head of a restaurant is happy to give a job to the
foreigner in need, since she thinks that immigrants should be helped and given a
chance for a decent life. In ordinary patlance, one would not describe Jane as being
“cosmopolitan.” The ordinary parlance prefers the meaning of “cosmopolitan” tied
to higher, more culture-oriented attitudes. But this is not the meaning relevant to
our context. Given the way we characterised cosmopolitanism, Jane’s action

certainly is cosmopolitan.

Here is the next step. The Marrakech Compact mentions the task of offering decent
work to refugees. Note that this set of duties seems to open a dramatic dilemma for
cosmopolitans, since very often, poor newcomers compete with the poor or low
middle-class workers in the host countries. We hope that the dilemma is not
unsolvable, that indeed for the last few decades the immigrants have been really
responding to a demand for labour generated by host countries’ companies and
families. Of course, variations are significant: my home country, Croatia, needed
chefs and waiters for a longer time, but with the COVID epidemic the main need is
for medical nurses; chefs and waiters are jobless or almost jobless in times of

lockdown.

A wider need is the need for integration, ideally with retaining portions of the original
culture important for one’s identity and self-concept. The person who is ready to
offer help in integration, at the micro-level of everyday interaction, would be acting
in a cosmopolitan manner. Again, we should keep in mind our understanding of
being cosmopolitan. According to it, there are cosmopolitan attitudes on the non-
reflective level that would go well with “official” cosmopolitan political doctrines
and should be counted as cosmopolitan, analogously to non-reflective pro-
nationalist attitudes that are classified as manifesting nationalism even in the absence

of any doctrinal manifestation.

In short, we hope that our view of cosmopolitan tasks in the present-day situation
goes further than the traditional one, offers a helpful account of the present-day
most urgent tasks of cosmopolitanism as a way of life, and thus connects the two
faces of cosmopolitanism, the political and the existential one. Kotnik wrote nicely
about the latter in his “Thought Experiments in teaching: TE as a suppositional real
story,” so I gladly dedicate the present paper to him!



140 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

4 Conclusion

In teaching philosophy to future philosophy teachers, Kotnik has been discussing
urgent political issues, and, among others, expressing attitudes in favour of migrants
and refugees; in this respect, he was promoting cosmopolitan education of future

educators.

Here, we address the two faces of cosmopolitan attitudes, quite forgotten in the
literature on cosmopolitanism in general, but present in the work on cosmopolitan
education. The first face is the one of theory, moral and political, the second is the
“existential” face, the promotion of cosmopolitanism as an existential attitude. The
paper starts with a sketch of a multiculturalist perspective on cosmopolitanism,
motivated by normative requirements of solidarity in the face of diversity. It points
to the need for a truly cosmopolitan institutional structure. Multiculturalism can be,
and probably should be, extended to a global, cosmopolitan scale, since, to
paraphrase Kymlicka, a function of cosmopolitan norms is precisely to promote
multi-cultural interests; there is no deep conflict between the two components, so
this conception is conceptually coherent, politically feasible, and morally progressive.
And this is a burning task for political philosophy raising interesting methodological

demands on cosmopolitan philosophizing.

The paper next discusses the ties between the general and more existential demands,
questioning the isolationism of the mainstream theoretical cosmopolitan literature,
which totally abstracts from the other, existential face. In the course of discussion,
it also refers to the issues of Slovenian reactions to the refugee problem, thus
continuing Kotnik’s engagement with topics close to him and to his and our

students.

References

Archibugi, D. (2005). “The Language of Democracy: Vernacular or Esperanto? A Comparison
between the Multiculturalist and Cosmopolitan Perspectives,” Political studies, 53(3), 537-555.

Arendt, H. (1958). The Human Condition. University of Chicago Press.

Arendt, H. (1968). The Origins of Totalitarianism. Harcourt, Brace and Jovanovich.

Banting, K. and Kymlicka, W. (2003). “Do multiculturalism policies erode the welfare state?.” In P.
Van Parijs (ed.), Cultural Diversity 1 ersus Economic Solidarity: Is There a Tension? (227-284). De
Boeck, Francqui library.

Beros, M. (2016). “Cosmopolitan Identity — historical origins and contemporary relevance.” Tabula:
casopis Filozofskog fakulteta, Sveuliliste Jurja Dobrile n Puli, 14, 197-211.



N. Mistevié: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 141

Brunkhorst, H. (2005). Soidarity from Civic Friendship to a Global 1.egal Community. The MIT Press (Engl.
2005, German 2002).

Caney, S. (2009). “Cosmopolitanism, Culture and Well-Being: A Cosmopolitan Perspective on
Multiculturalism.” In N. Holtug, K. Lippert-Rasmussen and S. Lagaard (eds.), Nationalism and
Multicnlturalism in a World of Immigration (21-52). Palgrave Macmillan.

Derrida, J. (2005). On Cosmapolitanism and Forgiveness. Routledge.

Glazer, N. (1997). We Are All Multiculturalists Now. Harvard University Press.

Hansen, D. (2010). “Cosmopolitanism and Education: A View.” Teachers College Record, 112(1), 1-30.

Hansen, D. (2013). “Cosmopolitanism as a philosophy for life in our time.” Encounters in Theory and
History of Edncation, 14, 35-47.

Kotnik, R. (2017). “Thought Expetriments in Teaching: TE as a Suppositional Real Story.” In B.
Borstner and S. Gartner (eds.), Thought Experiments between Nature and Society: A Festschrift for
Nenad Mistevié (390-405). Cambridge Scholars Publishing.

Kleingeld, P. and Brown, E. (2019). “Cosmopolitanism.” In E. N. Zalta (ed.), Stanford Encyclopedia of
Philosophy. Rettieved: https:/ /plato.stanford.edu/entries/cosmopolitanism/

Chandran, K. (2004). “Nationalism and multiculturalism.” In G. F. Gaus and C. Kukathas (eds.),
Handbook of political theory (250—264), Sage.

Kymlicka, W. (2001). Politics in the Vernacular: Nationalism, Multiculturalism, and Citizenship. Oxford
University Press.

Kymlicka, W. (2006). “Liberal Nationhood and Cosmopolitan Justice.” In Benahabib, S., Post, R.
(eds.), Another Cosmopolitanism. Oxford University Press, pp. 128—144.

Kymlicka, W. and Walker, K. (eds.) (2012). Rooted Cosmopolitanism: Canada and the World. UBC Press.

Miséevi¢, N. (2001). Nationalism and Beyond, Introducing Moral Debate about 1 alues. CEU Press.

Papastephanou, M. (2021). Cosmopolitanism and the Philosophy of Education. In Oxford Research
Encyclopedia of Education. Retrieved:
https://oxfordre.com/education/display/10.1093/actefore/9780190264093.001.0001 / acref
ore-9780190264093-¢-1270;jsessionid=D50C0310296CCA7D60421669BBE272BB

Pappastephanou, M., (ed.) (2016). Cosmapolitanism: Educational, Philosophical and Historical Perspectives.
Springer.

Pappastephanou, M. (2017). Cosmopolitan dice recast, Educational Philosophy and Theory, 49(14), 1338—
1350.

Pappastephanou, M. (2011). “The ‘Cosmopolitan’ Self Does her Homework.” Journal of Philosophy of
Education, 45(4), 597-612.

Pappastephanou, M. (2005). “Globalisation, Globalism and Cosmopolitanism as an Educational
Ideal.” Educational Philosophy and Theory, 37(4), 533-551.

Risse, M. (2012a). Global po/itical philesophy. Palgrave Macmillan.

Risse, M. (2012b). Global justice. Princeton University Press.

Stornaiuolo, A. and Nichols, T. P. (2019). “Cosmopolitanism and Education.” In Oxford Research
Eneyclopedia of Education. Oxford University Press. DOI:
10.1093/actrefore/9780190264093.013.252

Turnberg, G. (2019). »Trabscript: Greta Thurnberg,s Speech At The U.N. Climate Action Summit.
Retrived: https:/ /www.npr.otg/2019/09/23/763452863/ transcript-greta-thunbergs-speech-
at-the-u-n-climate-action-summit

Waldron, J. (1992). “Minority Cultures and the Cosmopolitan Alternative.” Journal of Law Reform,
25(3). 751-793.



142 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE




I1:
Od. Jlonopige
poucevage fiteyopije

Bakes? 4(02’? Knbo?

{7 <l






ACTING
OUuT PHILOSOPHY

978-961-299-082-4

MATEVZ RUDL

1I. gimnazija Maribor, Maribor, Slovenia
matevz.rudl@druga.si

In this paper, the nature of teaching philosophy is analysed. The . Ife_i“""“lisz
3 . . teaching philosophy,
teaching of character-forming subjects should be neutral. The human nature,

M . ‘ M .L. v,f‘, .,L), .‘E
teacher should present opposing theories with equal passion. The plusality of philosophical

theoti

views that claim that the goal of teaching philosophy was carving impart

truth

out a human form are false. The teacher should not decide which
theory is true. He must not guide the students. This normative
claim is justified with two observations. First, there are many
incompatible philosophical theoties. Second, there are many ideas
about when a person becomes actualised. It has to be left to the
student to come to terms with all the theories. Some concepts
associated with the concept of Bildung imply a disputable role of
the teacher because they limit the freedom of students and may
lead to an authotitarian and/or totalitarian society. Such is the
concept of discursive thinking as a natural development of

thought. Mill’s criterion of truth in human sciences is presented.




ISBN
978-961-299-082-4

Klju¢ne besede:

poucevanje filozofije,

teotij,

nepristranskost,

resnica

IGRATI
FILOZOFIJO

MATEVZ RUDL

IL. gimnazija Maribor, Maribor, Slovenija

matevz.rudl@druga.si

Analizirana je narava poucevanja filozofije v gimnaziji. Znacaj
oblikujo¢i predmeti se morajo poucevati nepristransko. Ucitel]
mora nasprotujoce teorije predstaviti enako strastno. Pedagoske
teorije, ki trdijo, da je cilj poucevanja filozofije v gimnaziji
oblikovanje cloveske forme, so zmotne. Ucitelj nima pravice
odlocati o resni¢nosti razlicnih filozofij. Enako ne sme vsiljivo
usmerjati dijakov. Ta normativna zahteva izhaja iz dveh
empiri¢nih spoznanj. Prvi¢, obstajajo stevilne nezdruzljive teorije
o cloveski naravi. Drugi¢, obstajajo raznolika prepri¢anja o tem,
kdaj nekdo razvije clovesko naravo. Potemtakem obstajajo
nezdruzljiva pojmovanja dobrega zivljenja. Dijaki se morajo sami
boriti s pluralizmom idej. Nadalje je prikazano, da nekateri pojmi
skupaj s pojmom Bildung implicirajo sporno vlogo ucitelja, ker
njihova uporaba neutemeljeno ozi svobodo dijakov. Vodi lahko
v avtoritarno in/ali totalitarno druzbo. Taksen je pojem
diskurzivnega misljenja kot naravno nujnega misljenja. Prikazano
je Millovo pojmovanje kriterija resnicnosti v druzboslovnih

disciplinah in filozofiji.



M. Rudl: Acting Out Philosophy 147

Plato considered his philosophical work of immense importance as he deemed
himself being acquainted with Truth in contradistinction to the sophists, who were
satisfied with a semblance of Truth only. Thus the dispute was between a truth-
loving philosopher and truth-disregarding, truth-distorting and — even worse power-
grabbing lovers of political manipulation. The misleading teachings of the sophists

were definitely to be nipped in the bud lest the human chaos will go on forever.

Plato’s sentiments are to be found throughout philosophical debates. Those who
willingly turn a blind eye to the obvious, defending evident falsehoods, should be
ridiculed, if not — in the worst case, of which there are many — silenced. The evil
must not be allowed to speak up. Illustrations can be found in abundance, so I ask
the reader to look for them. In fact, this point might possibly be demonstrated by

looking into one’s own experience.

So, the question arises as to how a philosophy teacher in the secondary school shall
deliver the content of his or her subject. The answer is neither trivial nor
inconsequential. For one thing, in the course of secondary school, the nature of a
person seems to be significantly determined by the character building subjects, and
for another, philosophical ideas are a major contributor to the outcome of this
process. It is as if a person’s essence was defined by the philosophy she endorses.
On the one hand, it seems that a person chooses the philosophy which befits her
innermost subtle leanings, implying that “the history of philosophy is to a great
extent that of a certain clash of human temperaments” (James, 1987, p. 488).

On the other hand, the impact also takes place in the opposite direction. Namely,
the philosophies read and listened to mould the future combatant standing up for
truth and justice. Therefore, it matters whether a student listens to a philosophy
teacher who puts his effort into demonstrating that Marx is right and Hayek is
mistaken about the causes of (in)efficiency of modern economies, or whether he has
to master course requirements of an antithetical philosopher who is convinced in
the opposite truth. Chances are that the two students will stand for clashing ideals,
the first fighting for some form of governmentally enforced collective solidarity and
positive freedom, and the second relegating distributive justice from the realm of
enforceable moral duty to individual emotions and charity, thus limiting the power

of government in communal matters and advocating negative freedom.



148 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

The indicated eatly influence of philosophical ideas on cognition and affections
carries far-reaching consequences both for the life of the individual and for how
fundamental institutions of society are structured and operative. Namely, while it is
true that the human has the potential for critical- and evidence-based thinking,
cognitive and emotional activity of the average person is also heavily loaded with
pre-existing opinions. This means that the content of a person’s education may have
a huge impact upon her self-understanding and the kind of society she deems
desirable. Thus, the trouble is that she will shut down her critical faculties and act in
a blinkered way for good or ill. As a matter of fact, this hypothesis is well-confirmed
for moral-political judgments. Ample research shows that adopted convictions are
staunchly defended even in the face of overwhelming evidence to the contrary. For
example, M. Lodge and C. S. Taber argue that “citizens ovetly value supportive
evidence while finding reasons to dismiss out of hand evidence that challenges their
prior attitudes,” thus being guilty of (dis)confirmation bias and motivated reasoning.
This is not to say that people would not care about truth and accuracy. On the
contrary, they try hard to accomplish “accuracy goals, which motivate them to seek out
and carefully consider relevant evidence so as to reach a correct or otherwise good-
enough conclusion, /.../, but they are typically unable to control their

preconceptions, even when encouraged to be objective” (Lodge, Taber, 2013).

Bear in mind that these empirical findings are about the average person, meaning
that she — on the assumption that she finished secondary school (i.e., the European
continental gymnasium) — came across philosophical conceptions of various topics,
which were presented by her philosophy teacher. Therefore, whatever the teacher’s
outlook on assorted aspects of the human condition, the philosophy classes are
preparing ground for later fundamental philosophical theories, which will serve as
an interpretative tool for a plethora of facts and values. In other words, philosophical
ideas give the very fundamental, conceptual framework for self-understanding and
understanding of reality, meaning that they get — let me jokingly add — reversely
sublimated into everyday life, politics, science, or arts. This holds true even for
abstract philosophical conundrums like the mind-body problem or the properties of
scientific explanation. To illustrate with an example from the former, it does matter
if the teacher passionately defends Patricia Churchland’s materialism (Churchland,
2013) or powerfully presents the knowledge argument against physicalism as put
forward in Frank Jackson’s anecdote about Mary’s Room (Jackson, 1982).



M. Rudl: Acting Out Philosophy 149

As both theories appear convincing if advanced with the right tools of rhetorical
trade, the adoption of the one or the other will induce antithetic perceptions,
cognitions, emotional attitudes, and activities. A psychologist, for example, who was
in his school years convinced in favour of either theory, will also later tend to explain
behaviour as caused either by physical causes or some intrinsically conscious agent.
If he happens to become a behaviourist, he will systematically condition pigeons to
behave as, say, table tennis players. He will not attempt to conduct experiments that
might bring to light consciousness as a non-localised entity. The thrust of
philosophical ideas upon cognition and emotions is even stronger in the case of all-
encompassing theories of human condition. To illustrate, what can be more
powerful than Hegel’s objective idealism, which strangulates individual spontaneity
and whim, or Freud’s portrayal of human as an irrational beast, entrusting reason
with the role of a servant to the libidinal energies only, or Rawls’s interpretation of
Kant’s notion of moral duty, according to which a person exercises reasonableness
when he or she willingly gives up part of her income and wealth out of selfish
reasons, dismissing ethical individualism as unreasonable? Therefore, a student who
listens to a devoted Freudian philosophy teacher, has good chances to become a
trained psychoanalyst, stumbling upon human irrationalities on every step she takes.
If somebody is told that a theory is “the best of all theories,” then it is safe to bet
that his understanding of all sorts of phenomena will be dominated by this theory.

The psychological fact that philosophical ideas impart a sense of importance and
mission is in itself not a problem — t is good to have a mission. The problem is that
there are many incompatible truths on offer. Many felt missions, as it were.
Therefore, we can conclude that a lot of bogus philosophical beliefs are being
hankered after. We may assume that it is not only benign falsehoods about the nature
of mathematical reality, laws of nature, or the fundamental building blocks of
consciousness, but also far-reaching delusions which many hold about moral
principles, justice, freedom or the laws of historical development, often with dire

consequences. How could this then be prevented?

For one thing, it is not far-fetched to suppose that a lot of humbug and chaos
originates from badly designed lessons. So, it seems plausible that the problem of
philosophical falsehoods would be mitigated if only the teacher was willing to
overcome her disorder and laziness with diligence and good will. Hard work on
tinding the truth appears to be the solution. Another harmful philosophical activity

seems to be consciously making “the weaker argument the stronger.” For many,



150 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

such a relativistic denial of truth sadly enough does not follow the path of character
building. On the contrary, they see it leading into a dissolution and collapse of
human reality. Such is the case of the Greek philosopher Gorgias, whose rhetorical
strivings are considered by some as an objectification of “a vicious attitude of the
mind” (Maritain, cited in Higgins, n. d.). If such a philosophical attitude is practised
in the classroom, the prospects of finding the truth are not great, in particular
because maliciousness is harder to be dealt with than indolence. It is not manifest
right off the bat how to change the corrupted mind of a teacher so that the youth
would be given passable directions for life. Therefore, the challenge of according the
youth adequate philosophy acumen appears to be only halfway soluble. If secondary
school students are lucky, a genuine philosopher — if only a lazy one — will equip
them with the right sort of fundamental insight. If they meet a disingenuous crook,
the chances are they themselves will become crooked. The school may help to build
the character, but it may also not. Or so we thought.

Let us take a step back. So, what is it all about? It is a vision of the noble goal to help
an aspiring human to develop his or her potentialities to the fullest. This can allegedly
be accomplished only by separating the wheat from the chaff. It is claimed that only
if the students are taught the Truth and the falsehoods are red-flagged, then there
are good prospects to advance into a full-fledged human being. That is to say, the
teacher of philosophy has to expound the right sort of theories. No sophists are
allowed in the philosophy classroom.

At first sight it sounds plausible. However, this view is a bone of contention as
several claims are controversial. Are false philosophical theories really such a danger
for the youth as Plato was convinced? Should the philosophy teacher instil correct
knowledge into his students? Can he avert the catastrophe allegedly brought about
by deceptive philosophical thinking? Is he entitled to chase off the so-called
philosopher who preaches false doctrines?

In modern times the tradition of Neohumanism gives affirmative answers. Schiller,
Fichte, Schelling, Hegel and their disciples deem education as a process of right and
proper cultivation, a procurement of culture and literacy, which is referred to as
Bildung. 1t is “the creation, formation and development of those dimensions and
shapes which are common (universal) to all people. This universal refers to /.../ a
specific human shape /.../ which is expressed in the dimensions of the good and
beautiful” (Medves, 2010). Essential in the process of Bildung is “the unity of human



M. Rudl: Acting Out Philosophy 151

reason as opposed to the heterogeneity of the world and cosmos” (Medves, 2010).
The result of adequate Bildung is, in some sense, perhaps a simplifying
characterisation, a flourishing individual and a balanced society. To illustrate, Plato’s
depiction of the tripartite nature of the soul and the state suits well. A just soul and
a blameless polis conceived as a harmony of opposites under the guidance of reason
can be established only if the youth is administered proper education. To be sure,
philosophy assumes a central role in the formative mechanism that helps the

individual to actualise his essential human potentials.

Such a benevolent guidance seems to be a commendable ambition and, in fact, in
one way or another many philosophy teachers take the stand that their professional
end is to equip students with conceptual tools for critical thinking. This does not
mean just skills of analytic decomposing of claims into their tacit assumptions, but
also making the right choices regarding the correct view of cosmos, society, and
man. Moreover, the adequately philosophically educated will be armed with
conceptual weapons to fight the worldly wrongs. After having completed the
philosophy course, participants should have the capacity to see through the
deceptions of the ideologically compromised common sense and vicious interests of

the powerful few.

However, as laudable as this undertaking could be, there are some caveats that have
to be taken seriously. To begin with, the exact content of a critical analysis of popular
misconceptions remains to be seen. The outlined concept of “universal human
nature,” as proposed by Medves, is unhelpfully abstract. Which philosophical theory
is to be advised so that the aim of the Bildung is realised? Is it platonism or formalism
about mathematical objects? Shall the secondary school students be enthralled with
physicalism or dualism when they are to determine the nature of intentionality? Is it
Rawls’s focus on equity, commanded by reasonable care for those least well-off, or
is it Nozick’s argument in favour of procedural justice, which is constituted when
the government is limited to enforcing rights as side-constraints of freedom? Hence,
it is not clear which philosophy should be internalised so that the youth is carved
out as a fully actualised and flourishing instance of humankind. In short, it is not

clear which of the many opposing and mutually exclusive theories is true.

Now, the truth not granting to be fixed in the classroom is less a theoretical problem
in pedagogy of philosophy as it is a real-life difficulty for the practising teacher of
philosophy. It is not a theoretical pedagogical trouble for the simple reason that the



152 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

philosophy teacher does not have the authority of making decisions about the
correctness of a theory. Whatever the disputed issue is, whether the classroom
debate is about Rawls’s or Nozick’s understanding of justice, Descartes’ or Skinner’s
theory of consciousness, Kant’s or Rand’s view of the fundamentals of morality, the
teacher has to remain silent about who is right. At the same time, it is an everyday
and down-to-earth personal psychological issue for the teacher, because of the
described biased attitude towards either cherished or hated philosophical theory he
is giving voice to. Namely, the (dis)confirmation bias is even more pronounced and
intense among professional philosophers than it is in ordinary people. This can be
inferred from observations in political psychology, which show that educated and
informed citizens more stubbornly clench the accepted opinions than a less well-
read person. Empirical research shows “that motivated biases are greatest for
sophisticates” (Lodge, Taber, 2013).

In consequence, it can easily happen that the teacher passionately and in a partisan
manner talks about conflicting theories. This is even more the case because of a
rather loose connection between philosophical theories and observational data.
Furthermore, philosophers and some social scientists are keen on justifying the
adopted theory purely “theoretically,” meaning that they consciously take a purely
theoretical stand against empirical evidence. If this happens, then all observational
underpinning of theoretical modelling of the human condition is explained away.
This is vividly presented in a documentary on the so-called Norwegian equality
paradox, in which a gender scientist rejects empirical evidence which is adduced by
the proponents of the hypothesis that gender differences partly stem from biological
causes on completely theoretical grounds. This theoretician advocates a universal
social determinism regarding gender characteristics and rejects the possibility that
her theory could be falsified or questioned by observational data. On the contrary,
she is worried that some scientists stockpile the empirical type of data. She is biting
her nails because findings of empirical research suggest a biological explanation of

some gender idiosyncrasies (Eia, 2010, 34:30).

This is not, in any case, a cognitive matter anymore. It is an emotionally biased
partisanship. Therefore, the question of truth (or Truth) becomes a detached and
rather poetic affair, giving leeway to subjective emotional preferences without much,
if any, cognitive check with facts. As such unsound episodes take place in empirical
sciences, we may validly draw the conclusion that they are also present in a non-

empirical discipline like philosophy. As a result, what happens in the classroom tends



M. Rudl: Acting Out Philosophy 153

to be a verbatim emotionally laden moulding of students in just one, “theoretically
correct” direction. The bottom line is that, contrary to the good intentions of the
teacher, only God knows whether the theory that he is defending really describes

the unifying, universal and beautiful human form which is the assumed, ultimate goal
of Bildung.

Long story short, the role of a philosophy teacher is to give a strictly impartial
account of all philosophical ideas. Bigotry and illiberality do not have a legitimate
place in a philosophy classroom. This fact is logically related to the natutre of truth
in philosophy. Contrary to what one might expect, the criterion of truth in
philosophy as a foundational discipline does not unmistakably distinguish truth from
falsehoods. The human is fallible not only when engaged in the construction of
knowledge in empirical sciences, but also when moving along the outer borders of
all knowledge. As said above, one aspect of this is the multiplicity of philosophical
theories about every aspect of human existence. By way of illustration, a famous
textbook in its seventh iteration has the title Thirteen Theories of Human Nature
(Stevenson et al., 2018).

Rest assured that each of the thirteen philosophers together with their supporters
think that they were in possession of an evidently true philosophical account of the
human condition. Can we make a logically clear-cut decision on who is right? The
answer is negative, because we are not aware of an indisputable meta-criterion of
truth that would decide between non-simultaneously realisable philosophical models
of human condition. So what can we do? The only solution is discussion. Let the

giants fight for our souls.

By now it should have become obvious that I am arguing in favour of John Stuart
Mill’s concept of truth as it pertains to the fields of study that are concerned with
human matters. He claims, firstly, that in moral questions, it is only warranted belief
that can be achieved, not absolute certainty (Mill, 1991).

It may be added that the same holds true for human sciences and all philosophical
theories. Hence, Mill embraces a falsificationist view of theories about human
nature. However, social sciences spell out the conditions of falsification with some
difficulties. Philosophical reasoning is even more afflicted with this predicament.
This is why in philosophy, the theoretical modelling and observational data are not

tightly conjoined through the practice of drawing observational predictions from



154 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

theoretical assumptions. By implication, observations in philosophy provide a rather
lax arbiter between competing theoretical proposals. Moreover, if we are cognisant
of the fact that even in natural sciences a crucial experiment does not decide between
models in a logically unequivocal and straightforward manner, because it leaves
room for ad hoc efforts to bring home the salvation of the beloved theory, we may
feel confident that advocates of adverse philosophies will not go eagerly for a
logically clear confirmation or disconfirmation of any philosophical conviction. This
empirical indeterminacy of philosophical theories, which is caused by the limitations
of human thought, is amplified by the psychological fact of theoretical partisanship
described above. As philosophers only reluctantly give up accepted theories,
inevitably the question of how to implement falsification as a criterion of the truth
of philosophical theories arises. Again, Mill’s solution comes to mind. Only on the
battlefield of ideas, in an ongoing process of fight, will the truth be extracted from
contending proposals. To state the point from a different perspective, the liberty of
discussion is the very test of truth as it is accessible to the knowledge faculties of
humans. In this vein, Mill claims that “the beliefs which we have most warrant for,
have no safeguard to rest on, but a standing invitation to the whole wotld to prove
them unfounded. /.../ This is the amount of certainty attainable by a fallible being,
and this is the sole way of attaining it” (Mill, 1991).

Furthermore, Mill contends that some other aspects of knowledge acquisition by
way of human nature require total freedom of thought, nearly total freedom of
expression, and a continuing presence of discussion. To explain, first, without
passionate argument our beliefs turn into a dead dogma. If we do not face the
objections our postulates remain prejudice-infested blindness and “but one
superstition the more,” even if ultimately true (Mill, 1991). What is more, the absence
of a fight of opinions leaves the superstitious individuals ignorant not just about the
grounds of their opinions, but at the same time deprives them of understanding the
meaning of their judgements. While the second estimate appears harsh at first glance,

the first is confirmed by empirical evidence presented above.

How is the fight of opinions to be carried out is an important and difficult question
that cannot be handled in any detail in this paper. Let me just briefly point out two
essential aspects of how an individual may find a semblance of his or her essence in
the marketplace of ideas. For one thing, we have to approach the incompatible
theories without preconceptions. We have to pretend as if philosophy would not

have any impact upon our self-understanding and how we relate either with other



M. Rudl: Acting Out Philosophy 155

people or reality in general. Psychological facts promise hard work to accomplish
this; however, it is inevitable for forming a picture of the human condition as clearly
as is possible. Secondly, disinterested readings of conflicting theories do not mean
that we should not step into the theory’s shoes, as it were. On the contrary, every
philosophy should be imagined as passionately as possible. It is the same attitude
that Nietzsche deems necessary for his writings to become “readable’ — something

for which one has almost to be a cow and in any case 7ot a ‘modern man’: rumination”

(Nietzsche, 1989).

By the same token, unshakable confidence in oneself cannot serve as a vehicle for
dissemination of truth in the classroom. The philosophy teacher cannot assume the
obligation to impart to his students the true human form by tutoring them on what
is philosophically correct or misleading. If a teacher understands his job as moulding
a previously undifferentiated possibility blob, then he commits several fallacies, even
morally problematic acts. First, as a genuine fight of opinions is not allowed, he is
making “an assumption of infallibility” (Mill, 1991), which is clearly false. What is
more, such an “undertaking to decide /.../ question/s/ for others” (Mill, 1991)
presents an undue coercion, which in Mill’s opinion causes harm to those who are
thus silenced. The analysis above shows that Mill is right. By implication, pedagogical
theories like the one proposed by Medves are inaccurate. It is impossible to
benevolently immerse high school and university students into the so-called
discursive thinking, understood as some sort of development of concepts, like
Hegel’s idealist or Marx’s materialist dialectical unfolding of thought and history,
which as a result would unify the dispersed manifold of human thought wanderings.
Even if a philosopher, say Hegel or Marx, accurately explains the political woes of
modern society, it has to be left to the student to find the truth free of emotionally
intrusive and value-laden classes delivered by the teacher. As ideas willy-nilly exert
physical force upon the individual and society, there is no other way but to give the
youth freedom to make philosophical choices for themselves, unless we allow for
the real possibility of totalitarian and authoritarian defenders of truth and justice
coming to power. Indeed, liberty does not guarantee an acceptable result. Yet,
“deciding for others” by necessity of human nature sooner or later brings about
disastrous consequences. We must not forget that all catastrophes in human history
came about in the name of the good and virtuous, only to be realised after a lot of

pain that the obvious was not that obvious after all.



156 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Let’s finally have a brief look at the implications of the above findings for some
pedagogical concepts. To begin with, in Europe for some time now the so-called
Bologna process is setting the standards of higher education. It is a new paradigm,
which is focusing on the results which students should achieve, that is, on their
ability to carry out a task. This means that the content has to be adapted to this
targeted outcome. In contrast, the traditional paradigm is focusing attention to the
intentions of the teacher regarding the content of her teaching. The student then has
to show mastery of the contents delivered by the teacher. The new paradigm is
typically called “competence-based approach” (Kotnik, 2013, p. 12—13), as the effort

of education is directed at development of the students’ abilities.

In the view of many, the concept of competences is loaded with problems because

it is “unreflected behaviourist understanding /.../ which is unbefitting and even
dangerous” (Kotnik, 2013, p. 14). The critics of the competence-based approach to
education oppose the idea of “trained behaviour.” Instead, they propose that the
individual would have “a role in the construction of meaning,” thus learning would
be “a creative process.” They fear that “the standards of competence were driven by
strong political forces which see this as a way of training workers for a globally
competitive economy” (Kerka, quoted in Kotnik, 2013, p. 15). A further negative
aspect of the competence-based approach is that it is “supported by the ideology of

the new right” (Armstrong, quoted in Kotnik, 2013, p. 15).

A suggested alternative to the behaviourist concept of competence relevant for
teaching philosophy is a “holistic idea” of education, which incorporates “three
dimensions: informative-cognitive, formative-functional, and social-ethical-
personal” (Medves, 2010), thus supplanting “imitation and mechanical training”
(Medves, 2010) with the totality of human nature. According to this view, an
essential element of education should be furthering the creation of the universal and
unifying human form as mentioned above. Such a holistic and total approach should
be adopted already in vocational education and certainly in character-building

subjects.

In contrast, I think that the state of affairs in philosophy and the opposition between
‘a trained behaviour” and ‘the totality of human nature’ is somewhat paradoxical. On
the one hand, it is true that philosophical ideas are fundamental to all human
understanding. Therefore, they are character-building, unifying, and essential for

being human. Yet, for reasons, which I have delineated, the role of the teacher in



M. Rudl: Acting Out Philosophy 157

the process of becoming human is rather limited. He has to be strictly neutral in
relation to all philosophical theoties, not only in terms of reasons that speak for or
against a position, but also in the manner in which he delivers philosophical
problems to the students. As I described, adopting a philosophical standpoint is a
thoroughly emotional affair with far reaching consequences for the fact-based, that
is, observationally underpinned and realistic thinking. As the teacher himself is
fallible and the only efficient measure against false beliefs is a wide-ranging fight of
opinions, he has to emulate the debate. This can happen only if the teacher presents
opposing theories and views equally passionately, repeatedly giving an effective
performance in favour of the discussed theory. Thus, he or she has to play the role

of a talented actor in the theatre of ideas.

As a consequence, the educational goal of the teacher of philosophy is the formation
of cognitive competences only. The students have to acquire knowledge of
philosophical theories and the ability to carry out a comparative analysis. They
should also evaluate the theories epistemologically and axiologically, but without an
ostensive patronage of their teacher. It is not up to the latter to devise a concept of
the human condition that would mould the individual into his proper form. The
teacher must only make sure that the students get to know a variety of philosophical

theories.

Finally, some thoughts on the assessment process are due. For sure, not following a
specific conception of the human form does not exclude any element of Bloom’s
taxonomy. Thus, speaking about the cognitive domain, the teacher surely can and
should assess the aptness of analysis, synthesis, and evaluation as constituents of an
essay. What she cannot do, however, is assess whether an evaluation fits the
background of some objective truth. Similar points hold true for the affective
domain and to some extent even for the action-based domain. In a word, regarding
the specific effects of a student’s acquired cognitive competences the teacher has to

stay silent.

To conclude, whatever professor Kotnik’s writings seem to suggest regarding the
question of competence-based approach in education as opposed to the goal of
finding the one and only objective Truth, in his practice as a teacher of future
philosophy teachers, his advice is in line with my understanding of the function of

philosophy in the classroom: here is the problem, let the students find the answer.



158 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

References

Churchland, P. S. (2013). Touching a Nerve: The Self as Brain. W. W. Norton & Company.

Eia, H., Ihle, O. (2010). Hjernevask, a video documentary. Retrieved from
https:/ /atchive.org/details/Hjernevask_Brainwash_EngSub/ (Accessed on 20 April 2021).

Gorgias (483-375 B.C.E.). in: Internet Encyclopedia of Philosophy. Retrieved from
https:/ /iep.utm.edu/Gorgias (Accessed on 14 May 2021).

Jackson, F. (1982). “Epiphenomenal Qualia,” in: The Philosophical Quarterly, Vol. 32, No. 127, 127-136.

James, W. (1987). Pragmatism, in: Writings: 1902—1910. Library of America.

Kotnik, R. (2013). Nova paradigma v izobragevanju: je manj lahko vei?. Filozofska fakulteta Maribor in
Subkulturni azil Maribor.

Lodge, M., Taber, C. S. (2013). The Rationalizing 1 oter (Cambridge Studies in Public Opinion and Political
Psychology). Cambridge University Press.

Medves, Z. (2010). “Obca, splo$na in poklicna izobrazba,” Sodobna pedagogia, 4/2010, 52-72.

Mill, J. S. (1991). On Liberty and Other Essays. Oxford University Press.

Nietzsche, F. (1989). On the Genealogy of Morals, Ecce Homo. Vintage Books.

Stevenson, L., Haberman, D. L., Wright, P. M., Witt, C. (2018). Thirteen Theories of Human Nature.
Oxford University Press.



NEHAJMO FILOZOFIRAT IN
ZACNIMO DELAT!

978-961-299-082-4

ToONI K1.IS

I1. gimnazija Maribor, Maribor, Slovenija
toni.klis@druga.si

Naslov, ki bi bil pomensko bolj zgresen, si tezko predstavljam. A Kljuéne besede:

filozofija,

nekaj kljub temu sporoca: namre¢ o izmikajoci se opredelitvi
filozofije. Verjetno je ni vede, ki bi med svoja podrocja zanimanja
Stela tudi raziskovanje same sebe oz. tega, kaj sploh je in s ¢im se
ukvarja. Podobno kot pri katerikoli vedi, a pri filozofiji $e posebej
poudarjeno, se kot ucitelji filozofije lahko vprasamo, ali poucevati
o vedi ali pa vedo kar izvajati v njeni metodologiji:
eksperimentirati, poskusati, brskati po arhivih, opazovati ... In
enako velja tudi obratno: po kateri od obeh poti se jo uciti? Pri
filozofiji je ta dilema Se toliko bolj aktualna, ker filozofske pozicije
$e toliko bolj kot pri drugih znanostih niso dokon¢ne in zmeraj
puscajo prostor, da so zgolj mozne hipoteze ali ideje. V tem smislu
filozofske pozicije zgolj spodbujajo k nadaljnjemu premisleku, ne
dajejo pa dokonc¢nega odgovora na izhodis¢no vprasanje. Ali se je
torej smiselno uditi zgolj te poskuse, ce jih tako imenujem, oz. jih
poucevatir Je vse, kar je v filozofiji gotovega, zgolj tisto izhodis¢no
vprasanjer V sestavku se skusam z iskreno samorefleksijo svoje
dosedanje poklicne poti priblizati odgovorom na ta vprasanja in

dileme.

Univerzitetna
Univerze v




‘um.ff.11.2025.9

978-961-299-082-4

Keywords:
philosophy,

philosophizing,

philosophy as a way of life,

didactics of philosophy,

philosophy as science

LET’S STOP PHILOSOPHIZING AND
START WORKING!

TONI K1.IS

11. gimnazija Maribor, Maribor, Slovenia

toni. klis@druga.si

A title that would be more misguided is hard to imagine.
Nevertheless, it emphasizes the elusive definition of philosophy.
Probably, there is no science that would consider researching
itself: of what it is and what it deals with. As with any other
science, but especially with philosophy, as teachers of philosophy,
we can ask ourselves whether to teach about that particular
science or just do it: experiment, try, browse the archives,
observe, etc. And the same goes for the question of learning it:
which ways or approaches do we choose to learn the science by
ourselves? In philosophy, this dilemma is even more pronounced
because philosophical positions are all but final: they always leave
room to be nothing more than mere possible hypotheses or ideas.
In this sense, philosophical positions merely encourage further
reflection, but do not provide a definitive answer to the initial
question. Does it make sense to learn these experiments, or to
teach them? Is everything that is certain in philosophy just that
initial question? In this essay, I attempt to address these questions
and dilemmas through an honest self-reflection on my teaching

career.



T. Klis: Nebajmo filogofirat in zacnimo delat! 161

1 Uvod

Moje prvo srecanje s filozofijo je bilo v gimnaziji. Osnovnosolskih predmetov, ki bi
disali po filozofiji, v mojih ¢asih se ni bilo. Tako da, ¢eprav bi rad, ne morem iskreno
reci, da bi se predmeta posebej veselil, saj nisem imel predstave, kaj pricakovati. No,
morda bi bilo bolj korektno reci, da sem imel neko predstavo, a je bila tako zgresena,
da sem jo pokopal po nekaj tednih srednjesolskega pouka filozofije, zdaj pa mi je
prevec nerodno, da bi jo priklical iz pozabe in omenil tukaj. Opazil sem namrec, da
imajo to enako predstavo, kot sem jo imel sam, tudi danasnji gimnazijci, ko jih prvo
uro filozofije vprasam po njihovih predstavah o vsebini predmeta in pricakovanjih
v zvezi z njim. Zdijo se mi tako naivno zabavna (a prikupno simpati¢na), da mi je

prav iz tega razloga nerodno priznati, da sem imel sam enaka.

Pa naj bo, bom zapisal: pricakoval sem, da bom pri filozofiji izvedel, zakaj sem na
svetu. Kaj je smisel Zivljenja in kako naj ga Zivim? Kako in kam naj se umestim?
Vemo sicer, da je pri nekaterih filozofinjah in filozofih mo¢ najti tudi poskuse
odgovorov na tovrstna vprasanja. A tezko je reci, da nas ti odgovori, ki se pojavljajo
bolj kot stranska vloga v igri filozofije, zadovoljijo, pomirijo in ustalijo. A sam sem
kot sedemnajstletnik pricakoval, da bom prav te odgovore dobil, in to niti ne od
tilozofov neposredno, pac pa od profesorice, ki je filozofske misli o tem premlela in
nam jih bo servirala v najcistejsi, destilirani, tisti res pravi in resni¢ni obliki. Zato
razumem, da imajo mnogi dijaki ta enaka pricakovanja in sem v vlogi njihovega
preroka in guruja zdaj jaz sam. Ta pripisana vloga me ne prestradi, saj jo lahko
ovrzem v zelo kratkem ¢asu in nadomestim s tem, kar lahko srednjesolska filozofija
zares ponudi. Ugotavljam, da dijakov to ne moti; prav nasprotno, z veseljem
objamejo drugo podobo filozofije in sprejmejo druga¢no vlogo ucitelja, kot so si jo

samoiniciativno zamislili na zacetku.

Kako skusam dijake voditi po poti filozofije? Zagotovo se vsak filozofski premislek
zacne s problemom, ki nas prebudi iz samoumevnosti in »dogmatskega dremezac,
¢e parafraziram Kanta. Ob ucenju filozofije moramo ta problem zacutiti. Zacutiti in
o njem razmisljati. Ko ugotovimo, da smo se zaleteli v zaprta vrata, preberemo kaj
iz filozofske tradicije in vrata se odskrnejo. Potem jih lahko spet zapremo; je pa v
tem casu nekaj svetlobe padlo na naso stran vrat. Lahko pa stopimo skoznje in to je
trenutek, ko nekega filozofa vzamemo za svojega, saj je prav on namesto nas

odgovoril na problem in nam da resitev.



162 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Ob pouéevanju filozofije pa morajo problem zacutiti tisti, ki jih poucujemo. Ce je
filozofija $tudij reditev teh problemov iz zgodovine filozofije, potem bomo te
odgovore odkrivali skupaj z njimi. Ce je filozofija spoznavanje, razumevanje,
analiziranje in vpijanje resitev teh problemov iz zgodovine filozofije, potem nam
bodo odgovore odkrivali filozofski velikani pred nami. Ce pa je filozofija nacin
zivljenja, potem filozofske tradicije morda niti ne potrebujemo? Je potem dovolj, da
tistim, ki jih ucimo, zgolj zamajemo njihova ustaljena prepricanja, prebudimo

zavedanje o problemih in jih nau¢imo o tem razmisljati?
2 Moja srecanja s filozofijo v gimnaziji

Kako sem torej ob svojem prvem srecanju s filozofijo v gimnaziji razumel, kaj po¢ne,
kaj mi govori in kaj naj si s tem poc¢nem? Razumel sem, da (najbrz) modri mozje
pisejo o ne¢em. Cesar pa nisem razumel, in to je kljuéno za razumevanje mojega
takratnega precejSnjega razocaranja nad filozofijo (in za razumevanje mojega
pristopa do ucenja filozofije zdaj, ko sem ucitelj), je bilo to, da nisem razumel, zakaj
pisejo o tem. Takrat nisem zmogel videti, kako ne¢emu, o ¢emer razmisljajo filozofi,
predhodi problem, o katerem je vredno razmisljati. Ne trdim, da je za to kriva moja
tedanja profesorica. Morda je, morda pa se mi tisto, kar naj bi razumel kot problem,
tedaj, v najstniskih letih, res ni zdelo niti omembe vredno, kaj Sele, da bi lahko bil
problem. Spominjam se $e, kako sem neko¢ v nekem spisu osupnil svojo tedanjo
profesorico slovenscine z osebnim obracunom s PreSernovim svetoboljem. Pa¢
nisem razumel. Ne vem, Ce je najstnistvo opravicilo, zagotovo pa je razlaga. Morda
se mi je pac zdelo, da odrasli po svoiji stari navadi zapletajo tam, kjer to ni potrebno.
Morda preprosto nisem bil dovolj zrel. To je Se en razlog, zakaj danes pristopam k
poucevanju filozofije na dolocen nacin: najstniska leta morda so, morda niso

opravicilo, morda so ali pa morda niso pojasnilo, zagotovo pa ne smejo biti izgovor.

Dopus¢am tudi moznost, da je bilo morda krivo to, da smo obravnavali predvsem
anti¢no filozofijo, predvidevam, da zaradi afinitete uciteljice do anti¢ne filozofije in
pa tudi zato, ker sem bil v klasichem gimnazijskem programu, ki predvideva vec
anti¢nih vsebin. Se danes nisem najtesnejii prijatelj anti¢nih odgovorov na filozofska
vprasanja in morda je bil del mojega ne prevec¢ navdusenega odnosa nad predmetom
tudi to. Se vam res zdi, da se ucbenisko predstavljen agpeiron najstniku zdi prepricljiv
odgovor na vprasanje, kaj biva, seveda ob predpogoju, da ta najstnik sploh zacuti,
da to je (lahko) problem?



T. Klis: Nebajmo filogofirat in zacnimo delat! 163

Filozofije se v srednji soli nisem ucil ni¢ drugace kot kateregakoli predmeta: pred
ocenjevanjem sem se naucil zapiskov v zvezku, ne da bi se mi zdelo posebej
pomembno, da razumem, kaj se ucim in kaj bom govoril: dovolj je bilo, da pa¢ znam
povedati, kaj je o necem rekel Platon. A to so bili ¢asi drugih Solskih paradigem in
drugih ucnih nacrtov. O tem, ali smo jih do danes res ze presli, bom tukaj molcal.
Za gimnazijska leta tako tezko recem, da sem razumel o filozofiji karkoli od tega, kar

razumem zdaj. Sem jo pa imel zakljuc¢eno 4 in to mi je bilo dovol;.
3 Kako se uciti filozofije in kako jo uciti?

Filozofije sem se ponovno zacel uciti na fakulteti v okviru $tudija. Prvenstveno sem
se odlodil za $tudij zgodovine. A ker takrat to Se ni bil enopredmetni $tudij, sem
moral izbrati §e en predmet: geografija pa se mi je zdela pac¢ prevec naravoslovna.
Filozofija se mi je zdela dobra dopolnitev s$tudija zgodovine, naj mi filozofiji
oprostijo: nekako pomozna zgodovinska veda, humanisti¢cno-druzboslovno piljenje
razumevanja zgodovine. Nisem slutil, da bo kmalu postala enakovredna zgodovini

na mojem intelektualnem obzortju.

Se vedno mi, seveda, ni bilo jasno, kaj toéno naj bi pri $tudiju filozofije poceli. Edina
izkus$nja, ki sem jo do tedaj imel, je bila srednjesolska. In tam sem se, kot receno, pac
»naucil snov«. Enako, kot bi se naucil snov zgodovine ali biologije. P1i filozofiji je to
konkretno pomenilo, da sem se naucil, »kaj je o necem rekel Platon.« S to popotnico
sem okvirno razmisljal, da to zdaj pa¢ pomeni enako, le da se bom moral nauciti ve¢

tega, »kar je o necem rekel Platon.

Sprememba se je zacela dogajati, ko nam je brucem profesor zastavil vprasanje, £g/
wmistimo, ali je dusa lahko loc¢ena od telesa ali ne? Ta »kaj mislimo« je bil zareza v moje
dotedanje razumevanje filozofije. Sicer me je, zdaj, ko gledam nazaj, to vprasanje
sprva prestavilo v sicer neko drugo, a prav tako neustrezno razumevanje filozofije.
Za filozofijo je torej dovolj, da poves, kaj mislis! Se zdaj od dijakov velikokrat sligim,
da bodo imeli filozofijo tako ali drugace vsi 5, saj vendar lahko samo povedo, kaj

mislijo. Ker to je pa¢ filozofija.

Za odgovor na vprasanji »Kako se uiti filozofijer« in »Kako uditi filozofijor« je torej
kljuéno razumevanje pojma »filozofija«. Ko sami pri sebi razcistimo razumevanje
filozofije, lahko za¢nemo razmisljati o tem, kako se je uciti in kako jo uciti. Zato

verjamem, da na ti vprasanji ne moremo gledati loceno, saj gre za dve plati istega



164 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

kovanca: ko ucitelj oblikuje svoje pojmovanje filozofije, ki mu bo vodilo na njegovi
profesionalni pot, je s tem vzpostavil obe plati hkrati: kako se je bo vedno znova ucil
on sam in kako bo pouceval filozofijo druge. To pa bo dolocilo tudi, kako se je bodo
ucili njegovi dijaki ali $tudentje sami. Odgovora na vprasanji bom torej nujno

obravnaval prepleteno in soodvisno drugo od drugega.
4 Kako iz dijakov narediti z krave?

»Due kravi se paseta na pasnikn. Proa se obrne k drugi in rece: ,,Si vedela, da ceprav stevilo
ponavadi okrajsujejo na 5 Stevilk, gre dejansko v neskoncnost?” Druga krava se obrne & proi in

rece: ,,Munu. “«

Zgornjo $alo povem dijakom pri prvi uri filozofije. Zavedam se, kako smesno (in to
ne mislim v pomenu »sme$no« kot posledico duhovitosti $ale) ob tem izpadem. Sala
sama po sebi res ni niti najmanj zabavna, ob tem me dijaki $e ne poznajo in
obicajnemu strahu pred novim in neznanim predmetom in uciteljem se pridruzi se
potrditev skrbi in strahu, da pred njimi stoji res pravi cudak: kaj pa bi drugega lahko
tudi pricakovali od ucitelja filozofije? In njihovi najbolj skriti strahovi glede filozofije

se vsaj v tem prvem trenutku uresnicijo.

Po prvem soku $alo sicer pojasnim (hvala lepa za vice, ki jih je treba razlagati), a se
nekako $e vedno ne prime. Iskreno povedano: razumljivo. Sele v teku tednov in
mesecev, ko se v dolocenih situacijah pri pouku vedno znova sklicujem na, kot jih
zacnem imenovati, 7 in pi krave, zacenjajo dojemati, kaj sala v resnici pravi — in kaj
pocnemo pri pouku filozofije. Ljudje se delimo na #x in pz krave. In moja naloga pri
pouku filozofije je, da iz dijakov napravim pi krave. Kar naj bi gimnazija tudi pocela,
namre¢ razvijala samostojno kriticno misljenje in presojanje. Brez vsebine in
refleksije, ki jo nudi filozofija, po mojem trdnem prepricanju splosni in temeljni cilji
gimnazijskega programa kot takega ne morejo biti dosezeni. Ce k temu dodam $e
svojo drzno tezo, da prav vsak gimnazijski predmet na visjih taksonomskih stopnjah
znanja postane filozofski v smislu premisljanja lastnih temeljev, prepric¢anj in

predpostavk, je moje stalisce Se toliko bolj jasno.



T. Klis: Nebajmo filogofirat in zacnimo delat! 165

5 Pa gremo po vrsti

Filozofija se nam najprej kaze kot premisljanje vsakdanjega izkustva in prepricanj,
na katera naletimo v vsakdanjem zivljenju in jih $tejemo za samoumevna. Dijakom
v prvih urah rad dam primer, ko vcasih nehote prisluhnem kaksnemu klepetu, v
katerem eden od sogovornikov poskusa prepricati drugega, da je bil nek film res
dober. Drugi to zanika in trdi, da dober pa res ni bil. Problematizacija temeljnega pojma,
namre¢ »dober filmg, se filozofu ponuja sama po sebi; a kako naj dijake prepricam,
da tovrstna problematizacija ni samo filozofiranje v vsakdanjem slabsalnem pomenu
te besede (ni¢ ne bomo filozofirali, ampak zavihali rokavel«) in nepotrebno
rkompliciranje« (»tu ni neke filozofije«), temvec¢ nujna refleksija, ce se Zelita nasa
sogovornika smiselno pogovoriti o njunem dojemanju filma? »Filozofski izziv v
Sokratovem duhu je nek problem, ki se skriva v najbolj vsakdanjih pojmih, ki jih
imamo za nesporne, dokler ne zaénemo o njih razmisljati in jih pretresati.« (Suster,

2019, 61).

V naslednjem koraku se moramo, ¢e zelimo zaceti s filozofijo, dvigniti na pojmovno,
abstraktno raven. Od konkretnosti in posameznosti se najprej dvignemo do
splosnejsega pojma »dober filmg, Se visje pa se je moc¢ dvigniti s samim pojmom
»dobro«. Z zadovoljstvom ugotavljam da, ¢eprav je primer seveda banalen, doseze
namen: ze prvo uro lahko opazim strizenje z usesi pri nekaterih dijakih in tisti odmik
o¢i, ki sledi zacudenemu strmenju vame, ucitelja: odmik, ki kaze na to, da se je v
dijakovih mislih zgodil nek premik in se mora za trenutek zazreti v prazno, da ga

premisli: od konkretnega k abstraktnejsemu, od samoumevnega k problematizaciji

samoumevnega, od #z# do pi krave.

Ko nam tovrstno premisljevanje pride v navado, postane filozofija sokratovski nacin
zivljenja, seveda pa se moramo ob tem sprijazniti, da bomo s tem v oceh mnogih, ce
ne na zalost kar vecine, obveljali za ¢udake. Ob tem je treba imeti v mislih $e to, da
v tem primeru najverjetneje zagovarjamo, da filozofija ali le odkriva resnice, ki so
skrito ze prisotne v umu, in je cilj pouka filozofije odkrivanje le-teh, ali pa je pomo¢
pti izgradnji teh resnic in privzemanje samostojnega misljenja, ne pa ucenje danih in

obstojecih vsebin.

Mozna pa je Se ena opredelitev, in sicer da je filozofija pac branje in $tudij filozofov,
torej premisljanj nekoga drugega — kot lahko recimo berem zgodovinske knjige,

obvladam zgodovinsko snov, jo poucujem, a zato Se nisem zgodovinar. To bi



166 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

pomenilo, da prebiram odkritja nekoga drugega (filozofov) o necem (torej, berem
tilozofijo), kar bi morda sicer lahko spoznal tudi sam, ¢e bi filozofiral. S to
opredelitvijo filozofije ni morda ni¢ narobe, a nekako se zdi, da bi to pomenilo, da
potem ekvivalentno biologija pomeni seznanjanje z bioloskimi raziskavami,
zgodovina branje zgodovinopisnih ¢lankov ... Kot opredelitev u¢nega predmeta to
morda lahko drzi, kot opredelitev vede (spoznavanju katere naj bi predmet

pravzaprav sluzil) pa zagotovo ne.

Klju¢no dilemo ucitelja filozofije tako lahko predstavim takole: ¢e »ukvarjati se s
filozofijo« pomeni postavljati vprasanja o vsakdanjem clovekovem izkustvu in se
nato spoprijeti s temi vprasanji, se lahko torej vecina ljudi naceloma naudi filozofirati.
To pa bi pomenilo, da se lahko filozofija kaze na dva nacina: kot praksa filozofskega
preiskovanja s sklicevanjem na obstojeci kanon filozofskih del in filozofsko tradicijo
in po drugi strani kot praksa filozofskega raziskovanja brez sklicevanja na filozofsko
tradicijo. Recimo, da v prvem primeru »poucujem filozofijo«, v drugem »ucim

filozofirati«.

S formulacijo »poucevati filozofijo« torej mislim na prakso, kjer dijakom razlozim ali
pa skupaj preberemo, kako so o nekem filozofskem vprasanju oziroma problemu
razmisljali tisti, ki jih danes Stejemo za velike filozofe, ki so prestali test ¢asa. To
prakso naj povezem z imenom Wulffa Rehfusa, ¢eprav seveda Se zdale¢ ne obsega
samo tega, kar sem zajel v zgornji povedi. S formulacijo »uciti filozofirati« pa mislim
na prakso, ko z dijaki sami s pomocjo diskusije reSujemo filozofska vprasanja (vsaj
sprva) brez sklicevanja na filozofsko tradicijo in Ze obstojece resitve v zgodovini
filozofije. Slednja praksa je tesno povezana s konceptom »doing philosophy«
Ekkeharda Martensa, katerega bistvo morda najbolje zajame navedek Rudija
Kotnika v zborniku Filozofija v Soli: »Da bi se izognili pouku, ki bi bil le
»podozivljanje« (Martens) teorije, doktrine ali filozofovega razmisljanja o doloceni
temi, je dobro premisliti, kako naj uvedemo dijake in dijakinje v samostojno
razmisljanje o problemu, ki ne bo preve¢ pogojeno z vnaprej danimi vzorci. Ena od

moznosti je, da za¢nemo najprej s problemom /.../.« (Kotnik 1996, 13).
Lipman, Rehfus in Martens
Sokrat je na cesti opazil sulicarja, ki je tekel za nekim (ovekon.

»Primi ga, primils, je klical sulicar, toda Sokrat se ni zmenil. »Kaj si glubh?l«, se je jezil sulicar.

»Zakaj nisi Zaustavil morilea?!«



T. Klis: Nebajmo filogofirat in zacnimo delat! 167

»Morilec? Kaj menis s to besedo?«

»Clovek bosgi, kaj neki naj bi mislil, od kod si se pa i vzel? Morilec je dovek, ki ubijale
»Aba, torej lovis mesarjat«

»Bedafk stari! Morilec je Jovek, ki ubije drugega fJovekal«

»Zakaj pa lovis vojaka«

»Nee, tepec, tak, ki ubija v mirnem lasul«

»Toref rabeljé«

»QOsell Tisti, ki te ubije na tvojem domunl«

»Zakaj pa lovis zdravnika?l«

Prepri¢an sem, da je za ucinkovito poucevanje filozofije nujno, da dijaki najprej
zacutijo problem. Raje uporabim izraz »zacutijog, ne pa npr. »razumejox, saj gre pri
»razumevanju« za nekaj ¢isto razumskega in miselnega, z izrazom »cutiti« pa se mi
zdi, da nekako zajamem tudi tisti intuitivni ali pa morda celo ¢ustveni uvid (slednje
npr. v primerih etiénih dilem), zakaj je nekaj res problemati¢no in tega ni mogoce
kar odmisliti z zamahom roke. Ta pogoj »zacutenja« problema je nujen, ne glede na
to, ¢e bomo poucevanje filozofije nadaljevali v smeri poucevanja oz. razumevanja
resitev iz filozofske tradicije ali pa v smeri filozofiranja samega. Sele takrat namre¢
lahko v razredu delamo tako, da bodo dijaki razumeli, kaj in zakaj po¢nemo in samo
tako se lahko filozofije tudi u¢imo kako drugace kot le v smislu memoriranja

telefonskega imenika ali pa morda tega, kaj je o necem rekel Platon.

»Filozofija se vedno za¢ne kot nek »zakaj?« in »kako je to sploh mogoce?«. Kot pravi
Avgustin: »Vem, kaj je ¢as, dokler me o njem nih¢e ni¢ ne vprasa, ko pa me vprasa,
sem v zadregi« Tako dolgo, dokler vsaj nekega vprasanja, nekega pojmovnega
neskladja sami ni »zac¢utimo« kot problem, ki nas vlece na razlicne strani in nas sili,
da za¢nemo o njem razmisljati, bomo ostali »zunaj« filozofije in ne bomo dojeli, v

¢em je njena posebnost.« (Suster 2019, 5)

Ko dijaki zacutijo problem, jim je to sprva le zabavno. In to je predpogoj, da imam
sploh moznost uspesno zaceti s poukom; za dijake pa predpogoj, da bodo pri pouku
sploh lahko sodelovali. Na zacetku se zadovoljim s tem, da jim je zgolj zabavno; Sele
kasneje v teku Solskega leta upam, da bodo zaceli dojemati, da je razmisljanje o
problemu tudi ##jno, ¢e zelijo biti ozavesceni in aktivni clani razsvetljene cloveske
druzbe. Problem dijaki najlazje zacutijo iz kaksne vsakdanje, morda povsem banalne
situacije. Kar je pravzaprav sre¢no nakljucje: kot Ze receno, filozofski premislek tako

ali tako raste iz vsakdanjega, obi¢ajno nereflektiranega izkustva. In ce je to hkrati



168 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

tudi nacin, da dijaki dojamejo, s ¢im se bomo pri filozofiji sploh ukvarjali, je zadetek
dvojen. Se en primer: dijake povprasam, zakaj mislijo, da jim star$i v rosni mladosti
lagejo, da obstaja Bozicek? Seveda dijaki odgovorijo, da zato, da bi jih razveselili,
naredili bozi¢ bolj magicen, pravljicen ... Nadaljujem z vprasanjem, ¢e je kdo od njih
bil vzgajan v duhu, da lahko laze? Ali pa je bila prepoved lazi ena od prvih lekcij, ki
so jih dobili od starsev? Seveda so bili vsi vzgojeni v duhu ne-laganja. In kako zdaj to
gre skupaj? Star§i poc¢no nekaj, kar sicer otrokom predstavijo kot prepovedanor
Dijaki po navadi odgovorijo, da je v primeru Bozicka ta laz povsem sprejemljiva, saj
gre za olep$anje praznikov njihovemu otroku. Seveda nadaljujem z vrtanjem, da je
torej prav, kadar poc¢nemo nekaj me-pravega, ¢e bo le rezultat magicno druzinsko
vzdus$je? Seveda smo samo trenutek od tocke, ko bo prvi dijak vzkliknil, da pac
moramo najprej razcistiti, kaj pomeni, da je nekaj pray, in od kod ta norma o prav
sploh pride? To je povsem enostaven primer prehajanja na abstraktno pojmovno
raven problematizacije, ki izhaja iz povsem vsakdanje situacije oz. dogodka, ki bi
sicer zagotovo ostal nereflektiran. Prav zaradi te obicajnosti jemanja za samoumevno
nekaj, kar je sicer ob premisleku zelo problemati¢no, se filozofije in filozofov drzi
stigma ¢udakov, ki zapletajo tam, kjer to sploh ni potrebno. Ki so pi krave, ko je
dovolj rec¢i samo mu. Ta trenutek, ko dijaki spoznajo, kako temeljna, vsakdanja in
lastna vsakemu razumskemu bitju so filozofska razmisljanja, je trenutek v razredu,

ki dela poucevanje filozofije tako ¢udovito.

Prvi¢ sem tovrsten pristop k poucevanju filozofije dozivel pri didaktiki filozofije v
casu Studija, ko je profesor kot strela z jasnega vprasal, ¢e poznamo kak problem
mladega Harryja Stottlemeierja. Sprva nam seveda ni bilo ni¢ jasno; sam sem najprej
mislil, da govori o nekem svojem problemati¢cnem sosedu — mulcu, priznati pa je
treba, da nam pravzaprav $e tudi kar nekaj mesecev kasneje ni bilo jasno, kaj za vraga
ima ta Harry opraviti z nadim nadvse resnim $tudijem filozofije, Zlahtnih in tezkih

avtorjev.

Govorim seveda o konceptu filozofije za otroke ameriskega filozofa Matthewa
Lipmana, s katerim je razvil program, ki otrokom na nevsiljiv nacin pokaze filozofski
nacin razmisljanja, ki zraste iz problematizacije vsakdanje samoumevnosti. Na ta
nacin program presega svoje ozje poslanstvo, to je filozofirati z otroki, ki se, drugace
kot odrasli, ne ustrasijo sprasevati in podvomiti o uteCenem razumevanju necesa.
Program je zastavljen tako, da z njegovo pomocjo dosegamo visje kognitivne ravni
oz. v didakticnem jeziku taksonomske stopnje, ne nujno vezane na specificen

predmet, saj gre za razvijanje temeljnega instrumentarija visjih kognitivnih



T. Klis: Nebajmo filogofirat in zacnimo delat! 169

zmoznosti. Osnova programa je skupno branje in poslusanje zgodb, ki sluzijo kot
temelj za spodbujanje pogovora o prebranem, iz Cesar pa vznikne resen (Cetudi
otroski) premislek o problematicnosti (kot tak$no se seveda pokaze Sele skozi
pogovor) prebranega ali slisanega v zgodbi. In to je princip, ki sem ga opisal v
zgornjih odstavkih kot temelj svojega pristopa k poucevanju filozofije. Mirne duse
pa priznam, da sem pomen profesorjevega vprasanja o Harryju dojel Sele po nekaj
letih ucenja, ko sem kot uditelj ponotranjil to nujno povezavo med zacetno
vsakdanjo situacijo, iz katere lahko vznikne problem, ki ga lahko premislimo in v

naslednjem koraku vstopimo v filozofijo.

Od te tocke sem v svoji dosedanji uciteljski praksi zavil véasih po eni, véasih po drugi
poti ze omenjenih konceptov poucevanja filozofije: na Rehfusov ali Martensov
koncept. Ta v grobem oznacujeta dve poglavitni tendenci v razmiSljanju o

poucevanju oz. ucenju filozofije:

»Prva pojmuje filozofijo kot izobrazevalno dobrino z lastno vrednostjo: z velikimi
misleci in deli, glavnimi tokovi, temeljnimi problemi, osrednjimi pojmi in nacini
misljenja. /.../ Druga poglavitna tendenca se zavzema za filozofiranje, naravnano k
problemom in uc¢encem. Na ucencevo raven naj ne bi posredovali le ene filozofije,
$e manj dokon¢no oblikovane filozofije, temve¢ naj bi ucence, tudi ob pomoci
tradicionalnih filozofskih dialoskih prispevkov spodbudili in usposobili za
tilozofiranje.« (Martens 1996, 39—40).

Prva tendenca, omenjena v navedku, je Rehfusov koncept, druga je Martensov.
Martensov koncept »doing philosophy« zahteva ucitelja, med poukom razcepljenega
na troje oziroma v trojni vlogi, kot ugotavlja ze Michel Tozzi: en diskusijo moderira,
torej ugotavlja, kdo se je prijavil k besedi in ureja vrstni red govorcev; drugi skrbi, da
so izreceni prispevki v diskusiji vsebinsko jasni, artikulirani in argumentirani; tretji je
ves Cas na prezi za filozofsko relevantno vsebino, da bo iz nje v vmesnih korakih
izpeljal sklepe oziroma na koncu sintezo diskusije (Simenc 2018, 17). Ves ta trud in
napor ucitelja sta seveda smiselna zgolj, e je ta v sebi preprican, da je filozofskost
izrazito v sledenju metodi. Martensov koncept, izpeljan, kot je bil zamisljen,
nedvomno razvija kompetence, povezane s filozofskim nacinom razmisljanja in
diskusijo. V dijakih vzpostavlja orodja, instrumentarij, metodologijo filozofije kot
vede. Nauci jih filozofirati.



170 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

V svojem prvem letu priprav dijakov na maturo pa sem ob Studiju vsebin in zahtev
za maturo zacel ugotavljati, da Martens morda ni v celoti prestudiral slovenskega
izpitnega kataloga za maturo, ko je razvijal svoj koncept. V pojasnilo povedanemu
navajam navodila za pisanje komentarja odlomka, ki ga dijaki dobijo ob pisanju

mature:

»Odlomek je nadaljevanje Descartesovega razmisleka o bivanju in spoznavanju

materialnih stvari.

Odlomka ne obnavljajte, temve¢ ga komentirajte v obliki RAZLAGALNEGA eseja,
ki naj bo dolg vsaj

600 besed. V njem razlozite tudi:

— Kaj so materialne stvari in kaksno vlogo ima pri njthovem obstoju Bog?
—  Zakaj Descartes ne sme dvomiti, da je v obcutkih bolecine, lakote, barve ipd.
tudi nekaj resni¢nega?

— Kaj je na materialnih, zunanjih stvareh mogoce dojemati jasno in razlo¢nor
Pri komentiranju odlomka upostevajte tudi kontekst celotnega dela.«

(Navodila za pisanje komentarja odlomka iz Descartesovih Meditacij, spomladanski
rok 2020, 2. junij 2020, M20153111 (ric.si), zajeto 11. 4. 2021 ob 17.18.)

In Se splosna navodila za dijake glede pisanja eseja:

»Napisite esej, ki naj bo dolg najmanj 600 besed. Bodite pozorni na analizo klju¢nih
pojmov (in na problematizacijo njihove samoumevnosti) ter na razlago in
argumentacijo stali§¢, ki jih boste v eseju predstavili. Pri razlagi in utemeljevanju
uporabite konkretne primere, oprite pa se seveda na filozofske perspektive, ki ste jih
obravnavali na pripravah. V eseju obravnavajte vsaj dva pogleda na dani problem,
pti ¢emer se od zdravorazumskega premisleka poskusite dvigniti do filozofskega
misljenja, ki premisli tudi izhodiS¢a posameznega pogleda.« (Navodila za pisanje
eseja, spomladanski rok 2020, 2. junij 2020, M20153112 (ric.si), zajeto 11. 4. 2021 ob
17.19.)



T. Klis: Nebajmo filogofirat in zacnimo delat! 171

V obeh primerih so jasno razvidne tudi zahteve po navajanju, uporabi, razumevanju
vsebin iz filozofske tradicije: pri komentarju gre za komentar izbranega besedila
znanega avtorja — filozofa iz filozofske tradicije, kar Ze samo po sebi vsebuje
poznavanje njegovih idej, da jih dijak sploh lahko komentira. Vprasanja, ki jih se
najdemo v navodilu, pa ve¢ kot ocitno zahtevajo jasno doloceno in specificno
vednost o vsebinskih resitvah izbranega filozofa. Enako opazimo pri navodilih za
esej: dijak se mora res »od dravorazumskega premisleka poskusite dvigniti do filozofskega
misljenja, ki premisli tudi izhodista posameznega pogleda.«, a v navodilih je tudi eksplicitno
navedeno, da naj dijak »oprite pa se seveda na filozofske perspektive, ki ste jib obravnavali na
pripravabe, in naj »v eseiu obravnavajte vsaj dva pogleda na dani problem«. Ob pogovorih z
ocenjevalci na maturi in kasnejsi pridruzitvi tem so bili moji »sumi« potrjeni, namrec
da napisano v navodilih pomeni toc¢no to: dijak vsekakor mora poznati filozofsko
tradicijo, $e ve¢, tudi samo z natan¢nim prikazom razumevanja posameznega avtorja
ali filozofske perspektive ob hkratnem, cetudi manjSem, vlozku svoje lastne

filozofske problematizacije in argumentacije lahko dijak dobi odli¢no oceno.

Ta opazanja so me pripeljala do razmisleka o alternativhem pristopu oz. dopolnitvi
Martensovega koncepta v razredu. Diskusija z dijaki je velikokrat zgolj razprseno
navajanje mnenj in stali$¢ dijakov o nekem problemu, ki smo ga uvedli pri pouku. V
tem primeru seveda sploh ne moremo govoriti o diskusiji v pravem pomenu te
besede, a poudariti zelim, da je potrebna izjemna spretnost in tudi strokovna
podkovanost, da golo navajanje mnenj in stali$¢ spremenimo v filozofsko relevantno
diskusijo v pravem pomenu te besede. V tem primeru res izvajamo “doing
philosophy”, a v nekem trenutku dijaki sami zahtevajo prispevek k diskusiji, ki izhaja
iz filozofske tradicije, torej zanima jih konkreten filozof in njegova resitev problema.
Martens seveda ne zanika moznosti vpeljevanja filozofov in njihovih idej v dialog (z
dijaki), prav nasprotno, navajam: »/.../ Ena od moznosti je, da zacnemo najprej s
problemom, filozofa ali teorijo pa uvedemo Sele kasneje, kot eno od resitev ali enega
od mogocih nacinov razmisljanja.« (Kotnik 1996, 13) ali pa »/.../ temve¢ naj bi
ucence, tudi ob pomod¢i tradicionalnih filozofskih dialoskih prispevkov spodbudili
in usposobili za filozofiranje«. (Martens 1996, 39—-40).

A takoj, ko to storimo, potrebujemo (pre)drugacen koncept, ki ga ne moremo vec
opredeliti kot “doing philosophy”. Wulff Rehfus je bil ustanovitelj pristopa, katerega
koncept je izobrazevati dijaka s soocenjem s filozofsko tradicijo, torej z branjem
besedil iz zgodovine filozofske misli. Rehfus je Martensov pristop kritiziral kot

premalo usmerjenega k vedenju. Vedenje torej v tem kontekstu razumemo kot



172 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

poznavanje idej in perspektiv iz filozofske tradicije. Ob tem ne trdimo, da znanja na
taksonomskih stopnjah, kot so analiza, sinteza, vrednotenje, ustvarjanje,
zanemarjamo, le da jih dijaki ne usvajajo v diskusiji, izzvani neposredno z zacetnim
problemom, ampak v diskusiji, izzvani po $tudiju idej oz. branju danega filozofa.
Vprasanje, ki se ob tem lahko postavi, je, ali je ob tem cilje, kot so kriti¢cno misljenje,

argumentacija, problematizacija, torej tisto, kar tvori Martensovo »doing

philosophy«, mo¢ dosegati enakovredno kakovostno. Moje izkusnje kazejo, da
lahko.

6 Zakljucek

V svoji praksi sledim po svojem prepricanju bistvenim elementom pouka filozofije,
za katere ne skrivam, da so eklekti¢ni zbir konceptov in metodik, ki so znani in
preuceni. Najprej morajo dijaki razumeti in zacutiti problem, ki ima filozofsko
dimenzijo v smislu, da preizprasuje in premislja vsakdanje izkustvo ter podvomi in
problematizira samoumevnost razumevanja predpostavk in temeljev razumevanja

vsakdanjosti.

V drugem koraku lahko dijaki diskutirajo o problemu iz lastnega premisleka, pri
cemer pazim na filozofsko relevanco v diskusiji, tehtnost, argumentacijo in jasno ter
nedvoumno uporabo pojmov. Na podlagi svojih izkusenj si upam zagovarjati, da je
ta del bistveno kakovostnejsi, ¢e je podkrepljen s poznavanjem obstojecih perspektiv
iz filozofske tradicije. Velikokrat se zgodi, da diskusija sprva ne stece tako, kot bi si
jo kot ucitelj, obremenjen s cilji u¢nega nacrta, kataloga za maturo in svojih
konkretnih predstav ali ciljev, ki si jih je zadal za neko ucno uro, zelel. To se po
navadi spremeni, ko dijaki spoznajo katero od idej in razmisljanj filozofov iz
zgodovine filozofije. Kriticho vrednotenje obstojecih filozofskih idej velikokrat
spodbudi k diskusiji, ki v nadaljevanju postane tisto, kar smo si zeleli ze na zacetku:

kresanje dijaskih utemeljitev in perspektiv.

Filozofija je vaja v avtonomnem in racionalnem premisleku, a ta je jasnejsi,
preciznejsi in relevantnejsi, ¢e stojimo na ramenih velikanov. Ce je filozofija vzgoja
kriticno razmisljujocega racionalnega posameznika, nacin zivljenja, odnosa do
stvarnosti in gradnje boljSega sveta, v kar trdno verjamem, imata Lipman in Martens
nedvomno prav. A iz moje izkusnje so ti cilji lazje dosegljivi, ¢e se u¢imo tudi (in
veliko) o filozofski tradiciji. In to pripelje v moj pouk gimnazijske filozofije tudi velik

delez branja in analize filozofskega kanona.



T. Klis: Nebajmo filogofirat in zacnimo delat! 173

Literatura

Filozofija kot predmet na splo$ni maturi: www.ric.si/splosna_matura/predmeti/filozofija/ (Dostop 11.
4.2021.)

Kotnik, R. (1996). Uit filozofijo ali uciti filozofirati. V Simenc, M., Kotnik, R. (ur.), Filozofija v $oli:
prispevki k didaktiki filozofije (str. 5-20). Ljubljana: Zavod Republike Slovenije za $olstvo.

Martens, E. (1996). Didaktika filozofije. V Simenc, M., Kotnik, R. (ur.), Filozofija v $oli: prispevki k
didaktiki filozofije (str. 31-65). Ljubljana: Zavod Republike Slovenije za Solstvo.

Simenc, M. (2018). Nove prakse filozofije. Ljubljana, Pedagoska fakulteta.

Suster, D. (2019). Kaj delajo filozofi? Maribor, Kulturni center.



174 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE




CAN CRITICAL THINKING BE
LEARNED? CRITICAL EXAMINATION
OF CRITICAL THINKING

NENAD SMOKROVIC

University of Rijeka, Faculty of Humanitics and Social Sciences, Rijcka, Croatia
nenad@ffri.hr

The goal of this paper is to analyse the phenomenon of critical
thinking and to examine the question of acquiring knowledge or
the possibility to learn critical thinking. In particular, we want to
examine which aspect(s) or element(s) of this phenomenon are
subject to teaching and learning and which can at best be only
slightly improved. In contrast to the unspecific and indiscriminate
general view that critical thinking can be learned by nearly
everyone, we argue that the answer depends on what is considered
to be the nature and structure of critical thinking. In contrast to a
more elaborate view that distinguishes two general parts of good
reasoning, logical skills understood as the core of critical thinking,
and intellectual virtues, and argues that only the former but not
the latter can be subject to pedagogical teaching, we argue for the

exact opposite.

978-961-299-082-4

Keywords:

learning




01.01g/
‘um.ff.11.2025.10

978-961-299-082-4

Kljuéne besede:
kriticno misljenje,
intelektualne vtline,
logi¢ne vecine,

po anje,

ucenje

ALI SE LAHKO NAUCIMO
KRITICNEGA MISLJENJA? KRITICEN
POGLED NA KRITICNO MISLJEN]JE

NENAD SMOKROVIC

Univerza na Reki, Filozofska fakulteta, Reka, Hrvaska

nenad@ffri.hr

Cilj prispevka je analizirati fenomen kriticnega misljenja in
preuciti vprasanje pridobivanja znanja oziroma moznosti
ucljivosti kriticnega misljenja. Predvsem Zelimo preuciti, kateri
vidik(-i) oziroma element(-i) tega pojava so predmet poucevanja
in ucenja in katere je mogoce v najboljSem primeru malo
izboljsati. V nasprotju z nespecificnim in nediskriminatornim
splo$nim mnenjem, da se kriticnega misljenja lahko nauci skoraj
vsak, trdimo, da je odgovor odvisen od razumevanja narave in
strukture kriticnega misljenja. V tem clanku dokazujemo, da
teorija, ki deli dobro sklepanje na dva dela, tj. logi¢ne spretnosti,
razumljene kot jedro kriticnega misljenja, in intelektualne vrline,
in trdi, da so lahko le prve, ne pa tudi druge predmet pedagoskega

pouka, ne drzi.



N. Smokrovié: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 177

1 Introduction

I first encountered Rudi Kotnik at the beginning of the 20 century in one of my
numerous visits to the University of Maribor. Although Rudi’s field of expertise was
relatively distant from my current interests, I have become aware of what a very
important contribution to the development of the methodology of analytic
philosophy in Slovenia he has made. Over time, we have become good friends and
colleagues. I recently learned that one of Rudi’s first tasks at the University of
Maribor was to teach critical thinking. As I happen to have been involved in the
topic of critical thinking in the last two years, it is my pleasure to contribute to his
much-deserved festschrift.

The theme of critical thinking is nowadays widely used and discussed in many areas
such as psychology, educational science, and logic (as the synonym for informal
logic) but it is far from being a clear-cut concept, neither in its theoretical nor in its
pragmatic sense. The goal of this paper is to analyse the phenomenon of critical
thinking and to examine the question of acquiring knowledge or the possibility of
learning critical thinking. In particular, we want to examine which aspect(s) or
“element(s)” of this phenomenon are subject to teaching and learning and which at
best can be only slightly improved. In contrast to the unspecific and indiscriminate
general view that critical thinking is a single, indivisible human capability that can be
learned by nearly everyone, we argue that the issue of its learnability depends on
what is considered to be the nature and structure of the phenomenon we call critical
thinking. On the other hand, in contrast to a much more elaborate view (Kotzee,
Carter, Siegel, 2019), which distinguishes two general parts of good reasoning, logical
skills as a core of critical thinking and intellectual virtues, and argues that only the
former but not the latter can be subject to pedagogical teaching, we argue for the
exact opposite, namely, if critical thinking can be taught at all, it can be done through

intellectual virtues, which are an important ingredient of critical thinking.

A popular view in expert circles as well as in everyday patlance mentions critical
thinking as indispensable whenever it comes to school curricula, argumentative
discussion, as well as resolving different types of dialogical disputes or decision
making. However, despite this ubiquity of critical thinking, its proper understanding
is, we shall argue, insufficiently elaborated both in terms of its fundamental
definition and in terms of its role and application. In the commonsensical usage of

the term, it expresses an adamant confidence in reason, in its critical power, holding



178 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

that, when at work, it contributes to the improvement in all segments of human life.
It is supposed to lead a critical thinker to truer beliefs and more correct decisions.
Moreover, some are inclined to link optimistically good thinking and morality, as it
is the case in Wittgenstein’s dictum (Philosophical Investigations): Being a better person

and being smarter are one and the same.

Whatever benefit one can expect from critical thinking (hereinafter: CT), the key
idea is that it can be learned. But who is expected to be the subject of learning and
who is supposed to teach it? The modern and popular use of the term, especially in
the domain of education and pedagogy, assumes that this way of thinking is in
principle available to all rational human beings (where we take ‘rationally’ in the
broadest and vaguest sense), which includes (logically) uneducated people and
school children, but also participants in scientific discourse, court hearings, etc. It is
tacitly assumed that CT is something that is known, in principle and in detail (to
experts), where those principles of CT should be expressed in terms of useful tools,
which people should then be taught. Just like proper skiing, good driving, a
successful business negotiation, and the like are taught. That CT is to be taught in
terms of tools is illustrated by the note in John Shand’s book, Arguing Well “This
book seeks to provide tools, logical and psychological, that prevent people from
neglecting reason, or misapplying it, and applying them well is what they should do”
(Shand, 2000, p. 3). If we teach people to apply the tools correctly, reason will be
used correctly and many problems will be solved.

The point is that this presumes an all too simple understanding of CT, obscuring the
need for its clarification. But that is exactly the problem. The naive understanding
of CT in its avoidance of a deeper reflection on this issue threatens to become
radically uncritical. This is evident in the part of the theoretical discourse that deals
with this, especially in its educational-pedagogical aspect. We will illustrate this with
the example of the explicit rejection of a clear definition. Davis and Barnett, in the
Introduction of an otherwise informative collection of papers, emphasise:
“Definitions of critical thinking are not central to areas such as critical pedagogy or
critical feminism. Learning about such definitions does not help us develop a critical
attitude about the society in which we live” (Davis and Barnett, 2015, p. 3).

On the other hand, the elaborate philosophical (epistemological) discourse provides
a much more important and intriguing consideration of CT. Of particular

importance here is a recent, highly qualified article by Kotzee, Carter, Siegel (2019)



N. Smokrovié: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 179

(hereinafter: K, C, S). We shall briefly introduce their view in this introduction and

come back to it for further analysis and criticism in the course of the paper.

The topic of interest of the above-mentioned paper is situated primarily in the field
of education, contrasting the two, as authors see it, rival ideas. The theoretical scene
is set so that two distinct concepts, intellectual virtue on one hand and critical
thinking on the other, stay against each other as principle rivals. Their rivalry is seen
in the two conflicting ideas: the idea of promoting intellectual virtues as a goal of
education strongly contests the idea of promoting critical thinking as a primary goal
of education. The authors argue that “the intellectual virtue approach does not have
available a suitably effective pedagogy to help teach young people to develop better
thinking skills, which, it is claimed, is a necessary ingredient of possession of an
intellectual virtue” (K, C, S, 2019, p. 2).

As we are interested in epistemological rather than educational matters, the question
that precedes the one concerning educational goals is how two opposing concepts,
intellectual virtues and logical skills, taken to be the substantial parts of critical
thinking, relate to each other. They can be considered either as coming apart, being
distinct and independent, or as tightly interconnected. It seems that the authors (K,
C, S), from their point of view, consider these two capabilities as distinct and
independent. We will argue that critical thinking is a complex capability that includes
both logical abilities and intellectual virtues. Concerning the pedagogical issue of
learnability, intellectual virtues rather than logical skills are subject to teaching and
learning. Moreover, the improvement in that part, in turn, can influence the

enhancement in logical skills.
2 The origin of the concept of CT (and how it is understood?)

The very notion of CT is all but unambiguous, both in its historical use and in its
modern understanding. The term CT in its modern definition has become widely
used only relatively recently (in the last third of the last century). Let us precede the
analysis of the modern understanding of CT with a few remarks concerning the
meaning of this term over the last two centuries. The first half of the 20t century is
characterised (mainly by authors belonging to the Frankfurt Critical Theory of
Society, and later on by philosophers of the Zagreb Praxis School) by understanding
of CT as a development of Marx’s “ruthless criticism of everything existing.”

Invoking an even older understanding, KKantian definition of the critical approach,



180 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

we find the terms criticism, and accordingly critical thinking, understood as the study
of the necessary epistemic conditions of any possible thinking. Both of these
understandings will not help us in conceiving the contemporary meaning of this
term. In its modern use, the meaning has undergone a fundamental shift from the
previous epistemic context ot the context of “revolutionary critique of the existing”
to a narrower, cognitive-psychological definition of correct thinking and the ability

to assess the correctness of personal or interpersonal cognitive episodes.

The severe and qualified characterisation of the meaning of CT was given by John
Dewey, although he is not mentioning the term critical thinking but reflective
thinking instead. He formulated the method of reflective thinking as: “Active,
persistent and careful consideration of belief or presumed form of knowledge in
light of reason which support it and the further conclusions to which it aspires”
(Dewey, 1910, p. 9). By reflecting thinking, Dewey meant any rational inquiry,
including scientific inquiry. However, Dewey’s definition is composed of two
distinct parts. One part concerns the intellectual endeavour (active, persistent, and
careful consideration) a reflective thinker is supposed to be able to perform. The
other part specifies the criteria for performing intellectual work that should be done
in light of reasons that support the relationship between belief(s) and the conclusion.
The latter can be sanctioned either by the rules of formal logic, by the rules of
probabilistic theory, or by those of informal logic. Dewey classified the first part as
personal attitudes, and enumerated them as a) open-mindedness, b) whole-
heartedness and c) responsibility (in facing consequences) (Dewey, 1910, p. 31-32).
We are strongly inclined to identify these two parts as intellectual virtues and logical
skills that together make the practice of reflective thinking. Moreover, Dewey
himself, concerning pedagogical priorities of those two abilities, relates them in this
way: ”If we were compelled to make a choice between these personal attitudes and
knowledge about the principles of logical reasoning together with some degree of
technical skill in manipulating special logical processes, we should decide for the
former” (Dewey, 1910, p. 34).

Concerning the rules that give normative strength to reasons that support the
conclusion, newer theories of CT chose rules of informal logic. The pioneers in
linking the rules of informal logic and CT are S. Toulmin, basing what he calls
working logic (Toulmin, 1958), and C. Pelerman, with a proposal for a new rhetoric

(Pelerman, Olbrechts-Tyteca, 1958). Contemporary authors, primarily R. Johnson



N. Smokrovié: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 181

(2000) and D. Hitchcock (2007) also take on the idea of a close connection between
informal logic and CT.

In order to better understand how they consider the relationship between informal
logic and CT, let us take a look at how one of the most significant contributors to
the contemporary theory of informal logic and CT, Ralph Johnson (2012), interprets
the reasons for the emergence of both theories. Informal logic, Johnson testifies,
arose from the dissatisfaction of teachers and students with the possibility of
applying the teaching of formal logic to mastering current inferential problems. In
the 1970s and 1980s, a number of different articulations of the idea of informal logic
emerged, followed at the same time by the “critical thinking movement.” Within this
movement, different definitions of CT appear. “The problem with this
understanding is not simply that there are many definitions of critical thinking, but
that some are incompatible with others” (Johnson, 2012, p. 6). It is also interesting
to see how Johnson sees the relationship between informal logic and CT. He says,
“Informal logic denotes the type of logic, while critical thinking denotes the type of
intellectual practice as well as the educational ideal” (Johnson, 2012, p. 8), and
continues a few paragraphs further, “then informal logic should make a significant

contribution to achieving the goal of critical thinking” (Johnson, 2012, p. 9).

However, the question of the relationship between CT and informal logic and
between formal and informal logic should be raised to put some more light on
otherwise seemingly circular connections. Namely, CT is considered roughly as right
or correct thinking (meaning the intellectual practice of “normal” human beings),
while its correctness is sanctioned by rules of informal logic. However, informal
logic, as we saw, is not determined by its intrinsic features, but emerges as auxiliary
means for mastering reasoning in accord with formal logical rules, which an average
student has great difficulties to learn. In this way, it turns out that rules of formal
logic are being targeted when it comes to learning CT, and that these rules should
sanction correct human intellectual practice. However, these rules cannot be easily
learned. The huge gap between formal and informal logic seems to remain open.
Theoreticians of informal logic and CT have widely recognised that “logical virtues”

of formal logic (which is validity') are not the same as “logical virtues” of informal

! Validity here means classical logical validity. It means that if the premises are true, the conclusion cannot be false.
This also implies another important property of formal logic, monotonicity. Monotonicity requires that when a
thinker forms a piece of knowledge, understood as a set of known premises, deduces a conclusion as new knowledge,
added information to an existing set of premises cannot lead to a loss of knowledge.



182 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

logic (which are something quite different? from validity) (see, Johnson, 2000, p.
141). Consequently, informal logic, having different “logical virtues,” cannot be of
much help in learning formal logical rules, and in turn, formal logical rules cannot
underlie the intellectual practice of CT, which is tightly connected with the rules of
informal logic. It is not something that one cannot live with, but it is not quite clear

whether CT theoreticians are fully aware of this.
3 How can critical thinking be structured?

Let us take a closer look at CT and say something more substantial about it. It seems
plausible to claim that it is not a single, unstructured ability. To get a better
understanding of its nature, it would be helpful to go back to Dewey’s definition of
reflective thinking. It is obvious that Dewey sees it as a complex and structured
ability. One salient element of its structure is obviously what recent cognitive science
calls reasoning. In short, reasoning is understood as the process of derivation by which
a thinker comes to a conclusion from a set of statements or propositions. The
modern standard definition of reasoning in cognitive science says: “Reasoning is a
transition in thought, where some beliefs (or thoughts) provide the ground or reason
for coming to another” (Rips, Adler, 2008, Introduction). Although the definition
talks about beliefs, it is important to notice that, in the epistemic sense, reasoning is
a process whose principal aim is obtaining a new piece of knowledge (even when we
only come to a new belief, what we are really aiming at is knowledge). Reasoning, as
one ingredient of CT, is a form of transition in which a conclusion is supported by
reasons. This support can have different forms (deductive, inductive, abductive,
probabilistic, and so on). Whatever it is, it can be described as a structure containing
a set of premises and the conclusion, which can be expressed as {I', a}. In its
dynamic aspect, it is a process in which a reasoner is supposed to recognise that if
the transition from Y1 to Ya (€ I') represents good reasons for conclusion @, then it

is justified to conclude a.

2 What exactly rules of informal logic are and what forms of correct teasoning they validate or sanction is a highly
contentious matter.



N. Smokrovié: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 183

As it is the case in Dewey’s definition, more recent theories of CT also distinguish
its different aspects. Ralph Johnson (2000) for instance distinguishes the iative core
and dialectical tier (understood as another tier beside the illative core)3. The illative

core can be unambiguously equated with reasoning in its dynamic form.

We are now in the position to propose an idea of the structure of CT as a complex
intellectual ability and explore the idea that theoreticians of CT should accept. The
main division is between reasoning in the narrow sense (we borrow Johnson’s term
tllative core) and intellectual virtues, which are implicitly or explicitly mentioned in
many contributions to CT theories. We treat both elements of CT, the illative ability
and intellectual virtues, as phenomenological or manifest levels of CT. Both
manifested elements are founded by more basic, underlying elements that might be

either mechanisms or dispositions. The structure can be shown in this way:

Manifest level Illative abilities Intellectual virtues
Underlying level Cognitive mechanisms Basing dispositions
Figure 1

We will present each of these aspects in more detail. The illative abilities and their
underlying mechanisms are presented first, and the intellectual virtues and their

dispositional base afterwards.

a) The first manifest ability is the ability to perceive the supporting relations between
reason and claim, that is, premises and the conclusion in an argument. Observing
the supportive relationship between reason and assertion involves both the ability
to form one’s own arguments that the subject himself judges as “correct” (such that
premises are reasons for conclusion) and the ability to judge the “correctness” of
others’ arguments as well. Leaving the discussion concerning the nature of
“correctness” aside, the ability in question is the ability to recognise illative relations.
A part of illative abilities takes place on the reflexive, conscious level, while in its
significant patt it takes place on the level of implicit, sometimes automatic reactions

to the task the subject is facing.

3 Although Johnson’s discussion concerns the argumentative process as a multi-agents structure instead of a single-
agent thinking, which is our concern in this paper, the emphasis is on his clear recognition of the complex structure
of CT.



184 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

b) Whether it is a reflexive or a spontaneous level of reaction, the illative recognition
is significantly determined by the underlying cognitive mechanism that governs the

processes that take place on a sub-personal, more or less unconscious level. They
are defined (in Stanovich, West, Toplak, 2016, p. 208) as follows:

“Cognitive abilities are types of cognitive processes studied by information
processing researchers in search of a founding cognitive basis based on the
performance in 1Q tests. The speed of perception, the accuracy of differentiation, the
capacity of working memory and the efficiency of recalling information stored in long-term memory
are examples of cognitive abilities that underlie traditional psychometric intelligence”

(my emphasis).

Although the cited section mentions general intelligence (as a significant segment of
rationality), it is clear that cognitive abilities are positively correlated with the conduct
of CT episodes, especially at the level of illative abilities. The better the cognitive
mechanism works, the greater the ability to recognise correct illative relations. Given
the problem of learning CT, we must assume that learning in the domain of CT is
associated with the improvement of the cognitive mechanism, which, again, must be
possible to be achieved through education. We are going to argue that this is not
likely to be the case.

¢) The other manifest element that takes part in performing episodes of CT is based
on epistemic virtues. We take the basic meaning of the term from zirtue epistemology
(Zagzebski, 1996; Battaly, 2015; Baehr, 2011), which this discipline shares with vzrtue
ethics. The very concept of intellectual virtnes can be theoretically articulate in at least
two different way. The responsibilist understanding of intellectual virtues (see K, C, S,
2019, p. 5) ascribes them “character traits such as curiosity, open-mindedness, intellectual
conrage, and intellectual honesty are all paradigmatic intellectual virtnes’ (my emphasis).
According to the other, reliabilist tradition, advanced most notably by Ernest Sosa
(2009; 2010; 2015) and John Greco (2003; 2010; 2012) «“ /.../ intellectual virtues are
best understood as reliable faculties such as memory, eyesight, introspection and the
like” (K, C, S, 2019, p. 6).

d) The responsibilist intellectual virtues philosophers, particularly Beahr (2013),
connect the manifestation of virtue character traits with a disposition to carry out a
particular activity. Thus Beahr (2013, 249) in a somewhat more formal expression,

claims that “for every intellectual virtue V, the subject S possesses V only if S: () is



N. Smokrovié: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 185

disposed to express a particular activity or psychological characteristic of V (b) (and

does so) out of love for epistemic goods.”

It is very interesting to notice that in the field of cognitive science, Stanovich, West,
and Toplak (2016), talk about the dispositions of rational thinking instead of
dispositions for intellectual virtues and illustrate them with examples that are quite
similar to Beaht’s. It is hard to oversee the similarity between them. Here is how
Stanovich, West and Toplak connect the forms of rational thinking with adequate

dispositions:

“Dispositions of rational thinking are those that relate specifically to the adequacy
of belief formation and decision-making. Examples of rational opinion dispositions
include the disposition to evaluate (weigh) new records versus firmly rooted beliefs
/.../, the disposition to devote a good portion (ot short time) to a problem before
giving up, or the disposition to evaluate the opinions of others when forming one’s
own” (Stanovich, West and Toplak, 2016, p. 208).

4 Learnability of CT

Coming back to the issue of learnability, the question arises as to what one should
learn to successfully manipulate the performance of CT? Does the illative ability
(including acquiring skills or knowledge of the rules) suffice for CT, or should
something else be added to it? We are also asking the stronger question: can illative
abilities as such be significantly improved by learning? Concerning the first question,
one can be sufficiently persuaded with Dewey’s claim. To remind ourselves, he said
“If we were compelled to make a choice between these personal attitudes and
knowledge about the principles of logical reasoning together with some degree of
technical skill in manipulating special logical processes, we should decide for the
former” (Dewey, 1910, p. 34). Concerning the first question, we are quite satisfied
with his view. Regarding the stronger question, we are going to answer in the
negative, and in the rest of this paragraph we will offer supportive evidence of this

claim.

Illative abilities in our proposed structure of CT are basically inferential abilities and
have been the subject of by far the most extensive study over more than four
decades. Extensive psychological and cognitive literature created in this period have

experimentally confirmed the extremely sceptical attitudes both with regard to the



186 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

inferential ability possessed by an average thinker and with regard to the possibility
of improving (learning) these abilities. I am going to mention only the most famous
researchers, whose results have been replicated countless times. It is primarily
Wason’s experiment, called the selection task, and the research of Kahneman and
Tverski. Wason’s experiment shows that people cope extremely poorly even with
elementary deductive tasks (over 95% of respondents solved the task incorrectly),
while the research by Kahneman and Tverski documents shows equally poor results
in the field of induction (let us just mention the so-called Linda problem) and base-

rate reasoning.

It is important to note that the mentioned researchers judge the human ability to
reason according to the standards determined by the rules of formal logic (in the
case of deductive reasoning) and formal rules (axioms) of probability theory (in the
case of inductive and Bayesian reasoning). Given these standards, it turns out that
people are, if not irrational, then at least sub-optimally rational. These results are by
no means unexpected. Namely, the principles of classical formal logic are too
demanding to measure human rationality. Its two basic principles, deductive closure
and monotony, are extremely unintuitive as principles of (human) reasoning. Given
these results, it seems helpless to insist on reconciliation of bounded, limited human
reasoning powers and high normative standards. This is particularly the case when

it comes to the question of learnability.

Of course, human inferential ability can be measured by different standards. Namely,
already at the time of formulating Wason’s task of choice, many critics noticed that
the problem could lie in the formulation of the task rather than in human ability.
Wason’s original task was formulated in abstract terms of numbers and letters. The
experiments that followed replaced the abstract numbers and letters in the task with
concrete terms that are more familiar and relevant to the average respondent for
making a conclusion. With the task formulated this way, the results improved
drastically. Does this mean that human illative abilities are still reliable and that they
can be learned? Unfortunately, that is not the case. Numerous experiments have
shown that, while it is true that respondents infer better in a context that is familiar
to them, what is important is that they remain extremely prone to errors in contexts

that are more distant and unknown to them.



N. Smokrovié: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 187

The value of critical thinking lies in the possibility of applying inferential skills to
different familiar and unfamiliar contexts. The domain of the application of critical
thinking cannot presumably be limited to a narrow area familiar to the thinker. The
critical thinker should demonstrate the ability to think critically in a variety of
contexts, not just those one is familiar with. The dominant opinion within cognitive
theory concerning a wider domain of application is that it is unrealistic to expect
improvements or ameliorative shifts in such an inferential domain in either deductive
or inductive area. Particularly, it is unrealistic to expect this by learning the “correct”
rules of reasoning and pointing to the so-called logical errors, as is often naively

assumed in theories of critical thinking.

Let us return to Kotzee, Carter, and Siegel’s thesis. They strongly argue that critical
thinking should be promoted as a goal of education, while intellectual virtues should
not, because “the intellectual virtue approach does not have available a suitably
effective pedagogy to help teach young people to develop better thinking skills” (K,
G, S, 2019, p. 2). Let us take a closer look at their argument. In a nutshell, the teaching
of correct thinking can be done either by giving a rule-like description or by teaching
through examples. K, C, S hold that rule-like description is easily available in
teaching critical thinking, while the teaching of intellectual virtues can be done only
by examples. Let us see why: “What is virtuous is relative to the situation that one
tinds oneself in and is also relative to who is performing the action. A teacher can
make clear what the virtuous thing to do is only by holding up an example of a
virtuous action and encouraging young people to copy that example in practicing
how to be virtuous” (K, C, S, 2019, p. 11). Linda Zagzebsky also claims: “We learn
through narratives of fictional and non-fictional persons that some individuals are
admirable and worth imitating /.../” (Zagzebsky, 2017, p. 15). After a careful and
illuminating analysis, Kotzee, Carter, and Siegel express their dissatisfaction with the

“exemplarist” approach in teaching intellectual virtues in this way:

“In sum, our worry about teaching of the intellectual virtues is this. Advising children
to be intellectually honest, brave or rigorous if they want to become intellectually
virtuous thinkers and enjoining them to imitate intellectual exemplars does not
amount to specific advice regarding how they can improve their thinking. This is
especially so if the student is, for the moment, quite far from being intellectually
virtuous” (K, C, S, 2019, p. 20).



188 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

To summarise their argument in a very rough form, yet sufficiently well to point out

where exactly we disagree with the authors, it could look like this:

1) Teaching of correct thinking can be done either by giving a rule-like description
ot by teaching through examples.

2) Concerning critical thinking, it can be efficaciously taught by rule-like
description.

3) If intellectual virtues can be taught at all, it can be done only by examples.

4) Teaching by examples does not amount to pedagogical improvement of correct
thinking.

5) Therefore, teaching intellectual virtues does not have sufficient pedagogical

resources.

The premises 2 and 3 are those where we disagree with the authors. To explain our

disagreement with a claim in premise 2, a more careful consideration is needed.

Talking about teaching critical thinking (in our terms, illative ability), it consists, the
authors claim, in teaching “why it is good (and why uncritical thinking is bad),” and
this teaching can be achieved “both in terms of general criteria sanctioned by logic
(both formal and informal), probability theory, and epistemology, and of subject-
specific criteria sanctioned by particular subject areas” (K, C, S, 2019, p. 20).

Let us compare the authors’ understanding of critical thinking with our analysis.
According to our analysis, what they call critical thinking can be equated with illative
abilities. Those abilities are manifested as the capacity to perceive the supporting
relations between reason and claim (premises and conclusion). They, in turn, are
enabled by underlying mechanisms that are very like what Stanovich, West and
Toplak defined as the speed of perception, the accuracy of differentiation, the
capacity of working memory, and the efficiency of recalling information stored in
the long-term memory. All those mechanisms are sub-personal, which, as Reber
(1993) noticed, “have low variability and do not show a significant relationship to
analytic intelligence.” Hence, to expect that they can be easily learned by teaching
what is good and what is bad thinking is rather too optimistic.

Concerning the general criteria that sanction good thinking, the authors say that they
are both formal and informal. Regarding the formal ones, we saw that informal logic

was introduced because students had great difficulties in learning formal rules.



N. Smokrovié: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 189

Formal rules are too demanding to be taken as a criteria for good thinking. Regarding
the informal ones, they have different “logical virtues” from the formal ones. As
such, they are of little help, except locally, when reasoners perform inferences in

familiar contexts.

Concerning premise 3, we partially disagree. We agree with the claim that teaching
intellectual virtue by examples cannot significantly improve critical thinking. What
we disagree with is the claim that it is the on/y way of teaching intellectual virtues. By
intellectual virtues we mean the responsibilist ones that Baehr enumerates as
inquisitiveness, open-mindedness, intellectual courage, and intellectual honesty.
They cannot be taught through examples, but they can be acquired through
argumentative practice. Argumentative practice can easily take place in the
classroom. Through such practice, a student can, by a number of successive trials
and errors, learn on their own example what the epistemic value of, for instance,
intellectual courage or intellectual honesty is. It should be noted that we are not
overly optimistic even in regard to this method of learning, but we believe that if

critical thinking can be improved at all, this can be done in this way.

References

Baehr, J. (2013). “The Cognitive Demands of Intellectual Virtue.” In T. Henning and D. P.
Schweikard (Eds.). Knowledge, VVirtue, and Action: Putting Epistemic Virtues to Work (99-117).
Routledge.

Blair, J. (2011). Groundwork in the theory of argumentation. Springer.

Devis, M. & Barnett, R. (2015). The Palgrave Handbook of Critical Thinking in Higher Education. Palgrave
Macmillan.

Dewey, J. (1910). How we Think. D.C. Heat.

Johnson, R. (2000). Manifest Rationality. Lawrence Erlbaum.

Johnson, R. (2012). “When Informal Logic Met Critical Thinking.” Inguiry: Critical Thinking Across the
Disciplines, 27(3), 5-14.

Kahneman, D., Slovic, P., Tvesky, A. (1892). Judgment under uncertainty: Heuristics and biases. Cambridge
University Press.

Kerlinger, F. N. (19806). Fundations of Behavioral Research. Harcourt Brace.

Kotzee, B., Carter J. A., Siegel, H. (2019). “Education for Intellectual Virtue: a critique from action
guidance.” Epistene, 18(2) 1-23.

Pelerman, C., Olbrecht-Tyteca, L. (1958). Treite De 1. argumentation: I.a Nouvelle Rhbetorigue. Press
Universitaires de France.

Rips, A. (2008). Reasoning, Studies for Human Inference and its Foundations. Cambridge University Press.

Shand, J. (2000). Arguing Well. Routledge.

Smokrovi¢, N. (2015). “Argumentation as a means for Extending Knowledge.” Croatian Journal of
Philosophy, 15(2), 223-231.

Smokrovi¢, N. (2018). “Informal Reasoning and Formal Logic.” Croatian Journal of Philosophy, 18(3),
455-469.

Stanovich, K., West., R, Toplak, M. (2016). The Rationality Quotient. MIT Press.



190 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Toulmin, S. (1958). The Use of Argument. Cambridge UP.
Wason, P. C. (1968). “Reasoning about a rule.” Quarterly Jonrnal of Experimental Psychology, 20(3), 273—
281.



TEACHING METAPHYSICS — DEATH
AS A WAY INTO METAPHYSICS

MARIN BIONDIC

University of Rijeka, Faculty of Humanities and Social Sciences, Rijeka, Croatia
marinbiondic@yahoo.com

We can teach some classical metaphysical themes indirectly,
through a field in which different metaphysical themes intersect.
In that way, something that can be too abstract for young minds,
if we put it in some context, can be very concrete and open for
understanding and investigation. In this article, I will try to show
what starting point for metaphysics is the death; how common-
sense questions transfer into metaphysical questions; and how
metaphysical theories determine our pre-philosophical attitudes.
I will take three metaphysical fields — personal identity, nature of
harm, and philosophy of time — and show how students deal with
them through the discussion of the value of death for the person
who dies. The main point is that students should see, and they
actually do see, that there is no way to avoid hard metaphysical
questions if they want to think of things which, at first sight, can

seem clear, undoubtful, and commonsensical — but they are not.

978-961-299-082-4

Keywords:

death,

nature of harm,
metaphysics of time,

personal identity,

teaching metaphy




L.C
3690/um.ff.11.2025.11

978-961-299-082-4

Klju¢ne besede:

smrt,

osebna identiteta,

poucevanje metafizike

POUCEVANJE METAFIZIKE — SMRT
KOT POT V METAFIZIKO

MARIN BIONDIC

Univerza na Reki, Filozofska fakulteta, nga, Hrvaska

marinbiondic@yahoo.com

Nekatere klasicne metafizi¢ne teme lahko poucujemo posredno,
tj. na podroc¢ju, kjer se razlicne metafizicne teme prepletajo. Na ta
nacin lahko nekaj, kar je za mlade ume prevec abstraktno, postane
zelo konkretno in odprto za razumevanje in raziskovanje, ce ga
postavimo v dolocen kontekst. V tem clanku bom poskusal
pokazati, kako je smrt izhodi$¢e za metafiziko; kako se vprasanja
zdrave pameti preoblikujejo v metafizicna vprasanja in kako
metafizicne teorije dolo¢ajo nasa pred-filozofska stalisca.
Obravnaval bom tri metafizicna podroc¢ja — osebno identiteto,
naravo $kode in filozofijo ¢asa — ter pokazal, kako se $tudenti
soocajo z njimi skozi razpravo o vrednosti smrti za osebo, ki
umre. Glavna tocka je, da bi morali $tudenti videti, in dejansko
vidijo, da se ni mogoce izogniti tezkim metafizi¢nim vprasanjem,
e zelijo razmisljati o stvareh, ki se na prvi pogled zdijo jasne,

nedvomne in zdravorazumske — a niso.



M. Biondié: Teaching Metaphysics — Death as a Way Into Metaphysics 193

1 Introduction

At the beginning of the study of philosophy, students are in some kind of switch
from an empirically concrete to a philosophically abstract way of thinking. They need
some time to accustom themselves to the metaphysical way of thinking. At the same
time, it is necessary to produce interest in metaphysics and show that without
metaphysical thinking we do not have a complete understanding of reality or
elements of reality. If metaphysics investigates and discovers the fundamental
structure of reality, that which is beyond appearances, then it is possible that our
common-sense, or scientific, understanding of reality is in discrepancy with
metaphysical theories. This fact, that fundamental reality can be different from our
common sense understanding of the world, and that our value judgments, in the
end, are not justified in the fundamental reality, is something that students need to
see from the beginning of philosophical studies. And the question is: what is the best
way to start teaching metaphysics according to the above goals?

Generally speaking, I think that we should start with some concrete problems and
then ascend to the more complex and abstract metaphysical theories. One example
of this strategy is teaching metaphysics through the philosophy of death. Death is a
way to metaphysics or a good starting point for some metaphysical fields and
theories. Why?

First of all, death is a concrete problem, and every reflective person thinks of death
in some part of their life. Death is a common subject, subject of atts, subject of
sciences, and subject of our daily life. Even contemporary technological society with
its obsessive focus on health, prolongation of life, quantity over quality of life,
cannot erase our deepest human concern about death. Death, aside from some
transhumanistic theories, is a structural characteristic of every man and humanity,
and of every living creature. So, from the aspect of motivation, philosophy of death
is a very grateful field, because the fact of death is the fact of every man. And
students want to know how to think of that fact and how to deal with that fact, even

if they live in a society which marginalises death.

Second, contemporary analytic philosophy of death is mostly a metaphysical field.
So, from the aspect of content, philosophy of death is an intersection of various
metaphysical fields and theories. In the first place, I think of the philosophy of time,

theories of personal identity and the nature of harm. Questions about the nature of



194 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

time, identity of things through time, nature of harm for beings, are difficult
metaphysical questions, and instead of teaching every one of that field separately we
can do philosophy of death. Later, when students develop basic knowledge and
interests for these themes, they can do some of these fields in a more specific
manner. So, my aim in this article is to show how students are involved in
metaphysics through the philosophy of death and how they ascend to the more
complex and abstract metaphysical theories, which are not in their focus at the very
beginning.

2 Death and Philosophy of Time

When students are for the first time confronted with the question “Who is the
subject of harm of death if death is irreversible annihilation of the subject?” they are
confronted with the challenge. If there is no postmortal subject of harm of death,
then death is not a harm for the person who dies, say some Epicurean philosophers
(Suits, 2012). This is a hard conclusion to swallow, especially if students come from
a culture and religion in which death is categorised as the greatest of all evils.
Something must be wrong, either with the Epicurean argument or with a
commonsensical culturally entrenched attitude about death. If the existence of the
postmortal subject is a necessary condition to establish a foundation of harm of
death for the person who dies, then we need the subject back in our account. In
other words, if we want to justify a claim that death is bad for the person who dies,
then we should avoid the possibility of a non-subject harm account. After this point,
students mostly divide into two groups. The minority says, “Yes, Epicurus is right,
there is no subject of death, death is not bad for the person who dies” and they
remain Epicurean, in this sense, to the end of the course. Others are confused, and
they do not want to abandon the pre-reflective attitude that death is a harm for the
person who dies.! So, if we need death’s harm, we need the subject back, and
consequently we need some metaphysics of time in our account. On the one hand,
students with non-Epicurean intuitions are in a position to search for some
metaphysics of time which can overcome the non-subject problem, while students

with Epicurean intuitions are satisfied with the non-subject argument,? but they must

! These data are derived from 6 years of “Death” course at the Department of Philosophy, University of Rijeka.
Approximate number of students is 30 in every year, and each year students divide into Epicureanists and non-
Epicureanists in a similar proportion (approximately 1/3 for Epicureanism, and 2/3 for non-Epicureanism).

2 The argument goes: “If there is no post-mortal subject of death, there is no harm of death for that subject. When
a person dies, he ceases to exist. Therefore, harm of death cannot be harm for someone who dies.”



M. Biondié: Teaching Metaphysics — Death as a Way Into Metaphysics 195

be aware that they are already included in some metaphysics of time. That

metaphysics is, of course, presentism.
y ) )

Presentism is the view that what exists is present time and its content. Whatever
exists, it is in the present, whatever is not in the present, does not exist siupliciter.
The comprehension that their implicit view about time is part of one particular
metaphysical theory of time is a big step toward philosophical thinking of time.
Presentism is very close to our commonsensical understanding of time, but as
philosophical theory is confronted with serious problems. For example, there is a
problem of singular or Russellian propositions. Singular propositions are
propositions about a particular individual. That very individual is a direct constituent
of propositions, and the problem will emerge when we have a singular proposition
whose constituent is a non-present object, as is Socrates, for example. If a non-
present object does not exist, then a singular proposition about that object also does
not exist. If Socrates does not exist, then every proposition which is constituted of
Socrates does not say anything about Socrates. Not just that, if non-present objects
do not exist, then we cannot stand in some relation to those objects. We cannot feel
admiration for Socrates. However, the problem seems to arise with propositions
about non-existent Socrates, e.g., something about Socrates. It seems that the
proposition “Socrates was wise and brave” says something about non-existent
Socrates and that we can feel admiration for Socrates. So, in the core of presentism
is the claim that there is no time except present time, past and future are not real,
and there are no propositions about past and future time. But the problem is, we
make propositions about past and future times all the time. And these propositions
make sense to us, they are not meaningless and empty. These are serious problems
for presentism, and there are some good philosophical answers to the listed
problems.? What is important here is that students should be able to see that non-
subject argument in death discussion is as good as presentism is good. If we want to
defend Epicureanism in the death discussion on the grounds of the non-existent
subject, we also should defend some specific metaphysical theory of time, namely

presentism. No presentism, no Epicureanism.

On the other hand, as I said above, students with non-Epicurean intuition are in the
position to search for some alternative philosophy of time. Philosophy of time which
is compatible with the position that death is a harm for the person who dies and

3 For explication of problems and defence of presentism see Markosian (2004).



196 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

philosophy of time which can resolve the non-subject problem. That philosophy of
time is eternalism. Eternalism is the view that past, present, and future time and its
content equally exist. The only difference is that past and future things are not #ow,
but in a strict ontological sense, they exist simpliciter. Time is nothing else but another
dimension in the space-time continuum. An analogy with space is illustrative here.
Just as the planet Jupiter exists, but is not here, equally exist past and future objects,
but they are not now. If something is not now, this does not mean that that thing
does not exist. It exists, but it is not now. It is obvious that eternalism can solve the
non-subject problem in death discussion.* Dead people have not disappeared from
reality at once, they just disappeared from the present. Socrates is not now, but he
exists in an eternalist metaphysical framework. So, we have the subject of death’s
harm again. We have a referent, there is no problem with singular propositions and
their constituents. They are real. At this point, students’ reactions are ambiguous.
Those on the Epicurean side become more confident that they should defend
presentism, because eternalism is far away from some common-sense conceptions
of time. It seems that thinking about real past, present, and future objects equally
requires some significant effort to change and reconstruct basic beliefs. And some
students are not willing to do that. Those on the non-Epicurean side are divided into
two groups. The first group has an attitude of acceptance. Death is a harm for the
person who dies, and if that claim is defensible only in the eternalist philosophy of
time, then it is necessary to defend eternalism. The second group also claims that
death is a harm for the person who dies, but they do not want eternalist metaphysics
on the same ground as Epicureans — it is too far away from their intuitive
commonsensical conception of time. Eternalism brings too much metaphysical
baggage. Baggage which is too heavy to bring. They want something else, something
simpler; they want both death as harmful and presentism. But this combination
requires some further metaphysics. For example, modalism ontology in the
framework of presentism. In that ontology, there is a difference between “there are,”
and “exist,” between “being an object” and “being an existing object.” These two
ontological categories give reality not just to existing objects, which exist in the
present, but to non-existent objects which are merely possible. According to this
modalism metaphysics, possible objects are equally real, and they can have properties
of “being existent” or “being non-existent.” The point, in this context, is that non-

existent people are real people and we can refer to those people, we can talk about

4 For explication, defence of eternalism and death badness see Silverstein (2010).



M. Biondié: Teaching Metaphysics — Death as a Way Into Metaphysics 197

them, and we can, justifiably, say that death is a harm for dead people.> If eternalist
ontology is hard to swallow, this modalism ontology is even harder. But there is no
easy way. And this is the point where students are confronted with different
metaphysical intersections. They start with some intuitions about the harm of death,
and after some time they need to choose which metaphysical way to follow in order
to defend their intuitions. If they want to preserve the common-sense intuition that
death is bad for the person who dies, they need to follow eternalism or modalism
ontology in the framework of presentism. If they want to defend Epicureanism, they
need to defend presentism. So, something which at the beginning seems so concrete
and clear — a claim about death being bad for the person who dies — after some time

becomes a deep metaphysical question. There are no easy answers in philosophy.
3 Death and Personal Identity

The second metaphysical field which emerges in the discussion of death is personal
identity. Before I start with personal identity, it is important to notice that many
students come with culturally and religiously determined attitudes about what we are
or what kind of beings we are. The first task is to explicate their basic ontological
framework and possible internal inconsistency in their set of beliefs. The problem
of death for humans is, first of all, the problem of our future non-existence, it is the
problem of ceasing to be. It is not the problem of logically possible ways of some
form of existence after biological death. Contemporary analytic philosophy of death
presupposes that biological death is the end of our conscious life, complete
annihilation of being. Even if that is not true, from a philosophical point of view,
we are primarily concerned with non-existence, not with possible existence in some
other forms after the event of death. The first problem in teaching philosophy of
death, then, will occur when students have some idealist or substance dualism
conception of a person, implicit or explicit, and at the same time they need to think
about the value of complete annihilation of a person. Discussion about the value of
death for the person who dies cannot start if students say, “Yes, but what if there is

>

some form of life after death...,” which is a very common attitude at the beginning
of the course of death. At this point, it is necessary to go back to ontological
foundations. It is important that students recognise that their non-reflective attitudes
are already formed in some ontological framework. If they start from the position

of substance dualism or from the position of platonic idealism, the question about

5> For defence of such modalism ontology within presentism see Yourgrau (1987).



198 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

the value of death for the person who dies takes on a completely different meaning.
Then the question is not about annihilation and non-existence but about some forms
of existence after biological death. The most important thing then is to form the
question in the materialistic ontological framework.® Only after the students form
the question about the value of death for the person who dies in a materialistic
ontological framework, it is possible to start a philosophical discussion of the value
of annihilation and non-existence. It takes some time to accommodate students to
think in particular ontological frameworks, if they inherited a dualistic picture in their
minds, in the purpose of philosophical discussion of the value of annihilation for a

person who dies.

When this materialistic position is taken, at least as a presupposition for the
philosophical discussion, the question that arises is “When exactly do we cease to
exist?” Of course, most students will say “at the moment of death.” But, this is just
one possible answer and it depends on the view of personal identity. What are we
essentially and which are our persistence conditions through time are the questions
which determine when we exactly cease to exist. So, an introduction of a
metaphysical discussion of personal identity is necessary in order to establish a
connection between death and non-existence. It is possible that we cease to exist
before biological death occurs; it is also possible that we still exist after biological
death occurs. These combinations, in a materialistic framework, can be very puzzling
for students at the beginning, and it is necessary to immerse into the metaphysical
theory of personal identity in order to illuminate the connection between death and
non-existence. These metaphysical theories of personal identity are primarily

personism and animalism.

When students meet personism for the first time — the theory of personal identity
which claims that we are essentially psychological beings just implemented on the
physical structure of our brains — they react positively. That is, they are ready to
accept the consequence of personism, that our psychological content (primarily,
memory and self-awareness) can be eradicated before the biological death of
organisms. And if we essentially are that psychological content, then annihilation of

that content is the end of our existence, before or at the moment of the biological

¢ It can be formed in dualism if “person” is defined as an inseparable unity of body and soul, and the destruction of
body would mean ceasing to exist even if the soul is indestructible, like in the doctrine of Thomas Aquinas. To be
myself again I need my body, and that is possible only with the resurrection of the material body which reunites
with soul again, said Aquinas. See Donnelly (1994).



M. Biondié: Teaching Metaphysics — Death as a Way Into Metaphysics 199

death of an organism. According to personism, a disease or accident which can cause
the destruction of our psychological structure or cause irreversible coma, much
before the death of organisms, would mean that we cease to exist. That consequence,
as I said, is perfectly acceptable for most students. However, what they are not ready
to accept so willingly is another consequence of personism. That consequence refers
to our beginning. The question is, if personism is true, when do we begin to exist?
According to presentism, we begin to exist at some indeterminate moment, better
to say, at some vague period of time when psychological features begin to develop
up to a time where they are fully developed. It is some kind of stepped personality.
And first signs of psychological personality are definitely not present when “we” are
foetuses, or when “we” are born. This means that we never were foetuses and that
we, as psychological persons, were not born at the moment of birth. This
consequence is hard to swallow. The comprehension that according to personism 1
was never a foetus or that “my” birthdate is not the time of the beginning of my
existence is not something that students easily integrate into their system of beliefs.”
So, that undesirable consequence opens the doors to another theory of personal
identity through time — to animalism. According to animalism, we are human animals
whose identity through time is preserved so long as we remain the same human
animal, no matter the psychological structure of that animal. Psychological
properties are non-essential, contingent properties of animals, and those properties
do not constitute our identity through time. Animalism can give students what they
think is a necessary ingredient in the theory of personal identity; namely, that “we”
were born at the moment of birth, and that consequently we were a foetus at some
time of our existence. But, animalism has weird consequences at the end of our lives.
First, it is very counterintuitive that we exist even if our psychological structure is
completely and irreversibly destroyed and the brain stem maintains our physiological
function of the body. Second, it is not at all clear that we essentially are /vzng human
animals. One version of animalism is that we are material objects and identity is
preserved through time until that same material object is preserved in more or less
the same form. This means not just that we were foetuses, but that we will be a dead
corpse if our body remains in more or less the same form as it is now. If we die from
a heart attack then, we continue our existence as dead bodies; if we die from a nuclear
blast, then we immediately cease to exist.® At this point of philosophical discussion

students prone to animalism divide. One large group will say, “We cease to exist at

7 For defence of petsonism see Parfit (1984).
8 For defence of animalism see Olson (1997). For defence of “non-living animalism” see Feldman (2000).



200 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

the moment of death,” but then they need to explain the relation between the living
body and the dead material object, because identity cannot be a relation between
these entities. For example, how to answer the question, “If a dead fish is not a fish
but some other object, what then do we eat when we say that we eat fresh fishr”
What is the referent of the expression “dead fish,” fish or something else that is not
a fish but is only very similar to fish? Another, smaller animalistic group of students,
will accept that we can persist through time as dead bodies, but then the border
between existence and non-existence is maximally blurred. Where is the point, or
some relatively precise time, when we can say, “Now, that person ceased to exist”?
Therefore, students are confronted with various metaphysical theories of personal
identities and their undesirable consequences. As in the case of metaphysics of time,
whatever way they choose to argue, there are no easy answers. Whatever intuition
they have about the relation of death and non-existence, they are forced to defend
some theory of personal identity, and accordingly, every implication of that theory,

which can be opposite to their intuitions. Again, there is no easy way to follow.
4 Death and Nature of Harm

When students hear, for the first time, Epicurus’ argument that death is not bad for
the person who dies — not just because there is no subject to whom we can refer,
but also because there is no possibility of experiencing any negative feeling after the
event of death — some of them say, “Yes, that is exactly what I think, Epicurus is
right.” What those students share with Epicurus is the presupposition that
something can be a harm for the person iff the person can, at least in principle,
experience something as a harm. If there is no possibility of negative experience, then
there is no possibility of harm for the person in question. This condition, known as
the experience condition, is the core of the view that death is not bad for the person
who dies. Death is such a state where no experience is possible and cannot be a
harm, according to Epicureanism. Those students who do not share enthusiasm for
Epicurus’ attitude are in a position to defend another conception of harm. The
conception of harm that is not tied only to experience. They should defend a non-
experiential conception of harm (and benefit). The conception of harm that arises
from a particular theory of well-being, namely, preferentialism. According to
preferentialism, our well-being consists of correspondence between state of affairs

and our preferences or most valuable desires or interests.? If the state of affairs is

? For explication and critics of preferentialism see Bradley (2009).



M. Biondié: Teaching Metaphysics — Death as a Way Into Metaphysics 201

such that it is in accordance with our desires, then it is good for us, we are benefited.
And if the state of affairs is in disharmony with our desires, then it is bad for us, we
are harmed. What is important, according to preferentialism, is not our subjective
feeling of satisfaction or frustration, but the state of affairs or fact of the world. What
we know, believe, or feel about that fact, according to preferentialism, is not part of
our well-being. For example, the fact that your best friend despises you, or the fact
that your colleagues slander you behind your back, or the fact that your partner is
cheating on you, presents harm to you. These facts are opposite to your desires or
your interests, that you have a real friend, good reputation at work, and faithful
partner. And, according to preferentialism, your level of well-being will not slightly
change if you know those facts or not. Believing or feeling are just subjective
reactions toward objective state of affairs, that is, toward objective level of well-
being. And if we did not know, believe or feel anything about this, nothing from the
perspective of our well-being would change. Everything would remain the same. It
is obvious why preferentialism fits very well with the claim that death is bad for the
person who dies. According to preferentialism, death precludes realisation of some
valuable desires, which realisation depends on us, and non-realisation of a particular
state of affairs is bad for us even if we do not know or feel that and even if we will
never know or feel that. Therefore, from preferentialism we have got non-experiential

conception of harm.

Students’ reactions toward this preferentialist story are twofold. They perfectly
realise that death can be bad for the person who dies iff there is a non-experiential
harm. And they want to defend the claim that death is bad for the person who dies
in a materialistic framework. They want non-experiential harm for that purpose, but
they are not easily ready to accept further consequences of the same view. The first
consequence is that we can be full of benefit — because the state of affairs
corresponds with our desires — and at the same time live a life full of tremendous
suffering. Can we say, for example, that the life of Vincent van Gogh, a life full of
suffering, is a good life because his valuable desire to become a famous painter is
realised after his death? It seems not. The second consequence is that we can be full
of harm and live a life full of enjoyment. Can we say that a life full of enjoyment is
a bad life because the state of affairs is not in correspondence with our desires, even
if we do not know that during our entire life? Some students think that this is hard
to believe, and they are trapped. At the same time, they want to defend the
conception of non-experiential harm in order to defend the badness of death for the

person who dies, but they don’t want to accept the well-being theory which



202 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

presupposes a completely non-experiential conception of harm and benefit. In other
words, they do not want to accept the completely non-experiential conception of

harm.

Once we ecliminate hedonistic aspects from our well-being, then suffering and
enjoyment, and also knowledge or believing of some state of affairs, are not the
ingredients of our well-being anymore. But, to be cheated, to be despised, to be
slandered, does not seem such a bad thing if there will be no bad consequences at
all on our lives. If we, in principle, can never know, can never feel, can never suffer
from such a state of affairs, where is that putative harm? If we, in principle, can
never know, can never feel, can never enjoy from some state of affairs, where is that
putative benefit? Confronted with that sort of questions, students are deeply
immersed into philosophy of well-being. And the defence of death’s badness
depends on some theory of well-being, hedonism or preferentialism, because a
particular conception of harm decides death’s badness. So, the starting point has
been the necessity of non-experiential harm in order to defend the badness of death
for the person who dies, and defending such kind of harm brings us to the theories
of well-being. If students defend preferentialism, then they can justify non-
experiential harm and the badness of death. But, if a preferentialist’s consequences
are unacceptable for them, and they want some hedonistic aspect in the theory of
well-being as a necessary ingredient, then they should abandon preferentialism and
the conception of non-experiential harm. If they abandon non-experiential harm,
they should also abandon their starting position that death is bad for the person who
dies. They cannot have both, the hedonistic account of well-being and the non-
experiential conception of death badness for the person who dies. Once more, there

is no easy solution.
5 Conclusion

When we teach metaphysics, we can start from the philosophy of death. Death is
something that is concrete and ubiquitous. Death is an everyday fact, and students
are naturally prone to think about death. Of course, not every student is prone to
think on metaphysical themes, but if they want 7 #hink about death they must think
of them. Death is a way, or shortcut, to most puzzling metaphysical questions. One
of these questions is certainly the nature of time. Without metaphysical theories of
time, presentism or eternalism, we cannot solve or even clearly formulate the

problem of the subject in the value of death discussion. The introduction of



M. Biondié: Teaching Metaphysics — Death as a Way Into Metaphysics 203

metaphysics of time into the death discussion is natural and logical. If you want a
solution to a subject problem, you must defend some metaphysical theory of time.
The same 1s with the problem of personal identity. It is not necessary that we start
teaching personal identity theories from the very beginning of philosophical study.
We can start from the philosophy of death. When exactly we cease to exist and what
the relation between death and non-existence is, cannot be answered before we
resolve the question of personal identity through time. When we cease to exist
depends on the fact what we are, a psychological person or human animal that is, it
depends on the metaphysical theories of personism or animalism. Students find
themselves in a metaphysical discussion of personal identity without any effort or
previous possible interest in personal identity. It is natural and necessary to think of
personal identity when we think of death. And finally, the same is true for the
discussion of the nature of harm and benefit. Students should not have a particular
interest in that field, but the conception of non-experiential harm is a necessary
ingredient of the claim that death is bad for the person who dies. Students who want
to defend the so-called common-sense view of death badness could not do anything
but defend the theory of well-being which presupposes such non-experiential harm.
If that is not the case, if a theory like preferentialism is not defensible on the grounds
of non-experiential harm and benefit, then death badness is also not defensible on
the same ground. Again, students find themselves in this discussion naturally and
logically. It is necessary to think about theories of well-being if we want to think
philosophically of the badness of death.

In the end, the benefit of this approach to metaphysics is twofold. On the one hand,
concrete problems of the value of death necessarily throw students into various
metaphysical fields, as I sketched above. On the other side, questions and answers
of these metaphysical theories can change students’ pre-reflective value attitudes
toward death. What they thought on an everyday common-sense basis, before
investigations in the metaphysics, can be changed. Discoveries of metaphysical

fundamental reality can change common-sense value attitudes toward death.

References

Bradley, B. (2009). Well-Being and Death. Oxford University Press.

Donnelly, J. (ed.). (1994). Langnage, Metaphysics, and Death. Fordham University Press.

Feldman, F. (2000). “The Termination Thesis.” Midwest Studies in Philosophy, 24(1), 98—115.

Markosian, N. (2004). “A Defence of Presentism.” In D. Zimmerman (ed.). Oxford Studies in
Metaphysies (47-82). Oxford University Press.



204 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Olson, E. (1997). The Human Animal. Oxford University Press.

Parfit, D. (1984). Reasons and Persons. Clarendon Press.

Silverstein, H. (2010). “The Time of the Evil of Death.” In J. K. Campbell, M. Rourke, H. Silverstein
(eds.). Time and Identity (283), MIT Press.

Suits, D. (2012). “Death and Other Nothings.” Philosophical Forum, 43(2), 215-230.

Yourgrau, P. (1987). “The Dead.” Journal of Philosophy, 86 (2): 84-101; in Fischer 1993, 137-156.

Williamson, T. (2018). Doing Philosophy: From Common Curiosity to Logical Reasoning. Oxford University
Press.



SOLL DER
PHILOSOPHIEUNTERRICHT
ZWEIFEL FORDERN?

FRANZ ZEDER

Karl-Franzens-Universitit Graz, Institut fiir Philosophie, Graz, Osterreich
zedetf@hotmail.com

Der Artikel verteidigt die Existenz des Philosophieunterrichts in
seiner jetzigen Form, obwohl die Bildung in letzter Zeit in
Richtung Erwerb von Sachwissen geht. Dies kommt der
Philosophie nicht zugute. Dies fithrte dazu, dass sich der
Philosophieunterricht in Richtung der Suche nach Teillésungen
entwickelte, anstatt den Horizont durch das Hinterfragen
bestehender Vorschlige zu erweitern. Aber die Dinge miissen
von allen Seiten analysiert werden und man darf sich nicht von
alltiglichen pauschalen Ansichten iiberzeugen lassen. Fine eigene
Meinung bei der Bewertung von Losungen ist erwiinscht und die
Schiilerinnen und Schiiler mussen in kritischer Analyse geschult
werden, die es ihnen ermdglicht, in der Vielzahl der verschiedenen
Meinungen selbst zur Wahrheit zu gelangen. Da sich der
Lernprozess der Philosophie, der aus einer Vielzahl mentaler
Handlungen wie Bewerten, Zweifeln oder Hinterfragen besteht,
von anderen Schulfichern unterscheidet, die auf die Aufnahme
von Sachwissen, Wiederholung, Verknipfung und Anwendung
setzen, was messbares Wissen zur Folge hat, muss er auch so
erhalten bleiben. Die Philosophie verfiigt iiber wertvolle
methodologische  Werkzeuge, die die Entwicklung und
Verbesserung der Argumentationskompetenzen der Schiilerinnen
und Schiiler und ein tiefes Verstindnis von Problemen und deren
Losungen ermdglichen, was der Autor mit einem schulischen

Philosophie-Workshop veranschaulicht.

978-961-299-082-4

Schliisselworter:

Philosophie,

Philosophiedidaktik,

Methodologie,

Argume;
skompetenzen,
Zweifel




ISBN
978-961-299-082-4

Klju¢ne besede:

tika filozofije,

argumer

kompetence,

dvom

ALI NAJ POUK FILOZOFIJE
SPODBUJA DVOM?

FRANZ ZEDER

Univerza Katl-Franzens v Gradcu, Institut za filozofijo, Grgdcc, Avstrija
zederf@hotmail.com

Clanek zagovarja ohranitev pouka filozofije v sedanji obliki,
ceprav se izobrazevanje vse bolj usmerja v pridobivanje stvarnega
znanja. Filozofija, ki temelji na dvomu, se zato znajde pod
pritiskom oblikovalcev u¢nih nac¢rtov. Tudi avstrijski gimnazijski
ravnatelji niso povsem prepricani o njeni izobrazevalni vrednosti.
Posledica tega je, da se pouk pogosto usmerja v iskanje delnih
resitev namesto v Sirjenje obzorja s pomocjo preizprasevanja
obstojecih predlogov. Toda stvari je treba analizirati z vseh strani,
ne pa pustiti se prepricati vsakdanjim pavsalnim stalis¢em. Lastno
mnenje pri ocenjevanju resitev je zazeleno, ucence pa je treba uriti
v kriti¢ni analizi, ki omogoca tudi, da se v pisani mnozici razlicnih
mnenj sami dokopljemo do resnice. Ker se ucni proces filozofijje,
ki je tako sestavljen iz kopice mentalnih dejanj, kot so
ocenjevanje, dvom ali preizprasevanje, razlikuje od ostalih Solskih
predmetov, ki stavijo na absorbiranje stvarnega znanja,
ponavljanje, povezovanje in uporabo, posledica ¢esar je metljivo
znanje, ga je treba takSnega tudi ohraniti. Filozofija poseduje
dragoceno metodolosko orodje, ki omogoca razvoj in nadgradnjo
argumentacijskih ~ kompetenc  ucencev  ter  poglobljeno
razumevanje problemov in njihovih resitev, kar avtor ponazarja s

Solsko filozofsko delavnico.



F. Zeder: Soll der Philosophiennterricht Zweifel fordern? 207

1 Einfiihrung

Eine der charakteristischsten Denkhandlungen der Philosophie ist der permanente
Zweifel daran, ob die Dinge so sind, wie sie scheinen. Im Grunde genommen
unterlduft dieser Auftrag zur Verunsicherung, der auch dem Pflichtfach
,,Philosophie inhirent ist, den Bildungsauftrag der ,,Schule. Dieser siecht nimlich
cinen direkt verwertbaren Wissenserwerb vor, erst recht seit im Zuge der
Entwicklung der Bildungsdidaktik in Richtung Kompetenzorientierung der
methodisch-systematische Erwerb von handlungsrelevantem Wissen, von
HIKompetenzen“ und ,,Schliisselqualifikationen®  eingefordert wird.! Dadurch
erhéhte sich der Legitimationsdruck auf ein Schulfach, dessen Lernprozesse
wesentlich von den mentalen Akten des Zweifelns und Hinterfragens mitbestimmt
werden. Mit dem Vorbild der berufsbildenden héheren Schulen im Riicken, in die
das Fach ,,Philosophie aufgrund seines instrumentell nicht verwertbaren Wissens
nie hat Eingang finden kénnen, scheint nicht mehr ausgeschlossen, dass jenes Fach,
dessen Einfithrung in Osterreich der unmittelbare Anlass fiir die Griindung des bis
heute bestehenden Schulmodells des ,,Gymnasiums® gewesen ist,> auch in der
allgemeinbildenden héheren Schule durch ,,zukunftsfittere” Ausbildungsmodule

ersetzt werden konnte.

Der nachfolgende Beitrag bricht eine Lanze fiir den Fortbestand dieses
Gegenstandes in seiner bisherigen Form. Der Verfasser hat ,,Psychologie und
Philosophie* tiber dreiflig Jahre lang in einer lindlichen Region unterrichtet, wo das
nicht unmittelbar auf das Praktische und Lebenspraktische angelegte Fach in die
Kategorie der etwas exotischen ,,Orchideenficher abgelegt wurde. Selbst
Gymnasialdirektoren waren nicht vollends von seinem Bildungswert tiberzeugt, wie
besonders schlagend die coram publico-Mitteilung meines Direktors in einer
pidagogischen Konferenz beweist, der erzihlte, wie honorige Biirger nach dem
sonntiglichen Gottesdienst beim anschlieBenden Besuch des ,,Kirchenwirts® eine

besonders unglaubwiirdige Problemstellung im Philosophieunterricht stirnrunzelnd

! Anita Résch: Kompetenzorientierung im Philosophie- und Ethikunterricht. Entwicklung eines Kompetenzmodells
fur die Fachergruppe Philosophie, Praktische Philosophie, Ethik, Werte und Normen, Zirich: LIT 2010. Einer der
Anlisse zu diesem Beitrag sind die stundenlangen Diskussionen im Grazer Universititsviertel mit Paul Geil3, der
damals (ca. 2014) eine kompetenzorientierte Philosophiedidaktik entworfen hat (Paul Georg Geil3: Fachdidaktik
Philosophie. Kompetenzorientiertes Unterrichten und Prifen in der gymnasialen Oberstufe, Budrich: Opladen
2017).

2 Verf.: Geschichte der ersten 100 Jahre des Unterrichtsfaches ,,Psychologie und Philosophie® in Osterreich, in:
Psychologie unterrichten. Fachdidaktische Grundlagen fiir Deutschland, Osterreich und die Schweiz, hrsg. von P.G.
Geil3 und M. Tulis, Opladen: Budrich 2021, S. 239-257.



208 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

nachbesprochen hitten. Es ging um die Fragestellung, ob denn der Stuhl, auf dem
man sitze, tatsichlich existiere. Es sei kein Wunder gewesen, so der ebenfalls
anwesende Direktor, dass das frivole Gedankenexperiment eine heftige Debatte
Uber die Sinnhaftigkeit dieses Faches ausgeldst habe.

Die Begebenheit verweist bei all ihrer Skurrilitit auf ein ernst zu nehmendes Problem
des Philosophicunterrichts und gibt Anlass, seine vom Zweifel dominierte
Diskursivitit, ohne sie gleich auf den common sense von Stammtischen
herunterzubrechen, mit der Forderung der Schule nach lebensgerechten
Bildungsinhalten, sozialvertriglichen ,,Werten und einem gewissen Output an
solidem Grundwissen in Einklang zu bringen. Kein realistisches Ziel des
Philosophieunterrichts ist hingegen das Sinnstiftende und Gliicksverheilende, wie
es in den letzten Jahren zur Mode geworden und schon in fritheren
Lehrplankommentierungen zum Ausdruck gebracht worden ist. ,,Der Lehrer mége
sich®, so lauteten die entsprechenden Formulierungen, ,,ebenso der altersbedingten
Neigung der Schiller zum Neinsagen bedienen wie des gleichfalls vorhandenen
Bediirfnisses nach persénlicher Zielsetzung und Gewissheit.“3 Darin manifestierte
sich die stets wiederkehrende Grundschwierigkeit des Faches, den Fragediskurs der
Philosophie, fiir den die Antwort auf ein Problem eine weitere Frage ist, mit
definitiven Antworten ruhigzustellen. Durch den kompetenzorientierten
Philosophieunterricht verstirkte sich die Tendenz, Lésungen bzw. Teillésungen zu
finden, statt sich damit zu begniligen, im infiniten Progress des Zweifelns und
Nachfragens die Erfahrungshorizonte der vom Unterricht unmittelbar Betroffenen,
der Schiilerinnen und Schiiler, iiber philosophische Denkangebote zu erweitern. Wie
das funktionieren kann, soll abschlieBend an zwei Projekten ansatzweise
demonstriert werden, die 2019 bzw. 2020 an einem Grazer Gymnasium
durchgefiihrt worden sind.

2 Skepsis und Zweifel in der Philosophie und im Philosophieunterricht
Die Denkhaltung der methodischen Skepsis ist mit dem Namen René Descartes’

verbunden. Sein epochemachendes philosophisches Werk markierte mit dem
fundamentalen Zweifelssatz cogito ergo sum den ideen- und geistesgeschichtlichen

3 Franz Pree: Versuchslehrplan im  Osterreichischen Schulversuch fiir den Gegenstand ,,Philosophischer
Einfihrungsunterricht™ (Stand 1977).

4 Verf.: Uber skeptisches, narratives und literales Philosophieren (Beitrag zum 9. Kongtess der Osterreichischen
Gesellschaft fiir Philosophie), in: Jahrbuch fiir Didaktik der Philosophie und Ethik, hrsg. von Johannes Rohbeck,
Dresden: Thelem 2013, S. 57 — 64.



F. Zeder: Soll der Philosophiennterricht Zweifel fordern? 209

Beginn der Neuzeit, als mit der Erschiitterung unantastbarer Absolutheitsanspriiche
die Neuzeit das ,,dunkle® Mittelalter abgeldst hat. Aus verschiitteten Weisheiten der
Antike tradiert, stellte fortan der antike und moderne Skeptizismus das methodisch
kontrollierte Selberdenken dem Evidenzwissen einer autoritiren, nichtkritisierbaren
Wissensinstanz voran. Somit nimmt mit einem Akt des fundamentalen Unglaubens
die moderne Philosophie ihren Anfang, die knappe zwei Jahrhunderte spiter auch
die geschlossenen metaphysischen Erkliarungsversuche durch die Erkenntnis ersetzt
hat, dass ,,die hochste Philosophie in Ansehung der wesentlichen Zwecke der
menschlichen Natur es nicht weiter bringen kénne, als die Leitung, welche sie auch
dem gemeinen Verstande hat angedeihen lassen®.5 Bereits in seiner ,,Vorrede® zur
Kritik der reinen Vernunft umreil3t Kant diese Zweifelsfundierung seiner Philosophie

mit den oft zitierten Worten:

,Die menschliche Vernunft hat das besondere Schicksal in einer Gattung ihrer
Erkenntnisse: dass sie durch Fragen beléstigt wird, die sie nicht abweisen kann, denn
sie sind ihr durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht
beantworten kann, denn sie tbersteigen alles Vermdgen der menschlichen

Vernunft. 6

Auch Kants Philosophie wartet mit keinen Antworten auf, sondern stellt in erster
Linie die Frage nach den Bedingungen, unter denen ein Antwortversuch fiir méglich

gehalten werden kann.

Im daran anschlieBenden Jahrhundert der prosperierenden Naturwissenschaften
verdringt ein auf technische Wundertaten fixierter Szientismus die Skepsis, deren
Spur sich auch in dem erstmals konstituierten Gegenstand verliert, der sich bis heute
in Osterreich als Pflichtfach ,,Psychologie und Philosophie® behauptet. Man schrieb
der skeptisch abwigenden und kritisch operierenden Philosophie den Nimbus des
Priwissenschaftlichen und Spekulativen zu und ersetzte sie durch die priziseren und
faktenbasierten Operationen der philosophischen Logik und Empirie. Zum
Jahrhundert der ,,offenen Fragen® wird erst das zwanzigste, unterbrochen durch

zwel autoritire Interregnen mit weltanschaulicher Ausrichtung und dem Horror vor

5 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 831.

® Immanuel Kant: Vorrede zur Kritik der reinen Vernunft, 1. Aufl, 1781 (A VII). Die ,,Skepsis“ als geistige
Grundhaltung ist, wenngleich die Begrifflichkeiten oftmals changieren, nicht dasselbe wie , Kritik®, die
unterscheidet, hinterfragt und somit wahrheitsgertstet aus der Position einer nahezu dogmatischen Haltung
argumentiert. Der Zweifel tendiert demgegentiber zu Standpunkten der Indifferenz.



210 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

dem Abgrund des Relativismus.” Danach transformiert sich der Philosophieunterricht
in eine liberale Diskussionsplattform ohne einengende Denkvorschriften. Eigene
Meinungen in der Beurteilung einer Sache sind erwiinscht, die eigene
,,Urteilsfahigkeit™ wird geschult an dem Vermogen, jedes Ding zu hinterfragen.
Analog zur demokratischen Entscheidungsfindung soll sich die Spur einer
,»Wahrheit“ im bunten Gemenge unterschiedlichster Meinungen herausfinden

lassen.

Heute ist dieser antagonistische Diskussionsstil die genuine philosophische
Fachmethode.® Ein 2016 als ,,Dresdner Konsens fiir den Philosophie- und
Ethikunterricht™ formuliertes Papier hebt ausdriicklich ,,das Gebot der
Kontroversitit* hervor, das mindestens fiir so wichtig und gegenstandskonstitutiv
erachtet wird wie ,,die Stirkung der Urteilskraft”, ,,das Gebot weltanschaulicher und
religiéser Neutralitdt™ und ,,das Bewusstsein von Suggestivitit“.” Komplementir
dazu ldsst sich fir die Bewertung moralischer Urteile ein sogenannter C-Score
(Competence Score) angeben, der die hohere Punktezahl vergibt, wenn die getesteten
Personen sowohl Pro- als auch Contra-Argumente fiir ein moralisches Verhalten
vergeben und damit den Beweis erbringen kénnen, dass sie nicht dogmatisch auf
den eigenen Priferenzen beharren, wenn sie aufgefordert werden, die Objektivitdt

eines moralischen Urteils zu bewerten.
3 Staunen und Zweifeln

Die benannten formalen Eigenschaften unterscheiden den Philosophieunterricht
toto genere von anderen Unterrichtsfichern, die sachbezogenen ,,Stoff* autnehmen,
wiederholen, verkniipfen, anwenden, sodass sich aus einem hauptsichlich linear-
additiven Lernprozess ein tiberprifbarer ,,Output™ sedimentiert. Fiir Philosophen,
wie Bertrand Russell, sind diese geschlossenen Wissenssysteme Signum nicht der
Gebildeten, sondern der Ungebildeten. Bei den Griechen hiel3en sie Apeidentos und
wurden von der Sokratischen Elenktik ihres Pseudowissens uberfihrt. Der

philosophische Erkenntnisgewinn beruhte auf ganz anderem, nach Platon
(Theaithetos 155d2) und Aristoteles (Metaphysik 1,2,982b) auf der staunenden

7 Eduard May: Am Abgrund des Relativismus, Berlin: Littke 1942.

8 Ekkehard Martens: Methodik des Ethik- und Philosophie-Untertichts als elementare Kulturtechnik, Hannover:
Siebert 2003, S. 54.

° Dresdner Konsens fur den Philosophie- und Ethikunterricht, in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und
Ethik (ZDPE) 2016/3, S. 106.



F. Zeder: Soll der Philosophiennterricht Zweifel fordern? 211

Betrachtung der Welt und dem nachfragenden ,,Zweifel“. Karl Jaspers hat diese
Ursprungsgeschichte des Philosophierenkénnens aufgenommen und das
enthusiastische Staunen und den erntichternden Zweifel als gleichgewichtigen
Anstof fiir die philosophische Neugierde gesehen.!” Man wird erginzen diirfen, dass
der Zweifel lebensgeschichtlich spiter auftritt als das Staunen und zur dominanten
Mentalitit in der ausklingenden Jugendphase wird. Somit gerade noch frith genug,
um im Philosophieunterricht der gymnasialen Oberstufe die Altersgruppe der 17-
bis 18- Jahrigen mit ihren Fragen und Zweifeln nicht allein zu lassen. ,,Experience
based approach in teaching philosophy* hief3 ein Vortragstitel Rudolf Kotniks!! tiber
dieses erfahrungsgestiitzte Frage-, Nachfrage- und Bezweifelnsbedurfnis, das man
auch als ,,adoleszentes Philosophieren® bezeichnen kann.!? Fir Katl Jaspers schlie3t
sie jene ,,Unruhe® ein, die das Denken in Wallung bringt:

,,Die Philosophie, kann man sagen, lisst keine Ruhe. In Wissenschaft, Kunst und
Religion kann etwas wie Vollendung eintreten fir das subjektive Bewusstsein, aber
Philosophie stiftet sofort wieder die Unruhe. Es stimmt etwas nicht. Die Philosophie
erweckt zum Ernst des Weiterfragens, des Weiterlebens, der Fragwiirdigkeiten.
Dazu verlangt die Philosophie, nicht auszuweichen, nicht eine falsche Ruhe
vorwegzunehmen, sich keine Selbstzufriedenheit zu gestatten, sich herauszulésen
aus allen Verschleierungen der Konvention, der Selbstverstindlichkeiten, der
Gedankenlosigkeiten. Darum ist Philosophie in der Tat nicht als Inhalt zu lehren,
also als das Wissen, das ich als Philosophie besitze, aber doch zu lehren als durch
Gedankenbewegungen, deren Reichtum und Tiefe aus den grof3en Philosophen der

Jahrtausende unverlierbar und unersetzbar zu uns spricht.“!3

Sextus Empiricus, der Popularisator der pyrrhonischen Skepsis, sah einen Grund fiir
dieses ruhelose ,,Herumspihen®, griechisch Skepsis (oxéic), darin, dass man nicht
gefunden zu haben glaubt, wonach man gesucht hat. Diese Vergeblichkeit hilt den
Motor der ,titigen Skepsis“ im Gang, ,,welche unablissig bemiiht ist, sich selbst zu

tberwinden, um durch geregelte Erfahrung zu einer Art von bedingter

10 Karl Jaspers: Einfilhrung in die Philosophie, in: ders., Was ist Philosophie? Ein Lesebuch, hrsg. von Hans Saner,
Miinchen: Piper 1976, S. 33-121, S. 39f.

' Rudolf Kotnik: Personal Experience in Philosophy: An Attempt of Didactic Justififcation. Vortrag beim
slowenisch-6sterreichischen philosophischen Kongress in Celje/Cilli vom 19. bis 23.8.2000.

12 Siche Verf.: | Wissenschaftspropadeutik® und ,,adoleszentes Philosophieren® im Rickblick auf 170 Jahre
Philosophieunterricht in Osterreich, in: Zeitschrift fiir Didaktik der Philosophie und Ethik, Jg. 42 (Mai 2020), 104-
111.

13 Karl Jaspers: Ist die Philosophie am Ende? In: ders., Was ist Philosophie? Ein Lesebuch, hrsg. Von Hans Saner,
Minchen: Piper 1976, S. 143-163, S. 157.



212 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Zuverlissigkeit zu gelangen.” Goethes Bemerkung aus den Maximen und Reflexionen
eroffnete bereits jenen Problemraum des stindigen Weiterfragens, den spiter der
Wissenschaftsphilosoph Karl R. Popper als ,,dynamische Skepsis® bezeichnet hat.#
Es gibt nur eine ,bedingte Zuverldssigkeit™, und kein anderer Weg fithrt zur
ersechnten ,,Wahrheit™ als ein progressus infinitus des Erkennens, bei dem stets ein Rest
des Hinterfragenswerten bleibt und der eben dadurch den motus anini continnus in
Gang hilt.

4 Indifferenz und Pessimismus

Wegen seiner konstruktiv vorwirtsdringenden Aspekte kann man wie Ulrich Beck
den ,,Zweifel als Mehrwissen® bezeichnen, iberlegen dem uneinlésbaren Anspruch
auf Gewissheit. Doch stets lauern Indifferenz und Pessimismus. Sie brachten den
zum Katholizismus konvertierten Juden Franz Werfel dazu, Skepsis auf Sepsis zu
reimen,’®> und den weltberihmten Philanthropen Albert Schweitzer, den Zweifel
pauschal als eine Form der Denkverkiimmerung zu stigmatisieren.!¢ Tatsdchlich
erscheint ja der Grat des Wissens allzu schmal, wenn das einzig Sichere in dem
Wissen gesehen wird, dass fast nichts sicher ist.!” Goethe hat in der Phase seines
Jugendenthusiasmus Reflexion, Indifferenz und Pessimismus als ein ,feiger
Gedanken bingliches Schwanken gebrandmarkt genannt und Franz Kafka einem
Schiiler als stffisante Bemerkung an seinen Lehrer in den Mund gelegt hat:

,<Immerfort sprichst du vom Tod und stitbst doch nicht.“!#

Indes ist der Tod das Andere im Leben, und die Philosophie hat unwiderlegliche
Griinde vorgetragen, die es nahelegen, sich von der Zuversicht abzuwenden.
Rousseau hat die Illusion des geschichtlichen Fortschritts, Hobbes die Raubtiernatur
des Menschen, Schopenhauer die ,,Nichtigkeit aller Giiter* (Schopenhauer) zu
beweisen versucht.!? Thre Befunde wirken auf Anhieb iiberzeugender als die Utopien

des Fortschritts und des Humanismus, worunter man auch Kants idealistische

14 Rolf Raming: Philosophie als kritische und skeptische Denkmethode im Spiegel bildungstheoretischer Reformen
und gesellschaftlicher Anspriiche, in: Franz Josef Albers und Roland Simon-Schaefer (Hgg.), Philosophie konkret:
Praktische Philosophie in der Diskussion, LIT 2009, S. 153-166.

15 Franz Werfel: Zwischen oben und unten, Stockholm 1946, S. 29.

16 Albert Schweitzer: Aus meinem Leben und Denken, Leipzig: Meiner 1937, S. 191.

17 Gary Cox: Wie werde ich Philosoph oder Wie man fast sicher sein kann, dass fast nichts sicher ist, Theiss 2015.
18 Franz Kafka: Briefe an Milena, hrsg. von Willy Haas, Frankfurt/Main 1966, S. 239. Den Begriff ,, Todespidagogik*
verwendete Hermann Burger fiir seinen Schulroman Schilten (1976).

19 Meine Lehrveranstaltung am Philosophischen Institut der Karl Franzens Universitit Graz mit dem Titel
,Meditationen zu Schopenhauers ,,Willensmetaphysik® (LV Nr. 501.909) intendiert, die methodische Skepsis® zu
verwenden, um Schopenhauers auftrumpfende Metaphysik des Willens einer kritischen Aufnahme zu wiirdigen.



F. Zeder: Soll der Philosophiennterricht Zweifel fordern? 213

Pflichtethik zu rechnen hitte, die den Menschen zutraut, das Gute um des Guten
willen zu tun. Die Nichtfestlegbarkeit des philosophischen Denkens nimmt sich die
Freiheit, gegen die Evidenz des Faktischen zu argumentieren, ein Adorno verbat
sich sogar den Protest gegen den Wunsch nach der Abschaffung des Todes und
nannte ihn einen Defaitismus des Denkens.?’ Sein grof3es Vorbild Hegel stellte am
Skeptizismus seine ,,schlechte Unendlichkeit™ heraus, die das Wissen als solches in
Verruf bringt,?! und zuletzt appellierte sogar der misogyne Arthur Schopenhauer an
den Elan junger Menschen, ,,von Neuem hinzutreten vor die uralte Sphinx, mit

einem abermaligen Versuch, ihr ewiges Rithsel zu l6sen®.??

Daher sind ,,Zweifelsorgien der bloBen Skepsis® (Odo Marquard) ein NoGo. Ein
dubitatio est desperatio lie3e auBBer Acht, ,,dass nach skeptischer Lage der Dinge, in der
vieles unentscheidbar ist, genug Chancen bleiben, um sich dem Leben mit
Zuversicht zuzuwenden®.?> Die Garantie hierfiir ist jedoch nicht das dogmatische
Denken, das auf die Vielfalt von Meinungen, Uberzeugungen, Annahmen,
Vermutungen, Bewertungen, Korrekturen verzichtet. Nur wo behauptet und
widerlegt, eingerdumt und abgestritten, zu bedenken gegeben und kategorisch
ausgeschlossen wird, lassen sich bleibende, aus der ,,Skepsis® entsprungene
Erfahrungen machen, sodass geradezu die Skepsis, die ja Ubersetzt ,,das genaue
Hinsehn® heil}t, zur gefestigten Urteilsbildung und zu einem lebendigen

Philosophieren beitragt.

,»Philosophiren®, sagte Novalis, ,,ist dephlegmatisiren, vivificieren®.2* Eine grofle
Verantwortung fiir dieses ,,vivifizierende Moment hat der Philosophielehrer. Er
soll ,,Wegweiser sein in dem metaphorischen Sinn, in dem Schopenhauer im § 68
seiner Welt als Wille und Vorstellung den Zeiger des richtigen Weges nicht dazu
verpflichtet hat, den Weg, den er weist, auch selber zu gehen. Das heil3t, dass fur die
Philosophielehrerinnen und Philosophielehrer die Rolle des Eklektikers vorgesehen,
der imstande ist, jeweils eine philosophische Lehrmeinung mit anschaulicher

Uberzeugungskraft zu demonstrieren. Auch wenn sie/er selbst Priferenzen hat, fiir

20 Ernst Bloch: Etwas fehlt ... Uber die Widerspriiche der utopischen Sehnsucht. Ein Gesprich mit Theodor W.
Adorno, in: Gespriche mit Ernst Bloch, hrsg. von R. Traub und H. Wieser, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1980, S.
58-77, S. G6.

2t Zit. nach Adorno: Drei Studien zu Hegel, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1969, S. 39 (Hegel: Enzyklopadie, S.
XXXIX).

22 Arthur Schopenhauer: Parerga und Paralipomena, Bd. 1, Frankfurt/Main: Insel, S. 203.

2 Verf.: Skeptische Philosophiedidaktik. Uber Begriffe, Probleme und Themen des Philosophicunterrichts,
Unveroffentlichte Habilitationsschrift, Graz 2008, S. 136.

24 Novalis Schriften, hrsg. von Ludwig Tieck und Fr. Schlegel, Berlin: G. Reimer 1826, Zweiter Theil, S. 86.



214 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

den philosophischen ,,Idealismus®, fiir den ,,Marxismus®, fir Karl R. Popper usw.,
verhilt sie/er sich als eine Art ,skeptisches® Medium neutral?> und 6ffnet den
Schiilerinnen und Schiilern eben dadurch einen Raum zur autonomen Wahl. Heute
Kants deontologische Gesinnungsethik, morgen Peter Singers utilitaristische
Uberlegungen zur ,,praktischen Ethik®. Danach mdge jeder selbst ein Votum
abgeben fiir oder gegen das Verbot der passiven Sterbehilfe.

,,Was Philosophinnen und Philosophen wissen und was man von ihnen lernen
kann®.26 Unter diesem Titel veroffentlichte Herbert Schnidelbach ein Kompendium
des Wissenswerten, das sich aus dem Studium der Philosophie gewinnen lisst. Vieles
davon ist kongruent mit dem gesetzlichen Auftrag der Schule, aus jungen Menschen
urteilsbefdhigte Mitglieder der Gesellschaft heranzubilden, die in Freiheits- und
Friedensliebe ein LLeben nach den Werten der Humanitat, Solidaritit, Offenheit und
Toleranz fithren.?” Von den genannten kodifizierten Grundwerten profitiert der
Begriff der Toleranz sogar unmittelbar vom Ungewissheitsmoment des Zweifels
und Selbstzweifels.?® Aber im Denkraum einer universellen Skepsis sind auch ,,die
Werte“ nicht sakrosankt, der Zweifel mit Unsicherheit, Beliebigkeit, Misstrauen,
Pessimismus und dem klassischen emotiven Ziel skeptischen Denkens verbunden,
das in der individuellen Abgeklirtheit und objektiven Gemiitsruhe (Ataraxie,
drapaéio) besteht. Da jungen Menschen die Skepsis der konservativen Beharrung,
die es sich im Status quo bequem macht, widerstreben, kommt fiir sie nur die kritisch
hinterfragende Zweifelshaltung in Frage. In seinem als Fragment hinterlassenen
Buch tber den grofen Renaissancegelehrten und Skeptiker Michel de Montaigne hat
Stefan Zweig treffend tiber diese jugendliche Skepsisresistenz gesagt:

,Es liegt im Wesen der Jugend, daf3 sie nicht zu Milde, zu Skepsis beraten zu sein
wiunscht. (...) Und selbst der radikalste, der absurdeste Wahn wird ihr, sofern er nur
befeuert, wichtiger sein als die erhabenste Wahrheit, die ihre Willenskraft

schwicht.“29

% Die uberzeugende Demonstration dieser Lehrmethode konnte ich an meinem Doktorvater, Univ.Prof. Dr.
Johann Gétschl (Graz), beobachten, der in seinen weit iberbuchten und tibervollen Vorlesungen auch durch eine
strikte philosophische Neutralitit tiberzeugte.

26 Herbert Schnidelbach: Was Philosophen wissen und was man von ihnen lernen kann, Minchen: Beck 2013.

27 Vgl. Art. 14 des Bundesverfassungsgesetzes, Abs. 5a.

28 Verf.: Skeptische Toleranz und personale Kompetenz. Zu den Voraussetzungs- und Einstellungsproblemen eines
philosophisch orientierten Ethikunterrichts, in: Mensch sein — Fundament, Imperativ oder Floskel. Beitrige zum
10. Internationalen Kongtress der Osterreichischen Gesellschaft fiir Philosophie in Innsbruck, innsbruck university
press 2017, S. 723-730.

2 Stefan Zweig: Montaigne, hrsg. von Knut Beck, Frankfurt/Main: S. Fischer: S. 6 f.



F. Zeder: Soll der Philosophiennterricht Zweifel fordern? 215

5 Fazit

Aus den genannten Griinden sollte ersichtlich geworden sein, dass der
Philosophieunterricht kein Labor fiir einen konsequenten Skeptizismus sein kann.
Eine pidagogisch verantwortete Skepsis duBlert sich vielmehr als verstandeshelle
Wachsamkeit, die aus der strukturellen Unentscheidbarkeit eines aporetischen
Denkens (dnopwv) keine nihilistischen Schlussfolgerungen zieht. Modellhaft bleibt
Descartes® sum cogitans, mit dem er sich des radikalen Zweifels entledigt hat. Im 4.
Abschnitt des Disconrs und im § 7 der Principiae formulierte er diesen Grundsatz des
methodischen Zweifels, der sich die Aufgabe vorgesetzt hat, nichts ungepriift zu
tbernchmen, was nicht durch die ecigene Reflexion als richtig erweisbar wire.
Descartes fand in der Erkenntnis, ,,daf3 alles sich im Fiur und Wider bestreiten
lasse®,0 den archimedischen Punkt eines Unbezweifelbaren, das fundamentum
inconcussum. Ebenso hat Immanuel Kant an einer Stelle seiner Grundlegung zur
Metaphysik  der  Sitten  zum  vermeintlich  Eindeutigen  grundlegender

Wertentscheidungen wie Gesundheit, Reichtum oder ein langes Leben:

,»Will er Reichtum, wieviel Sorge, Neid und Nachstellung kénnte er sich dadurch
nicht auf den Hals ziehen! Will er viel Erkenntnis und Einsicht, vielleicht konnte das
ein nur desto schirferes Auge werden, um die Ubel, die sich fiir ihn jetzt noch
verbergen und doch nicht vermieden werden kénnen, nur um desto schrecklicher
zu zeigen oder seinen Begierden, die ihm schon genug zu schaffen machen, noch
mehr Bediirfnisse aufzubiirden. Will er ein langes Leben, wer steht thm dafir, dal3
es nicht ein langes Elend sein wiirde? Will er wenigstens Gesundheit, wo oft hat
noch Ungemichlichkeit des Kérpers von Ausschweifung abgehalten, darein

unbeschrinkte Gesundheit wirde haben fallen lassen usw.“3!

Aufgrund fehlender ,,Allwissenheit” sind simtliche Dinge des Lebens, so muss man
sich Kants ,,usw.”“ deuten, mit einer Unsicherheit behaftet, die auch der Kern von
Descartes® Uberlegungen ist. Man muss die Dinge von allen Seiten betrachten und
darf sich nicht von den Alltagsiiberzeugungen korrumpieren lassen. Denken heil3t
einsehen, dass jedes Ding mindestens zwei Seiten hat.3? Die Zahl ,,Zwei“ in dem

Wort ,,Zweifel gibt einen Hinweis auf diese perspektivische Ambiguitit. Sie hat

30 René Descartes: Meditationen tiber die Erste Philosophie, Stuttgart: Reclam 1980, S. 25.

31 Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV; 418.

32 Vgl. Oliver Schlick: Miranda lux. Denken heiB3t zweifeln oder warum jedes Ding zwei Seiten hat, Wien:
Ueberreuter 2016.



216 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

sich heute, iiber zweihundert Jahre nach Kants Grundlegungsschrift, durch die
Diversitit der objektiv wissenschaftlichen, ethisch normativen und #sthetisch
verbindlichen Geltungsanspriiche um ein Vielfaches vermehrt. Beinahe jede
Unternehmung hat mit Nachteilen, oft noch ungekannter Art, zu rechnen: Es gibt
einen unleugbaren Trend zur Globalisierung? Ja, aber es gibt auch einen zur
Regionalisierung. Die Digitalisierung schreitet rasch voran? Ja, aber sie beglinstigt
gleichzeitic Tendenzen der Rickkehr zu ,,Offline“-Erfahrungen. Die
Individualisierung ist nicht mehr aufzuhalten? Ja, aber die Finsamkeit des modernen
Menschen flichtet sich in Formen kollektiven Miteinanderseins. Situativ kénnen
sich Tugenden zu Untugenden wandeln,? Vor- zu Nachteilen werden, etwa wenn
das Sorgtiltige ins Pedantische kippt, die Gerechtigkeit sich als ,,grausam® erweist,
das Intelligente einschichternd witkt. So wie es Kant am ,Reichtum®
vordemonstriert hat,3 kann sogar die ,,Himmelsmacht“ der Liebe zu einer Quelle

der groiten Enttduschung werden.

Gemil diesem cartesischen Prinzip, wonach alles ,,sich im Fiir und Wider bestreiten
lasse®, ist dem Philosophieunterricht ein vorziigliches methodisches Instrument an
die Hand gegeben, um die Argumentationskompetenz der Schiilerinnen und Schuler
und dadurch die Problemstellungen zu vertiefen. Dies soll durch einen Essay-
Workshop illustriert werden, der im November 2020 online in der Modellschule
Graz als Vorbereitung flr eine mogliche Teilnahme an der steirischen IPO
(Internationale Philosophie Olympiade) abgehalten wurde.3

6 Unterrichtspraktischer Appendix: Essay-Workshop und Jonas-
Projekt

A. Der Essay-Workshop

Statt auf formale Gestaltungsprobleme eines ,,Essays® hinzuweisen, die oft durch
Schreibanleitungen eher kreativititsbehindernd sind, bekam eine klassen- und
jahrgangsiibergreifende Philosophie-Lerngruppe, die sich unter Bedingungen des

,Homelearnings® gebildet hatte, die Aufgabe, 2zu kurzen, sentenziésen

3 Vgl. Martin Seel: 111 Tugenden, 111 Laster, Frankfurt/Main: Fischer Taschenbuch 2012.

3 Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV; 418.

35 Modellschule Graz, 10., 11., 17. und 24. 11. 2020, 18 Teilnechmer*innen und Teilnehmer aus den 6. bis 8. Klassen
(10. — 12. Jahtgangsstufe). Ich danke dem betreuenden Lehrer Georg Grossegger, dass er mich als externen
Philosophiedozenten in seine Lerngruppe geholt hat.



F. Zeder: Soll der Philosophiennterricht Zweifel fordern? 217

philosophischen Zitaten ihre Ablehnung oder Zustimmung mit den Ampelfarben
rot (dunkelrot), gelb oder griin (dunkelgriin) auszudriicken. Die flnfstufige
Bewertungsskala wurde gewihlt, um einen durchschnittlichen
»Meinungskoeffizienten zu ermitteln (1 = véllige Ablehnung bis 5 = véllige
Zustimmung), zusitzlich wurde zu den 18 Schiilerinnen und Schiiler eine
Vergleichsgruppe von 14 Studentinnen und Studenten hinzugenommen. Beim
nachfolgenden Schopenhauer-Zitat, das hier als Beispiel gewihlt wird, ergab sich in
beiden  Gruppen eine relativ  breite  Streuung im  Zustimmungs-

Ablehnungsspektrum. Quot capita, tot sententiae.

Es gibt wenige Dinge, welche so sicher die Lente in gute Lanne versetzen, wie wenn man ibnen ein
betrdchtliches Ungliick, davon man kiirglich getroffen worden, erziblt oder auch irgendeine
persiniiche Schwdche ibnen unverhoblen offenbart. (Arthur Schopenhauer: Aphorismen zur
Lebensweisheit, Kap. 5)

Zustimmungs- Ablehnungsscore:

1 1:1 (1 Schiilerin und Schiiler bzw. 1 Studentin und Student lehnten die
Behauptung strikt ab)

9:3

6:4

2:2

0:4 (Keine Schiilerinnen und Schiiler, aber 4 Studentinnen und Studenten

Ul AW N

stimmten vollig zu)

Aus dem gemittelten Meinungskoeffizienten m=2,78 fir die Schilerinnen und
Schiiler und m=3,36 fiir die Studentinnen und Studenten lisst sich herauslesen, dass
die von Schopenhauer unterstellte menschliche Schwiche der ,,Schadenfreude®, aus
dem Ungliick anderer fir sich selbst Befriedigung zu ziehen, offenbar mit den
Lebensjahren zunimmt. In der Diskussion selbst, die das eigentliche Ziel des
Workshops war, wurde zuerst ,,dunkelrot™ mit ,,dunkelgriin® konfrontiert, sodann
nrot® mit ,erin®. An die Diskutanten erging die Aufforderung, jeweils die eigene
Wahl zu begriinden. Innerhalb dieser spannungsreichen eristischen Situation
ficherte sich rasch ein komplex differenziertes Meinungsspektrum auf, das auf die

Diskussion belebend wirkte und die zu Hause verfassten Essays gewichtiger machte.



218 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

Beim IPO-Bewerb selbst reizte vor allem Hannah Arendts Imperativ ,,Niemand hat
das Recht zu gehorchen® zum Widerspruch. Das Verbot, sich Befehlen zu
unterwerfen, wurde zumeist als Provokation aufgefasst. ,,Gehorchen ist oft listig™,
konzedierte ein Schreiber, merkte jedoch sofort an, ,,dass es gute Griinde gibt, das
Gehorchen auch als Privileg zu empfinden.© Uber die Replik hinausgehend, dass die
Dinge oft nur unter einer straffen Befehlsgewalt bewiltigt werden kénnen, wird der
sonst zumeist Ubel bewertete Gehorsam auf seine konstruktiven Momente
abgesucht und von manchen mit Figenschaften ausgestattet, die sich der Ansicht
des romischen Kirchenlehrers Augustinus annihern, der gesagt hat: ,,Der Gehorsam
ist ein erhabener Vorzug, dessen nur die verniinftige Kreatur fihig ist.” In jedem
Fall ist das Einnehmen eines solchen Standpunkts einer skeptischen Beweglichkeit
des Denkens zu verdanken, die sich auf diese Weise gegeniiber dogmatisch-
ideologischen Verhirtungen immunisiert und dadurch aufs Beste das Lernziel eines

rationalen und moglichst offenen Philosophieunterrichts erfillt.
B. Das Jonas-Projekt

Descartes hat sich nach eigener Aussage das Recht herausgenommen, ,,einmal im
Leben® der geistigen Wollust des bestindig nachgrabenden Zweifels zu frénen.
Alles, was bezweifelbar ist, hat er dem Trigerischen und Falschen gleichgestellt und
mit diesem Gedankenexperiment fundamentale Evidenzen methodisch in Frage
gestellt. Sich dieser Vorgangsweise ¢ contfrario bedienend, unternahm es der
Verantwortungsethiker Hans Jonas (1903-1993), das noch ungewisse Totalnegative
der Zukunft als etwas Sicheres zu hypostasieren, um daraus eine nachhaltige
Skologischen Politik abzuleiten. Sein 1979 erschienenes Buch Pringip 1V erantwortung
geht von der Primisse aus, jeden Ansatz der Zuversicht einem worst case-Szenario zu
opfern, um dadurch die Chance zu erhdhen, dieser fatalen Entwicklung noch im
letzten Augenblick und mit allen Mitteln entgegenzutreten. Nur aus dem zutiefst
skeptischen Befund des sicheren Eintretens der schlimmstdenkbaren Zukunft lieB3e
sich, Jonas zufolge, tber ,eine Heuristik der Furcht” eine rigorose Ethik des

Ubetlebens gewinnen, die imstande wire, das rettende Handeln zu bewirken.3

Der zentrale Gedankengang von Hans Jonas kehrt somit die Uberlegungen
Descartes® um, wonach das Bezweifelbare das Unwahre sei. Jetzt wird im Gegenteil

das Unsichere und erst nur als moglich Gedachte kontrafaktisch als das Gewisse

3¢ Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989, S. 64ff.



F. Zeder: Soll der Philosophiennterricht Zweifel fordern? 219

angesehen, damit die dadurch erzeugte Furcht das notwendige Handeln auf die Bahn
bringt.’” Dabei wird, dhnlich der Pascalschen Wette, das Unendliche, d. i. die
Existenz einer als unendlich gedachten Zukunft in die Verlustrechnung einbezogen,
sodass im Vergleich dazu alle Endlichkeitskalkiile an Gewicht verlieren. Der Zweifel
steht jetzt fiir eine Haltung der Demut vor dem unbeeinflussbaren Kontingenten,
und auch wegen des Umstands, dass das Fillige und Erwartete sich nicht haufiger
ereignet als das Unerwartete und Zufillige, gilt es der Spur des Zweifels zu folgen.
Nichts ist mehr undenkbar in der Freiheit des Denkens, nichts ist in Stein gemeil3elt,
was die Zukunft betrifft. Im unablissigen ,,spekulativen Interesse an der Welt* hilt
sich der Zweifel jede nur denkbare Option offen.

Diese Gedanken nahm eine Diplomandin der Karl-Franzens-Universitit Graz in
ihre Abschlussarbeit hinein, um dem von niederdriickenden empirischen Befunden
angestoflenen Engagement der Priday for Future-Bewegung einen philosophischen
Uberbau zu geben. Zusitzlich und um weitere Erfahrungen im Umfeld eines realen
Schulgeschehens zu sammeln, konfrontierte sie ihr Konzept mit dem 6kologischen
Jahresprojekt der betreffenden Grazer ,,Modellschule® und erhoffte sich davon auch
cine Erweiterung des Argumentationsraums fiir die in der Schule angestoflenen
Projekte zur Treibgasreduktion.®® Es sollten gewissermallen, indem den
Projektaktivititen ~ ein  abstraktes, aber  zwingendes  philosophisches
Handlungsprinzip aufgepfropft wurde, die Baumsetzlinge unter der Sonne einer
héheren Verantwortungsvernunft erblithen. In einem durch Fragebogen gecheckten
Feedback erklirten die Schiilerinnen und Schiiler, von der Verantwortungsethik des
Hans Jonas durchaus wichtige Gedankenanst6e erhalten zu haben, sodass sich auch
die didaktische Zielsetzung erfiillte, das philosophische, i. e. skeptische Denken als
cinen wichtigen Beitrag zur heutigen Allgemeinbildung abseits der modischen

Schiene von Digitalisierung und Kompetenzorientierung ins Spiel zu bringen.

,,Wir brauchen fiir eine Welt, in der es Computer gibt,” so verlangte es bereits lange
vor dem ,,digitalen Zeitalter* der Spiirsinn eines namhaften Padagogen, ,,vor allem
etwas, was wir an den Computern gerade nicht lernen kénnen — das offene,

dialogische, zweifelnde, entwerfende, bewertende, philosophische Denken.“3 Noch

3T Ebd, S. 80f.

3% Doris Schmaranzer: ,,How dare you?* Zur Aktualitit von Hans Jonas® Pringip Verantwortung am Beispiel des
Klimaschutz-Projekts der Modellschule Graz und der Fridays for Future-Bewegung*, Diplomarbeit am Institut fiir
Philosophie der Katl Franzens Universitit Graz 2021, S. 66ff.

3 Hartmut von Hentig: Der technischen Zivilisation gewachsen bleiben, Weinheim: Beltz 2002, S. 73.



220 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE

allgemeiner driickt diese Forderung Bertrand Russell aus, wenn er, was man von
einem Mathematiker und Logiker nicht erwarten wiirde, den eigentlichen
Wesenskern der Philosophie im Nichteindeutigen erblickt.

Wie man ohne Gewissheit und doch auch ohne durch Unschlissigkeit gelihmt zu
werden, leben kann, das zu lehren, ist vielleicht das Wichtigste, was die Philosophie

heutzutage noch fir diejenigen tun kann, die sich mit ihr beschiftigen.*

40 Bertrand Russell: Philosophie des Abendlandes, Ziirich: Europa 1950. S. 12.



SOKRATSKA METODA, NASILJE
SPRASEVAN]JA IN SPOZNAVAN]JE
SAMEGA SEBE PRI POUKU
FILOZOFIJE

MARJAN SIMENCH?

! Univerza v Ljubljani, Pedagoska fakulteta, Ljubljana, Slovenija
marjan.simenc@pef.uni-lj.si

2 Pedagoski inititut v Ljubljani, Ljubljana, Slovenija

marjan.simenc@pef.uni-lj.si

Rudi Kotnik v svojem delu v ospredje pouka filozofije postavi
samospoznanje dijakov in didaktiko filozofije povezuje z gestalt
terapijo. V clanku obravnavamo vprasanje, ali sokratska metoda
ponuja moznost za vkljucitev spoznavanja samega sebe v pouk
filozofije. Pri tem sledimo Kotnikovemu zgledu in se pri analizi
rabe sokratske metode pri pouku filozofije opiramo na njeno rabo
v kognitivni terapiji. Ta navezava odpira celo vrsto poudarkov.
Izkaze se, da lahko sokratsko sprasevanje deluje nasilno in vzbuja
odpor uéencev. Ce pa je metoda uporabliena v okviru
pedagoskega odnosa, ki temelji na sprejemanju ucencev, lahko
pomaga ucencem raziskovati njithovo izkustvo in prispeva k

samospoznanju.

https
10.18690/um.fi

978-961-299-082-4

Kljuéne besede:

didaktika filozofije,

sokratska meto

samospoznanje,

nasilje




01.01g/
‘um.ff.11.2025.13

978-961-299-082-4

Keywords:
didactics of philosophy,

c method,

self-knowledge,

violence

ibor Press

SOCRATIC METHOD,

THE VIOLENCE OF QUESTIONING
AND SELF-KNOWLEDGE IN
TEACHING PHILOSOPHY

MARJAN SIMENC!?

! University of Ljubljana, Faculty of Education, Ljubljana, Slovenia
matjan.simenc@pef.uni-lj.si

2 Institute of Education, Ljubljana, Slovenia

matjan.simenc@pef.uni-lj.si

In his work, Rudi Kotnik focuses on the self-knowledge of
students and connects the didactics of philosophy with Gestalt
therapy. In this paper, we discuss the question of whether the
Socratic method offers the possibility of including self-knowledge
in the teaching of philosophy. In doing so, we follow Kotnik's
example and, in analyzing the use of the Socratic method in the
teaching of philosophy, rely on its use in cognitive therapy. This
connection opens up a whole range of insights. It turns out that
Socratic questioning can act violently and arouse student
resistance. However, if the method is used within a pedagogical
relationship based on student acceptance, it can help students

explore their experience and contribute to self-awareness.



M. Simenc: Sokratska metoda, nasilje sprasevanja in spognavanje samega sebe pri

poukn filozofije 223

1 Uvod

Raziskovalni interesi Rudija Kotnika! segajo na tri podrocdja: edukacija, filozofija,
terapija. Edukacija in filozofija sta zaznamovali njegovo prvo obdobje, obdobje
poucevanja filozofije v gimnaziji, najprej v slovenskem programu, potem tudi v
programu mednarodne mature. V drugem obdobju je prevladovalo ukvarjanje s
teorijo te prakse, se pravi z didaktiko filozofije (Kotnik, 1996a, 2003). V tretjem
obdobju se je temu pridruzila tretja tematika in ukvarjanje s prakso gestalt terapije.
Povezava teh treh tem je za slovenski prostor nenavadna, vendar se ujema z
nekaterimi premiki v prostoru filozofije. Zanje je najbolj znacilno delo Pierra Hadota
in njegovo dokazovanje, da anti¢na filozofija ni bila samo teoretski diskurz, temvec
tudi nacin zivljenja (Hadot, 2012). Martha Nussbaum (1994) helenisti¢ne etike
povezuje s terapijo zelje in tudi nekateri sodobni filozofi filozofijo navezujejo na

terapijo, najbolj odmevno Ludwig Wittgenstein (Simenc, 2014).

Na podro¢ju didaktike filozofije Rudija Kotnika ze od prvih objav? zanima osebna
izkusnja ucencev. Pri tem izhaja iz pricakovanj dijakinj in dijakov, da bodo pri

filozofiji razmisljali o svojem zivljenju:

»Ce je $lo Sokratu za objektivno vednost, ki tezi k univerzalnosti, kako je mogoca
vednost o SEBI, ki je po svojem bistvu individualna in subjektivna? Ne glede na
Sokratove namere se v zgodovini filozofije kaze ocitna teznja k objektivnosti in
univerzalnosti, ki zeli preseci subjektivnost... Ker sama filozofija in njena didaktika
ne ponujata orodja za izkustveno, dozivljajsko dimenzijo, jo je treba najti drugje.
Spoznavanje samega sebe je hkrati domena psthologije in psihoterapije, kjer pa je
poudarjena predvsem izkustvena plat. Zato se raziskovanje presega med obmocjem
filozofije, psihologije in psihoterapije kaze kot raziskovanje moznosti za orodje, ki
bi ga ponudila psihoterapija. Kot posebej primerna se kaze Gestalt terapija, in sicer
zaradi poudarjanja holizma in dozivljanja.« (Kotnik, 2003, 8)

Da bi v poucevanju filozofije poudaril izkustveno razseznost, se Kotnik obrne po
pomoc h gestalt terapiji. V svojem prispevku bom sledil njegovemu zgledu. Zanimala

me bo raba sokratske metode pri pouku filozofije, se pravi pot, ki jo Kotnik omeni,

! Rudi Kotnik je bil najprej moj gimnazijski ucitelj, nato sodelavec, potem pa kolega in prijatelj. Ta clanek je
nadaljevanje sodelovanja, pa tudi diskusij, ste¢evanj in razhajanj, ki sedaj potekajo ze vec kot stiri desetletja.
2 Naslov njegovega prvega objavljenega clanka je bil »Personal Experience in Philosophy Class« (Kotnik, 1995).



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

224 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

a je ne ubere, ker naj bi se nanasala bolj na obce spoznanje, ne pa na spoznavanje
sebe. Poskusil bom preveriti, ali morda tudi ta pot ponuja moznost za vkljucitev
spoznavanja samega sebe v pouk filozofije. Pri tem si bom pomagal z izku$njami pri
uporabi sokratske metode v psihoterapiji. Sokratska metoda izvira na podrocju
filozofije, tako ne gre za tematiko, ki je filozofiji zunanja. Psihoterapija si jo je
»sposodila« iz filozofije, vendar je na podrocju psihoterapije zazivela in se razvijala.
Zanimivo bi bilo torej videti, ali se od izkusenj s sokratsko metodo na podrocju
psihoterapije lahko kaj naucimo za pouk filozofije, predvsem glede tega, ali ima

sokratska metoda potencial, da prispeva k »spoznavanje sebe«.

Optli se bomo na delo Jamesa C. Overholsetja, ki je o rabi sokratske metode na
podrocju psihoterapije napisal vrsto ¢lankov in leta 2018 tudi monografijo (naj
opozorim, da pri Overholserju ne gre za gestalt, temve¢ za kognitivno terapijo).
Overholser razlikuje tri elemente sokratske metode: sistemati¢no sprasevanje,
induktivno sklepanje, univerzalne definicije. Taki so tudi naslovi prvih treh v seriji
clankov, posvecenih sokratski metodi. K temu doda $e cetrti, peti in Sesti element:
Zanikange vednosts, Samoigboljsanje in Razvijanje vriine v vsakdanjem Zivljenjn, kar so naslovi
zadnjih treh clankov serije. Pri branju Overholserjevega dela v ospredju ne bo
predstavitev posameznih elementov sokratske metode, temvec¢ se bomo ustavili
predvsem na mestih, kjer se v razlagi rabe sokratske metode v psihoterapiji pokazejo

mozne navezave na njeno rabo pri pouku filozofjje.
2 Priznanje nevednosti in nasilnost vprasanj

V uvodu v prvi ¢lanek, posvecen sokratski metodi, ki ima naslov »Sistemati¢no
sprasevanje«, Overholser sokratsko metodo opredeli kot tehniko, ki jo kot orodje
uporabljajo v razlicnih oblikah psihoterapije, prevladujoca pa je v pristopih, ki v
ospredje postavljajo  kognitivni  vidik (Overholser, 1993a, 67). Kot primer
uporabnosti sokratske metode navede, da se ponavljajoce sprasevanje uporablja, da
bi se kliente »prisililo, da priznajo, da ne vedo« (ibid.). V terapiji je to prvi korak v procesu
racionalnega preverjanja klientovih prepricanj, ki vodi k identifikaciji »iracionalnih«
prepricanj in v naslednjem koraku k terapiji kot rabi razuma, ki popravi neprimerna

prepricanja.



M. Simenc: Sokratska metoda, nasilje sprasevanja in spognavanje samega sebe pri

poukn filozofije 225

Obicajno se poudarja, da lahko z vprasanji vplivamo na ucence in spodbujamo
dolocen tip misljenja. Namesto da ucencem vsiljujemo abstraktne teorije, jim z
vprasanji pomagamo, da jih sami odkrivajo. Pri tem ustvarjamo spodbudno okolje
in ucencem pomagamo, da premislijo, kako sami vidijo in razumejo stvari. Tako se
lahko vprasanja zdijo kot pedagoska larobna palitica: ne dogmatsko vsiljevanje

vednosti, temvec¢ spodbujanje svobodnega raziskovanja ucencev.

Opozorilo na moment prisile je pomembno za $olsko rabo sokratskega sprasevanja.
Ce z vprasanii uéence prisilimo, da priznajo svejo nevednost, to pomeni, da je s sprasevanjem
povezano nasilje. Sprasevanje, naj se zdi e tako nedolzno (»Saj samo vprasamlc),
lahko deluje nasilno. 1z tega lahko sklepamo, da se kot odgovor na nasilje sprasevanja
lahko vzbudi odpor, ki zaustavi sprasevanje ter z njim povezan proces misljenja. Tako
se zastavi vprasanje o samem vprasevanju: kako sprasevati, da ne bo prislo do nasilja?
To vprasanje je eticno vprasanje, v kolikor je nasilje nad ucenci samo na sebi slabo.
Lahko pa se besedo nasilje uporablja metaforicno. Morda gre zgolj za sprasevanje,
ki potisne ucence s podro¢ja lagodja. V tem smislu je vprasanje pragmaticno: kako

sprasevati, da odpor ucencev do »nasilja« sprasevanja ne bo oviral pouka?

Naj opozorimo, da so nekatere rabe sprasevanja pri pouku brez dvoma
problematic¢ne. Najbolj ociten primer bi bil ucitelj, ki bi uc¢ence spraseval stvari, ki so
zasebne narave. Ce bi uéenec na njegova vprasanja odgovoril, bi drugim razkril vsebine,
ki so njegova zasebna stvar. Zato je tako sprasevanje eticno sporno. Sprasevanje je
lahko eti¢no sporno tudi, ¢e uc¢enec v odgovorih razkriva svojo zasebnost, ne da bi
ga ucitelj o njej spraseval. V tem primeru je dolznost ucitelja, da uc¢enca opozori, da
mu pri pouku ni treba razkrivati stvari zasebne narave. Opozorilo je potrebno, da ne
bi ucenec zaradi uciteljeve avtoritete mislil, da to mora storiti. V tem primeru je

nasilje povezano s temo sprasevanja.

Lahko pa sprasevanje ni sporno zaradi vsebine, po kateri sprasuje (ali pa zaradi
vsebine, ki se pojavi v odgovorih ucencev), temvec zaradi nacina sprasevanja: ¢e
ucitelj »vrta« v ucenca, ki je v zadregi, pa ucitelj tega ne zna videti in vztraja in vztraja.
Ucenca, ki je »zablokiral, z nadaljnjimi vprasanji ne spodbujamo k razmisleku. Ce
ucitelj ne prepozna, da vprasanje ucenca spravlja v stisko, se lahko sprasevanje

spremeni v zasliSevanje, ucitelj v o¢eh ucenca postane nasilnez, ucilnica pa mucilnica.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

226 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Sprasevanje je lahko nasilno tudi zaradi »3dusja, ki ga ustvari v razredu. Mnogi starejsi
se spomnijo ¢asov, ko je bilo uciteljevo sprasevanje orodje nadzora v razredu. Ucitelj
je vprasanja uporabljal za ustvarjanje odnosa nadrejenosti in podrejenosti,
sprasevanje je bilo orodje za zagotavljanje discipline in vzpostavljanje uciteljeve
dominacije v razredu. Ucitelj lahko vprasanja uporablja na ta nacin, ker ga moti
negativen odnos ucencev do filozofije, pa jim hoce z vprasanji zbiti njihovo

domisljavost. A tudi taka »obrambna« raba vprasanj je v razredu neprimerna.

Res pa je, da je lo¢nica med »dobro« in »slabo« rabo vprasanj lahko zabrisana. Ucitel;
v razredu »sprasujeg, ko preverja in ocenjuje znanje, ki bi ga ucenci morali usvojiti,
tako da ne gre za tematiko zasebne narave. Ucenec, ki ne ve, se lahko pocuti
osramocenega, ket je bila njegova nevednost razkrita pred razredom, ne da bi bila to

uciteljeva namera in ne da bi ga sosolci zaradi nevednosti zbadali.

Do razkritja nevednosti lahko pride tudi pri obicajnem dialogu v razredu. Ucenci
lahko to razkritje dozivljajo kot frustracijo. Vendar lahko frustracija vodi do
motivacije za ucenje. Kriticno preizprasevanje lastnih prepricanj je lahko zelo
zahtevno, tako da miselno delo, ki ga zahteva odgovarjanje na vprasanja, ni razlog
za ugovor sprasevanju. Ko sogovornik v sokratskem dialogu zgubi tla pod nogami
in zaide v slepo ulico, nad tem ni navdusen, a tovrstna ne-navdusenost ucencev ne

prica o slabem poucevanju.

Kako torej prepreciti nasilnost vprasanj? Overholser sicer obravnava terapevtsko
situacijo, v kateri je klient en sam, tako da je poskrbljeno za zaupnost povedanega,
pa vendar opozatja na zastranitve sokratskega sprasevanja in na nacine, kako se temu
izogniti. Sredis¢no vlogo pti tem ima po Overholsetju #erapevtski odnos. Sestavni del
vsakega posega terapevta je ohranjanje terapevtskega odnosa. Njegov pomembni del
je dejanska in metodi¢na nevednost terapevta:? terapevt ne ve, kako cuti klient, niti
ne, kaj hoce, niti ne, kaj vse dozivlja. Klient pa je po drugi strani ekspert za samega sebe:
klient ve, kako se pocuti, kaj dozivlja, kako interpretira stvari. To trditev je treba
dopolniti: klient to lahko izve, ni pa nujno, da tudi ze ve. Bistvo terapije je prav v

tem, da se klient s pomocjo terapevta zave vsega tega. In ena kljucnih rab sokratskih

3 Overholser (1995) obravnava priznanje nevednosti na strani klienta in na strani terapevta. Terapevtska nevednost
ima v njegovi analizi tri komponente: intelektualno skromnost, pristno Zeljo uciti se in sodelovalni empirizem.



M. Simenc: Sokratska metoda, nasilje sprasevanja in spognavanje samega sebe pri

poukn filozofije 227

vprasanj je pri vzpostavitvi strukture, ki bo klientu omogocila, da bo bolje spoznal

svoja prepricanja, dozivljanja in ravnanja.

Tako da terapija ni direktivna: terapevt ne pove klientu, kaj je njegov problem in
kako naj ga resi, temvec je treba terapevtski proces zasnovati kot soiskanje. To pa je
mogoce samo, ¢e se vzpostavi zaupanje med klientom in terapevtom. Pomemben
element zaupanja je, da klient verjame, da ga terapevt poslusa in slisi. Ko se vzpostavi
ta temeljna vez, lahko vprasanja v terapiji opravijo svojo nalogo. Terapevt je vodic,
olajsevalec, je pa tudi tvorec strukture, ki klientu pomaga pri raziskovanju samega
sebe. Terapijo bi lahko primetjali s sestavljanko, ki jo mora klient sestaviti, kjer
terapevt z vprasanji podaja delcke, s katerimi klient sestavi sliko (Overholser, 1993a,
72).

Ce to prenesemo na poucevanje filozofije, dobimo navodilo za izogibanje nasilju pri
pouku filozofije. Prvi korak je vzpostavitev pedagoskega odnosa med uciteljem in
ucenci. Njegov sestavni del je zaupanje ucencev, da si prizadeva poucevati, ne pa
zasramovati, ponizevati, podrejati. In da ucitelja iskreno zanima, kaj ucenci mislijo,

razumejo in dozivljajo — da bi jim pomagal, da mislijo bolje in razumejo vec.

Sola se kot del razsvetljenskega projekta vpisuje v proces pridobivanje vednosti, ki
osvobaja od predsodkov in praznoverja. V tradiciji filozofije ima pri tem pomembno
vlogo ludenje — se pravi pozornost do sveta in odprtost zanj ter raziskovanje, ki ne
poudarja nevednosti, temve¢ radovednost in radost nad iskanjem vednosti. Res pa
je, da to iskanje poleg odprtosti duha tetja tudi toleranco do tega, da ne vemo vsega
in da ne vemo, kako zanesljivo je znanje, ki ga imamo. Pa tudi pripravljenost postaviti
pod vprasaj splo$no sprejeta mnenja ter pogum s kriticnim ocesom lotiti se
samoumevnega. V tem smislu ima radikalnost filozofije moment destruktivnosti
tako v odnosu da tega, kar je splosno sprejeto, kot tudi v odnosu do tega, kar je za
posameznega ucenca samoumevno. Siuzbolno nasifje, ki je lahko del filozofske
refleksije, lahko ucenci razumejo na razlicne nacine. Radikalnost filozofskega misljenja
lahko dozivljajo kot moc¢no orozje, s katerim se upirajo pritisku druzbe na
posameznika, lahko pa jo razumejo kot instrument, ki jim jemlje tla pod nogami in

jih pusca brez vsake opore.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

228 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Glede na povedano je pomembna spretnost ucitelja oblikovati specificno »vzdusje«
v razredu, ki vzpostavi kontekst delovanja sprasevanja. Ta pomembno vpliva na to,
kako bodo dejanja sprejeta in kako bodo vplivala v razredu. V enem okviru
razumevanja je vprasanje razumljeno kot spodkopavanje tistih opor, ki posamezniku
pomagajo znajti se v svetu, drugi okvir razumevanja pa lahko vprasanje interpretira
kot del dogodivscine, ki nam odpira o€i za tisto, Cesar prej nismo opazili, pomaga
pti spoznavanju ter prisvajanju lastnih stalis¢ in vrednot ter pomaga pri izdelavi bolj

premisljenih temeljev, ki nam nudijo boljso orientacijo v svetu.

Del tega prostora ni samo pripravljenost ucitelja resno vzeti njihove razmisleke,
temvec tudi moznost ucencev, da vplivajo na to, kaj se bo obravnavalo pri pouku.
Pa tudi, da ucitelj skrbi za prostor, v katerem se bo vsak ucenec pocutil varnega
premisliti svoja prepricanja. Overholser predlaga sodelovalno raziskovanje — v tem
primeru vprasanja niso samo vpraanja za ucence, temvec tudi za uditelja. Kar

pravzaprav pomeni, da je naloga ucitelja spremeniti ucilnico v skupnost raziskovanja.
3 Nevednost, ki je povezana s poloZajem

Pri izsiljeni nevednosti je smiselno opozoriti na $e nek moment: ko je nevednost
izsiljena, pa vendar ne bi rekli, da gre za nasilje, ki se dela subjektu, temvec je
povezana s polozajem, ki ga v procesu zavzame subjekt. Pri tem si lahko pomagamo
z znano gen 3godbo. K japonskemu mojstru pride nekoliko vsiljiv in zelo skepti¢en
ameri$ki novinar, ki pravi, da bi se rad poucil o modrostih zen budizma. Mojster
novinarju ponudi ¢aj. Novinar ponudbo sprejme. Mojster mu za¢ne natakati Caj.
Skodelica je Ze do roba polna, pa $e kar naliva. Caj se zaéne razlivati po mizi. Novinar
v zadregi vzklikne: »Prenchajte, kaj ne vidite, da je skodelica Ze do roba polnal« Na
to mojster odgovori: »S skodelico je tako kot z vami. Tudi vi ste polni predsodkov

o zenu, pa pravite, da bi se radi poucili o njeml«

Situacijo, ki jo opisuje zgodba, lahko razumemo kot zahtevo po priznanju
nevednosti. Novinar je priSel do mojstra in nanj naslovil zahtevo po vednosti. V
ozadju te zahteve pa je bila zahteva po priznanju nevednosti: situacija, v kateri se je
od mojstra pricakovalo, da pred drugim utemelji svoje pozicije, je vkljucevala
predpostavko, da je ta pozicija sporna. Mojster je pricakovanje naslovil tako, da ga
je obrnil: novinar lahko od mojstra pricakuje pojasnila samo, ¢e sprejme lastno

nevednost. Ta zahteva po sprejetosti nevednosti ni bila novinarju samo sporocena,



M. Simenc: Sokratska metoda, nasilje sprasevanja in spognavanje samega sebe pri

poukn filozofije 229

temvecC je bila zanj tudi #prizorjena. Oziroma natancneje: ni bila uprizotjena ganj,
temveC je bila uprizotjena g njim. Uptizotitev je predstavila dvojnost novinarjeve
pozicije. Na ravni izjave je novinar spraseval po vednosti, na ravni izjavljanja pa je
moznost te vednosti postavljal pod vprasaj. Prisel je namre¢ po odgovor k drugemu,
ki je bil postavljen kot drugi prave vednost, ki je zahodna vednost. Da bi bil odgovor

mogo¢, je moralo biti izhodis¢e, da je prava vednost ze znana, postavljeno pod

vprasaj.

Iz zahodnega zornega kota je bila vzhodna vednost le »vednost«. Potrebna je bila
sprememba perspektive, da bi se dozdevno vednost spremenilo v kandidata za pravo
vednost. Tako da priznanje nevednosti s strani novinarja ni bilo zgolj kognitivne
narave. Lahko ga razumemo kot dejanje, s katerim se lo¢imo od »prehitre« vednosti,

ki nam onemogoca, da slisimo in vidimo.

Osebno izkustvo v tem primeru ni bilo samo stvar (osebnega) dozivljanja novinatja,
ampak tudi stvar strukture, v katero je bil vpet. Pri tem ne gre preprosto za to, da je
bil subjekt pasivni opazovalec: novinar se je sam pripoznal kot naslovnik govora
mojstra in se s tem umestil na mesto, ki je bilo pripravljeno zanj. Vendar ni deloval
sam, deloval je skupaj z mojstrom. Del delovanja je bil v tem, da je bilo treba to
strukturo postaviti pod vprasaj — a najprej se jo je bilo treba zavedati. Morda je zato
priznanje nevednosti tezavno: ker ne gre samo za to, da necesa ne vemo, temvec tudi
zato, da prignamo tudi, da smo mislili, da vemo. Pri cemer je pomembno, da vednost, za
katero gre, ni nepomemben detajl, temvec gre za gradnike temeljev nasega sveta. Ko je ta
vednost postavljena pod vprasaj, je nas svet postavljen pod vprasaj in z njim tudi
nase mesto v njem. Pod vprasajem se znajdemo tudi mi, ki smo gotovost ¢rpali iz
gotovosti nasega mesta v naSem gotovem svetu. Taka nevednost temeljito zamaje
na$ svet — morda to ne bi oznacili kot nasilno, zanesljivo pa je destruktivno. Kdaj pa
je ta destrukcija pri pouku sprejemljiva? V navezavi na zgornjo razpravo o cudenju

bi lahko rekli, da v primeru, ¢e uc¢encem odpira svet.
4 Pricakovanja u¢encev do filozofije

Odnos med mojstrom in skepti¢cnim novinarjem je podoben odnosu med uciteljem
filozofije in ucenci. Veckrat se je ze opozorilo na opredelitev filozofiranja v SSKJ.
Na eni strani je filozofiranje po SSKJ brezplodno razpravljanje, po drugi pa se

ukvatja z nadvse pomembnimi stvarmi. Slovar navaja kot zgled poved »Filozofirali



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

230 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

s0 o skrivnostnih globinah ¢loveske duse.« (Simenc, 2007, 137) Ko Rudi Kotnik
govori o dijakih, ki od uvoda v filozofijo pri¢akujejo spoznanje samega sebe, s tem
meri na drugi pomen filozofiranja. Dijaki, ki imajo tovrstna pri¢akovanja do
filozofije, so nad »klasicnim« poukom navadno razocarani, saj jim ucitelj ne uspe
razkriti skrivnostnega zaklada, ki so ga pricakovali od filozofije. Lahko bi rekli, da
Kotnik naslavlja njihova pri¢akovanja s strukturirano situacijo, v kateri se razkrije

skrivnost, za katero se izkaze, da so oni sami.

Mozno pa je, da se dijaki naslavljajo na ucitelja tudi iz prve perspektive, ki jo
izpostavlja SSKJ. V tem primeru ucenci predpostavljajo, da je filozofija nesmiselno
nakladanje, se pravi ne zaklad, temve¢ izguba ¢asa. V tem primeru je ucitelj pred
drugacnim izzivom. Pouk mora organizirati tako, da bodo dijaki sicer spet nekaj
doziveli, a v tem primeru bo dozivetje bolj podobno dozivetju novinarja. Kar se zdi
dijakom nevtralno izhodisce (da je filozofiranje prazno nakladanje), se bo v procesu
pouka izkazalo za izhodisce, ki terja utemeljitev. In pri pouku se bo vera, da je kritika
tilozofije kot nakladanja samoumevna, izkazala za prazno vero. U¢itelj bo torej moral
pouk filozofije organizirati tako, da se bodo ucenci znasli v situaciji, v kateri se bodo
soocili z neutemeljenostjo svojih stalis¢. Pridobili ne bodo novih uvidov, temvec jim
bo najprej odvzeta gotovost, s katero so prisli v filozofsko ucilnico. Z drugimi
besedami: dijaki bodo spoznali, da je njihova kritika filozofije sama Ze potencialno
filozofska: je ze filozofska pozicija, vendar gre za slabo filozofijo, ker za svoje stalisce

ne nudi dobrih argumentov in se niti ne zaveda, da argumente potrebuje.

Razpravljali smo o moznosti, da sokratsko sprasevanje deluje nasilno. Ta razprava
lahko privede do razmisleka o pogojih, ki morajo biti izpolnjeni, da je sokratsko
sprasevanje sploh mogoce. Overholser veckrat opozori, da je sokratska metoda
mogoca samo z nekaterimi klienti in da morajo biti zanjo izpolnjeni doloceni pogoji:
»Sokratska metoda ni primerna za vse kliente. Sokratska metoda zahteva, da so
klienti dovolj posteni, da povedo, kar res verjamejo, dovolj razumni, da priznajo
podro¢ja svoje nevednosti, in dovolj pogumni, da nadaljujejo s procesom
raziskovanja.« (Overholster,1993b, 284) Najbolj primerna je za kliente, »ki
potrebujejo pomo¢ pri razjasnitvi svojih problemov, identifikaciji potencialnih

resitev in boljSem razumevanju samega sebe.« (Ibidem)



M. Simenc: Sokratska metoda, nasilje sprasevanja in spognavanje samega sebe pri

poukn filozofije 231

Ta poudarek bi lahko razvili v splosno konceptualizacijo pogojev moznosti
sokratskega sprasevanja v razredu. S tem bi opozorili, da uspesna raba sokratske
metode v razredu ni samoumevna. Rezultat takega pristopa bi bil seznam pogojev
za uspesno rabo sokratske metode v $oli. Vendar pa je mogoce razmisljati tudi v
drugi smeri, ki bolj uposteva transformativni potencial sokratskega sprasevanja. S
tem se izognemo odlasanju z rabo sokratske metode in ¢akanju na prave razmere
zanjo ter za¢nemo razmisljati o tem, kaj vse lahko postane mogoce, ce sokratskemu
sprasevanju uspe prebiti led in dialog nekako stece. Ta premislek izhaja iz domneve,
da lahko sokratsko sprasevanje samo vzpostavi lastne predpostavke, ce le uspe
ucence pritegniti v gibanje misljenja. Klju¢no je torej zacetno obdobje, ko stvari ne
tecejo, ko se zatika in ni videti, da se bo kaj izboljsalo. To je obdobje interpelacije —
¢e uporabimo Althussetjev izraz — dijakov v sogovornike v dialogu. Ta interpelacija
je videti enostavna, ¢e dijaki filozofijo gledajo kot podrocje, ki obravnava pomembne
reci, in precej tezavna, Ce jo vidijo kot prazno besedicenje. Klju¢no vprasanje v tej
fazi pouka je torej v tem, kako dijake »zagrabiti«. To pa ni samo vprasanje, kako
dosedi, da dijaki »vidijo« pomen in relevantnost filozofije, temvec¢ tudi vprasanje,
kako doseci, da to tudi dozivijo. In prav interpelacija ucencev v doloc¢eno pozicijo v
dialogu lahko pomaga, da jih filozofija nagovori, in da ucenci izkusijo, da jih filozofija

zadeva.
5 Neobvladljivo izkustvo

Ko Overholser v clanku predstavi spisek vprasanj za opredelitev problema,
mimogrede opozori na pomembno pozitivno funkcijo vprasanj, namrec¢ na to, da z

vprasanji postane problem bo/j obvladljiv:

»Custveni in medosebni problemi se klientom pogosto zdijo neobvladljivi, zato
tezko mislijo in delujejo na racionalni nacin. Ce primoramo kliente, da odgovorijo
na vprasanje o frekvenci, intenzivnosti in trajanju problema, se lahko neobvladljiv
problem zdi bolj obvladljiv.« (Overholser, 1993a, 69)

V tem navedku se skrivata dva poudarka. Prvi opozatja na spremembo, ki se zgodi,
ko zacne subjekt odgovarjati na vprasanja: neznosno postane bolj obvladljivo.
Terapevt s sprasevanjem klientu omogo¢i vzpostaviti distanco, ki klientu da dihati.
Ker se odziva na vprasanja in skusa nanje odgovoriti, ni ve¢ potopljen v zanj

premocno izkustvo. Vendar sprasevanje ne odpira samo moznosti distance do



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

232 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

neposrednosti, v katero je subjekt potopljen, sokratsko sprasevanje tudi vodi
opazovanje, ki klientu omogoci analizo izkustva. Terapevt ne pozna njegovega
dozivljanja, tako da je klient sam ekspert za lastno dozivljanje. Vendar ga lahko
napacno interpretira in so njegova prepricanja in posplositve neustrezne. Zato je
potrebna pomoc terapevta. Samo dozivljanje ni dovolj, treba je znati opazovati svoje
dozivljanje in ravnanje, da bi ugotovili, kaj zares ¢utimo in po¢nemo. Tu ima

pomembno vlogo raziskovanje igkustva:

»Namesto da bi pojasnil, zakaj je terapevt preprican, da se je pojavil nek problem, je
bolje raziskati klientovo razumevanje problema z vprasanjem: 'Ali se vam to zdi
smiselno?’ Na primer, na seansi terapevt zacetnik vprasa klienta: "Zakaj imate
potrebo, da se prenajedate?’ Klient odgovori: 'Ne vem.' Terapevt nato vprasa:
'Morda zato, ker v vasem zivljenju ni veliko pozitivnega in si zelite nekaj, v ¢emer
uzivater' Ne glede na to, ali je bila ta interpretacija tocna, je veliko preve¢ vodila
klienta in je zato omejila sodelovalno raziskovanje v terapiji. Bilo bi bolj sodelovalno,
Ce bi zastavil setijo kratkih vprasanj, kot so: 'Kako pogosto se pojavi ta potrebar? Se
je zadnje ¢ase spremenila njihova pogostost? Kdaj do njih pride najbolj pogosto? Ste
motda opazili kaj, kar jih sprozi?' ¢e je potrebno, se lahko proces raziskave vodi z
bolj specifi¢nimi vprasanji: 'Ali do tega pride, ko na televiziji ali v reviji naletite na
oglase za hrano? Ali se te potrebe pojavijo, ko slisite slabo ali ko slisite dobro novico?
Ali do tega prej pride, ¢e sta dobro razpolozeni ali ¢e ste slabo razpolozeni? Se
pojavijo pogosteje, ko ste sami, ali ko ste v druzbi?' To zaporedje vprasanj vkljuci
klienta v proces raziskovanja in omeji interpretativno drzo, ki bi lahko povzrocila,
da se klient pocuti, da se terapija dela njemu. Ko se uporablja sokratsko metodo,
terapevt poskusa pomagati, da klient oblikuje novo perspektivo na problem.«
(Overholser, 1995, 290-291)

Poudarek na samostojnosti klienta je v¢asih pospremljen z opazko, da je tako ucenje
bolj uc¢inkovito. Na drugih mestih pa avtor izpeljuje, da je proces pridobivanja teh
spoznanj tudi proces spreminjanja klienta. Ko se spremenijo njegova prepricanja, ko
se spremenijo interpretacije, ko zavzame novo perspektivo, se je klient spremenil.
Videti oziroma razumeti v tem primeru pomeni spremeniti se. Ko subjekt odgovarja
na vprasanja o tem, kdaj, koliko, kako, ko skusa v odgovoru natanc¢neje opisati svoje
dozivljanje, ¢utenje in ravnanje, se vrne na raven konkretnega. Pri tej vrnitvi k
dozivljanju subjekta dozivljanje ne potegne vase, temve¢ mu omogoca, da ga bolj

natan¢no opise. Pomemben korak v misljenju je torej odmik od abstrakcije in



M. Simenc: Sokratska metoda, nasilje sprasevanja in spognavanje samega sebe pri

poukn filozofije 233

povratek h konkretnosti. Overholser nenehno vztraja: abstrakcija je problemati¢na,

zlasti Ce izgubi stik z izkustvom.
6 Vloga abstraktnega

Induktivno sklepanje, ki je po Overholserju tako pomemben del sokratske metode,
da si zasluzi obravnavo v posebnem ¢lanku, povezuje dva elementa: posamezno in
splo$no, konkretno in abstraktno. Overholser (1993b, 75) raven obcega, ki jo klient
pridobi z vodenim posplosevanjem s posameznih primerov, poveze s preseganjem
osebnega in konstrukcijo $irsega, bolj objektivnega pogleda na realnost. Dostop do
abstraktnega in formiranje splosnih opredelitev pojma je pomemben cilj terapije. To
je tudi cilj, glede katerega se terapevtski proces zgleduje pri Sokratu. Vendar to ne
pomeni, da ima abstraktno samo pozitivno konotacijo. Abstraktno misljenje je
namre¢ pogosto tezava, zaradi katere klient obisce terapevta. Overholser opozatja,
da stevilni »tipi iracionalnega misljenja temeljijo na nepravilnem posplosevanju«
(Overholser 1993b, 76). Klienti véasih iS¢ejo samo informacije, ki podpirajo
prepricanja, ki jih Zze imajo. Tako nastajajo »kognitivne popacitve«. Terapija je
potrebna, da se popravi te nefunkcionalne kognicije. Primer takih napak v misljenju
so prehitre posplositve, ki so temelj »iracionalnega misljenja« in »kognitivnih

distorzij« (ibidem).

Pogosto gre pri tem za razumevanje samega sebe, ki je povezano z rabo abstraktne
oznake. Klient, ki je samega sebe opisoval kot »zgubax, je to oznacbo povezoval s
celim spiskom obtozb: »Moj zakon je grozen, ne najdem dobre sluzbe, in zredil sem
se 15 funtov. Kaksna zguba sem postal.« (Oberholser, 1993b, 76; 1995, 287)
Overholser poudatja, da je pogovor o tem, kdo je zguba, in s tem povezana analiza
pojma zgube klientu pomagal, da se je »distanciral« od zadnjih dogodkov v svojem
zivljenju in nasel $irsi nabor dogodkov, na osnovi katerih se je lahko presojal. Tako
je sprevidel, da je na nekaterih podrodjih uspesen. Sirsa perspektiva, bogatejsi nabor
primerov, na osnovi katerih se zgradi splosna definicija termina, je pomagala, da je

omilil ostrost samoobsojanja.

Za drugo klientko avtor zapise: »Ni bila sposobna videti, da so bile njene tezave
manj$a ovira, ne pa grozni dogodki.« (Overholser, 1993a, 77) Klientka je imela tezave
z bivsim mozem. Ker je oce njenih dveh otrok, mu je dovolila, da se vmesaval v

njeno zivljenje, ¢eprav se ni drzal dogovorov in vcasih prisel na obisk vinjen. Po



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

234 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

vodenem pogovoru o vsebini pojma oce je klientka sprevidela, da oce ni le bioloski
oce, temve¢ pojem vsebuje ljubezen, skrb in podporo (Overholser, 1994, 291). Vsega
tega njen bivsi moz otrokom ni nudil. Po analizi pojma oce se je spremenilo njeno
razumevanje; slabo utemeljeno abstrakcijo je zamenjalo bolj premisljeno

pojmovanje, posledi¢no je klientka lahko spremenila svoj odnos do bivsega moza.

Vodena pozornost klienta do dogodkov v njegovem zivljenju, ko terapevt z vprasanji
pomaga usmeriti pogled in pokazati na §irso sliko, spremeni perspektivo klienta. S
tem preseze hitre posplositve, tako da se izriSe bogatejsa slika in abstrakcija, ki temelji
na ve¢ konkretnih primerih — v tem smislu gre za bolj utemeljeno, manj pristransko

abstrakcijo.

1z Overholserjevih primerov je razvidno, da abstrakcija ni nekaj, kar mora klient sele
dosedi, temve¢ abstrakcijo Ze »ima, ko pride k terapevtu. Raven splosnega ni Sele
stvar konstrukcije, videti je, da je v obravnavi prvi korak prav dekonstrukcija ze
obstojecega pojmovanja. Kot pravi avtor: »Sokratska metoda klientom pomaga
preiskati in spremeniti njihove konceptualizacije razlicnih problemov ...«
(Overholser, 1993b, 83) Sokratska metoda tako vodi k ponovni konceptualizaciji, saj
je bila prva konceptualizacija vir tezav. Lahko bi rekli, da gre pri terapiji vselej tudi
za revizijo predhodnih posplositev.

Kotnik v zvezi s Sokratom opozatja na prehod v abstraktno, ker abstraktno lahko
pomeni odpravo individualnega. Vendar v svojem premisleku odnosa med
subjektom in abstraktnim pri Sokratu podrobneje ne tematizira. Subjekt je res
zavezan partikularnemu, vendar je del subjekta tudi nacin, kako razume stvari, in del
subjektovega samorazumevanja je tudi simbolna mreza, v katero je vpet. Ta del
vsebine subjekta poudarjanje neposrednega dozivljanja ne pokrije. Pojem prijatelja
ima na primer afektivno dimenzijo. Povezan je z dogodki v osebni zgodovini, z
afektivno nabitostjo nekaterih odnosov. Tilahko sluzijo kot prototip za razumevanje
prijateljstva. Razmislek o tem, kaj prijateljstvo je, pa tudi razmislek o tem, kaksni so
bili primeri prijateljstva, pa vendarle pripomore k samo-spoznavi subjekta. Tako da
je za spoznavanje samega sebe vendarle pomemben tudi abstraktni pojem, ne samo

neposredno dozivljanje.* Rdeca nit Overholsetjevih ¢lankov je poudarek, da imajo

4 Ce odnos med dozivljanjem in poukom filozofije poskusamo nekoliko zaplesti, lahko re¢emo, da gre pri pouku
filozofije, ki poudarja abstraktne teorije, res za manko dozivljanja. Lahko pa se zastavi vprasanje Se z druge



M. Simenc: Sokratska metoda, nasilje sprasevanja in spognavanje samega sebe pri

poukn filozofije 235

abstraktna pojmovanja osebni pomen. Prav zaradi »slabih« posplositev klienti pridejo
do terapevta. In to abstraktno je treba korigirati, da klienti pridejo do boljsega
razumevanja sebe. Tako da bi lahko rekli, da obstajata dve ravni abstrakcije: slaba in
dobra. Slaba je rezultat hitrega posplosevanja, ki vodi do koncepta, ki sluzi samo-
kritiki klienta. Dobra posplositev se opira na ve¢ konkretnega in vodi do $irSega

abstraktnega.’

1z optike poucevanja filozofije je pri tem zanimivo dejstvo, da je do vedjega
sprejemanja samega sebe prislo s pomocjo uvida o splosnem cloveskem polozaju.
Tako da pri vednosti o sebi ne gre samo za vednost o sebi kot enkratnem
posamezniku, temvec¢ tudi za zavedanje znacilnosti cloveske realnosti. Osebno in
enkratno tako v razmisleku prehaja v obce clovesko. Ko klient pride do obéega, to
pomeni tudi, da je na tej poti svoje konkretno izkustvo vsaj deloma predelal. Obce
tako ne nastopa kot oddaljena in tuja forma, obce je — kadar nastane kot rezultat
premisleka dozivetih situacij — osebno razumljeno obce, ponotranjeno obce,
predelano obce. Ni oddaljena abstraktnost, kot se lahko zdi v primeru Sokrata,
temve¢ znak prehoda od zgolj osebne, delne, enostranske perspektive k bolj
vseobsegajocem pogledu, prehod od ozkega zornega kota k $irSemu pogledu. Prav
to potrjuje tezo, da imamo opravka z dvema konceptoma splosnega: odtujeno splosno,
ki nekaj posebnih potez fiksira kot dolocujocih za celoto, in bogato splosno, ki integrira
sirok spekter primerov v splosno opredelitev, v tem procesu pa vkljuci tudi
individualni pogled in osebno izkustvo subjekta. Ko subjekt pride do spoznanja
sebe, ki presega perspektivo posameznika in oblikuje vednost o cloveski usodi
nasploh, s tem tudi preseze neustrezna prepricanja, ki so bila vir njegovih tezav in

razlog za prihod na terapijo.
7 Sprejemanje samega sebe

Temeljni cilj sokratske metode je po Overholserju omogocati avtonomijo klientov;
v predzadnjem v seriji clankov o sokratski metodi pa Overholser v ospredje postavi
izboljsanje samega sebe: »Trije temeljni cilji sokratske metode psihoterapije
vkljucujejo pomoc klientom razumeti samega sebe, sprejeti samega sebe in regulacija

njthovih custev in ravnanj.« (Overholser, 1996, 550) V clanku obravnava vsak

perspektive: ali je mogoce, da je pri pouku filozofije kdaj preve¢ dozivljanja — je mogoce reci, da bi poudarek na
dozivljanju lahko privedel do presezka dozivljanja, ki onemogoc¢a pouk?
> Spominja na Heglov ¢lanek o tem, kdo misli abstraktno (Hegel, 1998).



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

236 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

element posebej, najve¢ pozornosti pa nameni elementu, ki je v tradiciji najbolj
povezan s sokratsko metodo, namre¢ spoznavanje samega sebe. Ob tem opozatja,
da so vsi trije elementi v razmerju »dinami¢nega medsebojnega vplivanja« (ibid., 558),
tako da ni presenetljivo, da je pti obravnavi spoznavanja samega sebe vcasih videti,
kot da bi lahko iste primere in iste poudarke uporabili tudi za predstavitev
sprejemanja samega sebe. In prav odnos med vednostjo o sebi in sprejemanjem sebe

bo za nas najbolj zanimiv.

V okvir poznavanja samega sebe avtor vkljuci poznavanje in razumevanje lastnega
ravnanja, custev, kognicij, pricakovanj, nagnjenj, motivov, aspiracij, sibkosti in moci,
ciljev v zivljenju (ibid., 551). Vidimo, da je ta opredelitev tako Siroka, da presega
klasicno razumevanje spoznavanja samega sebe, ko govorimo predvsem o
prepricanjih in vrednotah. Ta $irina je razumljiva. Ne gre za poucevanje filozofije,
temvec za terapijo. Prva danes poteka v vecjih skupinah, terapija je individualna. Cilj

poucevanja filozofije je najpoprej vednost, cilj terapije je resevanje klientovih tezav.

Po obravnavi koristi vednosti o sebi, predstavitvi ovir za adekvatno spoznanje
samega sebe in analizi procesa izbolj$evanja spoznavanja samega sebe Overholser
vpelje tezo, da lahko spoznavanje samega sebe pripomore k sprejemanju samega
sebe (ibid., 553). Samosprejemanje opredeli kot odobravanje samega sebe kot celoto
(ibid., 553). Opredelitev pospremi s primerom. Klientka se je pritozevala, da ne more
svojega zivljenja objektivno vrednotiti. Terapevt jo je prosil, naj naredi spisek svojih
zivljenjskih uspehov. Ko sta v terapiji razpravljala o tem spisku, je izpostavljala
negativne vidike vsakega dogodka. Terapevt jo je vprasal, kaj natancno je bilo v
dogodku negativnega, pa tudi, kaj bi lahko bilo pri dogodku pozitivnega. Skozi
razpravo je klientka postopno uvidela, da gre pri vsakem dogodku za mesanico
uspeha in neuspeha. Ta splosni uvid je pripomogel, da je zacela sprejemati tudi tiste
clemente svojega zivljenja, ki jih je prej negativno vrednotila. Ko subjekt pride do
spoznanja sebe, ki presega perspektivo posameznika in oblikuje vednost o ¢loveski
usodi nasploh, s tem preseze neustrezna prepricanja, ki so bila vir njegovih tezav.
Vendar je ta sklep nekoliko prehiter. Spregleda, da je odnos med posameznim in

splosnim vendarle bolj zapleten. Naj to ilustriramo s preprostim zgledom.

¢ Naj dodamo, da avtor nekoliko modificira danes razsirjeno pojmovanje terapije in v zadnjem clanku v seriji cilj
terapije poveze s samorazvojem, samo-izboljsevanjem in razvijanjem vilin.



M. Simenc: Sokratska metoda, nasilje sprasevanja in spognavanje samega sebe pri

poukn filozofije 237

Klienti imajo tezave s samosprejemanjem takrat, ko gre za negativne poteze in
napacno vednost, se pravi za elemente, za katere se zdi, da jih je treba spremeniti.
Zaradi tega se lahko zdi, da je v odnosu do njih nesprejemanje prava drza subjekta:
delov sebe, ki jih negativno vrednotimo, ne smemo sprejeti, saj je prav ne-
sprejemanje motiv, da bo subjekt zbral energijo za njihovo spreminjanje. Vendar je
tak premislek nezadosten. Da bi dele sebe subjekt spremenil, jih mora najprej
identificirati in opazovati. Da bi jih lahko opazoval in spoznal, mora najprej sprejeti,
da so to res njegovi deli. Sprejett jih mora prav zato, da bi jih lahko kritiziral in

spremenil.

Ta izpeljava nekaj pove tudi o tezavah, ki jih imajo nekateri s kriticnim misljenjem.
Prebitro kriticno misljenje, razumljeno v ozjem pomenu besed, je lahko ovira
spoznanju, ki je pogoj, da se lahko nekaj temeljito premisli. Tako da je (prehitro)
kriti¢no presojanje lahko ovira, da bi zares kriticno premislili stvari. Za spremembo
je potrebno spoznanje, za spoznanje je potrebno natancno opazovanje, za natancen

opis je treba postaviti (kriticno) vrednotenje zacasno v oklepaj.

Paradoks samosprejemanja bi tako lahko povzeli takole: da bi se lahko sprejeli, se
moramo poznati. Da bi se lahko spoznali, se moramo sprejeti. Sprejeti pri tem ne
pomeni, da se sprijaznimo s svojimi napakami. Sprejemanje pomeni, da ne bezimo
pred njimi. Ko se realisticno poznamo, lahko spremenimo, za kar ocenimo, da je
treba spremeniti. Overholser nasprotuje iracionalnim prepricanjem, prezahtevnim
kriterijem in fiksnim prepri¢anjem, ki se upirajo racionalni presoji in se ne pustijo
postaviti pod vprasaj. Ce pa prepricanja ne sprejmemo, ga ni mogoce spremeniti.
Lahko bi rekli, da je logika sprejemanja podobna logiki prisvajanja. Del sebe, ki ga
ne sprejemamo, je sicer del nas, a ostaja izven nas oziroma izven podrocja
racionalnega premisleka. In ta notranja zunanjost nesprejetega onemogoca

racionalno obravnavo, ki je pogoj za spremembo neadekvatnih stalis¢.

Overholster opozatja, da mocna Ccustva, kot sta krivda in sram, oteZzujejo
samosprejemanje. K temu bi lahko dodali, da otezujejo tudi poznavanje samega sebe
in racionalno raziskovanje svoje prepricanj. Ker je subjekt moc¢no vezan na nekatera
prepricanja, jih v diskusiji ne more postaviti pod vprasaj. Tako da bi lahko rekli, da
je samosprejetost subjekta pogoj za rabo sokratske metode v razredu. Ce je v terapiji
vednost o sebi pogoj za sprejemanje samega sebe, je v diskusiji v razredu sprejemanje

samega sebe pogoj za raziskovanje svojih prepricanj. In tu lahko vpeljemo



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

238 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

pomemben poudarek, ki ga avtor nakaze, ga pa sam ne reflektira. V kontekstu
obravnave sramu kot ovire za samosprejemanje Overholser navaja primer klienta s

prisilnim preverjanjem:

»Odrasel moski je bil v obravnavi zaradi prisilnega preverjanja. Svojega terapevta je
vprasal: 'Je to vedenje normalno?' ko je terapevt obravnaval racionalno skrb za varnost,
ki je za preverjanje ali je pecica izkljucena, vendar jo opise kot navado, ki je postala
preve¢ skrajna, to pomaga zmanjsati klientov obcutek sramu. Ko je postal bolj
toleranten do svojega ravnanja, je lahko v terapiji zacel razpravljati o svojih navadah
in identificirati podrod¢ja, kjet bi bila potrebna sprememba. Sprejemanje samega sebe
ga ni spodbudila, da bi svoje simptome sprejel kot del svoje identitete, temvec je
pomagalo povecati poznavanja sebe in k samodisciplini. Naucil se je sprejeti samega
sebe ne kot nespremenljivo entiteto, temve¢ kot nekoga, ki je pripravljen poskusati

spremeniti se na stevilne nacine.« (Ibid., 554)

Overholser v odlomku opozarja na dinamiko samosprejemanja, ki omogoca samo-
spremembo. Dokler ima klient samo Zeljo spremeniti se, se ne more spremeniti. Sele
ko se sprejme, se lahko spremeni. Pomemben je tudi poudarek, da je sprememba
subjekta povezana z uvidom v splosno lastnost ¢loveske situacije: ljudje nismo fiksne
entitete, temvec bitja, ki se lahko spremenimo. Overholser pa ne tematizira dela
dinamike, ki se v primeru, ki ga navaja, vendarle nakazuje. Klient je lahko zacel
razmisljati o svojih navadah, ko je sprejel samega sebe. Overholser opozarja na to
povezavo med samospoznanjem in samosprejemanjem. Ne opozori pa, kako je bilo
klientovo sprejemanje samega sebe povezano z dejstvom, da je bil naprej delezen
sprejemanja s strani terapevta. Ta se nad klientovim iracionalnim vedenjem ni
zgrazal, temvec¢ ga je povezoval s Cisto racionalnimi skrbmi, ki jih imamo vsi ljudje.
Njegovo vedenje je sprejel. In ta sprejetost od drugega je pomembno prispevala h

klientovem sprejemanju samega sebe.

To je poudarek, ki je pomemben tudi za pouk filozofije. Da bi ucenci lahko
raziskovali svoja staliSca in vrednote, morajo najprej sprejeti sami sebe in svoja
staliSa. In da bi sprejeli sami sebe, potrebujejo sprejetost s strani drugega.
Pomembni drugi v razredu je uditelj. Zato je pomembno, da ucenci vedo, da so
sprejeti (tako posamezno kot razred kot celota). Za ucence pa lahko vlogo

pomembnega drugega privzamejo tudi vrstniki, kar pomeni, da mora ucitelj



M. Simenc: Sokratska metoda, nasilje sprasevanja in spognavanje samega sebe pri

poukn filozofije 239

poskrbeti za to, da sprejetost posameznega ucenca ne bo ogrozena s strani drugih

ucencev.

S tega vidika dobi nov pomen odgovor, na katerega se pogosto naleti, ko otroke
sprasujejo, kaj jim je vSe¢ pri filozofiji za otroke. Otroci namreé pogosto izjavijo, da
jim je filozofija vSe¢, ker pri njej ni napacnih odgovorov. Te izjave so lahko
problematic¢ne. Ali ne gre pri filozofiji za iskanje resnice, tako da so nekateri odgovori
preprosto napacni ali pa vsaj slabo utemeljeni? Ali odgovor po nacelu everything goes
ne potiska filozofijo na podrocje relativizma? Zgornji premislek nakazuje, da je
morda pri teh odgovorih otrok v ospredju neki drugi moment. Tako kot pri klientu
samosprejetost ne pomeni preprosto, da se odobrava iracionalna prepricanja, temvec
je pogoj, da se jih poskusa odpraviti, lahko tudi za napa¢ne odgovore, ki jih omenjajo
ucenci, re¢emo, da drza, da ni napacnih odgovorov, otrokom $ele omogoci vkljucitev
v proces raziskovanja (samega sebe). Vedo, da bodo sprejeti ne glede na to, kaj bodo
povedali. V drugem koraku pa se lahko na osnovi skupnega premisleka za nekatere
odgovore izkaze, da bi jih bilo smiselno spremeniti, dopolniti ali pa nemara v celoti
opustiti. A ce se jih zavrne takoj, ko so izreceni, potem otroci, ki so jih podali, ne
bodo izvedeli, zakaj so stalisca, ki so jih dolgo ¢asa sprejemali, neustrezna in potrebna

revizije.

Refleksija omogocdi, da se tako fiksno ravnanje preveri in spremeni, ¢e se izkaze, da
je neprimerno. A najprej je treba to ravnanje opaziti in sprejeti kot svoje ravnanje in
kot svojo zmoto. Zato je sprejemanje tako pomembno. V tem smislu je sprejemanje
tudi pogoj za sokratsko metodo pri filozofiji — namre¢ sprejemanje sebe, ki u¢encem
omogoci, da se opazujejo in javno artikulirajo svoja staliS¢a, svoje izkustvo in svoje
vrednote. Ce Zelijo samo ugajati drugim, ne morejo izraziti in premisliti svojih stalis¢.
Tako da je to sprejemanje samega sebe oziroma — ¢e povemo drugace — temeljna
odprtost do sebe pogoj sokratskega dialoga. Prav tako kot je pogoj sokratskega
dialoga tudi odprtost do drugih in pripravljenost prisluhniti jim. V tem smislu
terapevtski pogled, ki ga predstavi Overholser, lahko prispeva k razumevanju

delovanja sokratskega dialoga v razredu.



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

240 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

8 Sklep

Rudi Kotnik se pri uporabi dozivljanja pri poucevanju filozofije nasloni na gestalt
terapijo. Slede¢ njegovemu zgledu smo se pri raziskovanju rabe sokratskega dialoga
naslonili na njegovo tematizacijo v (kognitivni) psihoterapiji. Pri tem se je odprla cela
vrsta zanimivih poudarkov. Prvi je bil povezan z nasiljem vprasanj, se pravi z
dejstvom, da vprasanje v sokratskem dialogu lahko deluje nasilno in vzbuja odpor
ucencev. Drugi je povezan z mestom v strukturi, v katerega se z vprasanji interpelira
dijake. Tretji je bil povezan z vodenim raziskovanjem izkustva, ki sokratski dialog
povezuje z individualnim dozivljanjem. Cetrti je povezan s pomenom ravni
abstraktnega za samospoznanje subjekta, peti pa s pomenom samosprejemanja za
samospoznanje subjekta. Mnostvo tematik, relevantnih za didaktiko filozofije, ki se
je tako odprlo, dokazuje plodnost dialoga med psihoterapijo in didaktiko filozofije,
ki ga je s svojim delom zacel Rudi Kotnik.

Literatura

Hadot, P. (2009). Kaj je anti¢na filozofija? Krtina.

Hegel, G. W. F. (1998). Kdo misli abstraktno? Problenzi, 36 (7-8), 43—47.

Kotnik, R (1995). Personal experience in philosophy class. Znanstvena revija. Drugboslovje in filozofija
7(2), 199-210.

Kotnik, R. (1996). Utiti filozofijo ali uéiti filozofirati. V R. Kotnik & M. Simenc (ur.), Filozofjja v oli
(5-20). Zavod RS za $olstvo.

Kotnik, R. (2003). Pouk filozofije kot osebno doZivijanje. Pedagoska fakulteta Maribor.

Nussbaum, M. (1994). The therapy of desire. Theory and practice in Hellenistic ethics. Princeton University
Press.

Overholser, J. (1993a). Elements of the Socratic method: 1. Systematic questioning. Psychotherapy,
30(1), 67-74.

Overholser, J. (1993b). Elements of the Socratic method: I1. Inductive reasoning. Psychotherapy, 30(1),
75-83.

Overholser, J. (1994). Elements of the Socratic method: III. Universal definitions. Psychotherapy, 31(2),
286-293.

Overholser, J. (1995). Elements of the Socratic method: IV. Disavowal of knowledge. Psychotherapy,
32(2), 283-291.

Overholser, J. (1996). Elements of the Socratic method: V. Self-improvement. Psychotherapy, 33(4),
549-559.

Overholser, J. (1999). Elements of the Socratic method: VI. Promoting virtue in everyday life.
Psychotherapy, 36(2), 137—145.

Overholser, J. (2018). The Socratic method of psychotherapy. Columbia University Press.

Simenc, M. (2007). Didaktika filozofjje. Filozofska fakulteta.

Simenc, M. (2014). Philosophy for children and philosophy as thetapy. Metodiéki agled; : éasapis za
Jilozofiju odggja, 21(2), 13-33.



RETHINKING THE IMPORTANCE OF
ESTABLISHING ADEQUATE
RELATIONSHIPS BETWEEN
TEACHERS/EDUCATORS AND
STUDENTS IN ORDER TO ACHIEVE
THE BEST RESULTS IN UPBRINGING
AND EDUCATION

LEONARD PEKTOR, ALEKSANDRA GOLUBOVIC

University of Rijeka, Faculty of Humanities and Social Sciences in Rijeka, Rijeka, Croatia,
Ipektor@ffrihr, agolub@ffri.hr

In this paper, we analyse the phenomenon of education and
upbringing, with emphasis on the contemporary educational
practice, as it was primarily envisioned by John Dewey, but also
by Whitehead, Peterson, and Noddings. We will look into what is
today thought of as the role of educators and the importance
placed on education for achieving the best possible character
traits in students/pupils. We begin by analysing the concept of
upbringing and education. Then, we give a short historical
overview of the philosophy of education. Next, we take a closer
look at the role that educators are expected to fulfil in present
circumstances. Our aim is to find out what is really meant when
we say that the role has changed from that of firm authority to
that of facilitators, and to find out which abilities and dispositions
should be developed as part of educating students in the best way
possible.

https:/
10.18690/um.ff.11.

978-961-299-082-4

Keywords:

upbringing,

education,

the role of educators,
traditic

contemporary upb g,

teacher-student relationship




DOI
https: /
10.18690/um.ff.11.2025.14

ISBN
978-961-299-082-4

Kljuéne besede:

vzgoja,

alna in sodobna

odnos uditeli—ucenec

RAZMISLEK O POMENU
VZPOSTAVITVE USTREZNEGA
ODNOSA MED
UCITELJI/VZGOJITEL]JI IN UCENCI
ZA DOSEGAN]JE NAJBOLJSIH
REZULTATOV PRI VZGOJI IN
IZOBRAZEVAN]JU

LEONARD PEKTOR, ALEKSANDRA GOLUBOVIC

Univerza na Reki, Filozofska fakulteta, Reka, Hrvaska

Ipektor@ffri.hr, agolub@ffri.hr

V prispevku analiziramo fenomen izobrazevanja in vzgoje s
poudarkom na sodobni vzgojno-izobrazevalni praksi, predvsem
tako, kot si jo je zamisli John Dewey, pa tudi Whitehead,
Peterson in Noddings. Preucili bomo danasnjo vlogo vzgojiteljev
in pomen izobrazevanja za doseganje najboljsih moznih
znacajskih lastnosti ucenk_cev. Zacenjamo z analizo pojma
vzgoja in izobrazevanje. Nato podamo kratek zgodovinski
pregled filozofije izobrazevanja. Nadalje si podrobneje ogledamo
vlogo, ki naj bi jo imeli vzgojitelji v sedanjih okolis¢inah. Nas cil]
je ugotoviti, kaj je v resnici misljeno, ko recemo, da se je vloga
trdne avtoritete spremenila v vlogo posredovalcev, in katere
sposobnosti in nagnjenja je treba razvijati kot del izobrazevanja

ucencev na najboljsi mozni nacin.



L. Pektor, A. Golubovié: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships
Between Teachers/ Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 243
and Education

1 Introduction

No matter what time period one is concerned with or what place we are talking
about, one thing remains certain: people always cared about upbringing as well as
education, and they assigned great importance to them. Even when they didn’t have
fancy words or sophisticated educational theories to vindicate their child-rearing or
educational decisions and practices, they always considered these decisions and
practices to be of crucial significance not just to themselves, but to their societies as
a whole and the future generations as well. The reasons for this may not always be
as simple as they may seem at first glance, but they are understandable. They may
not be simple, because different people set different goals for themselves, especially
as parents, and can even be influenced in doing so by unconscious traumas,
unfulfilled ambitions, or desires. Still, such reasons can be considered
understandable, because it seems to be universally desirable for people that their
children, just as the societies they live in, advance and flourish. These reasons, in the
end, mostly come down to what kind of people we consider and want both ourselves

and our children to be.

Furthermore, it is a question of what kind of societies we want to live in at a future
time, and what we want these societies to be based upon. It is, in effect, an
exploration of our deeply held values, hopes and ambitions; all those things that we
deem important, correct and necessary for life in general, and individual lives in
particular, to hold meaning, importance and be considered a life well lived. Such a
life is never lived in isolation from, or in wanton neglect of other members of a given
society, which makes the task even more daunting. For this reason, the relationships
formed between people are of great importance, and this is particulatly true for those
between teacher and students.

One could claim that most parents, when making decisions concerning their
children, have neither the ambition nor the ability to look so far ahead. They only
do what they deem best for their children to the best of their ability. Be that as it
may, it is clear that all adults were once children and all of them were in no small
part shaped or at least affected by the experiences and values they were exposed to
in their upbringing. Some fell back on the lessons learned in early childhood, which
they cherished as the most important in their lives, to get them through the harshest



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

244 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

of times. Others spend their entire lives trying to get away from what they endured
at the hands of their parents or teachers, and try to do everything they can not to
repeat any of it themselves. And while the latter are surely not to be considered
examples of upbringing of any kind, let alone a good example, they show, just as
poignantly as the good ones do, the vital importance of upbringing and education
for the quality and nature of the future lives of children and, therefore, of entire

societies that these children will inherit and rebuild in their own image.

Wherever there are people, there are multitudes of reasons, hopes, fears,
justifications, and rationalisations behind everything that is said and done; some of
them conscious, perhaps many more unconscious. It is often the case that when it
comes to upbringing, the parents give little or no second thoughts to their position
of supreme authority when deciding what is in their child’s best interests. However,
parents are not the only ones who take part in the upbringing and education of
children, and teachers are often the ones whose influence can, at certain points in
life, be of even greater importance to the development of a person’s character and
the achievement of their full potential. Bearing in mind this beavy responsibility, but
also this great potential and opportunity, inasmuch as we can all agree that a good
education and upbringing both strive to such an ideal, in this paper we try to pinpoint
what ingredients such an education would consist of, and which methods it would
use to achieve its goals. We will make an attempt to elucidate both those clear and
obvious points of upbringing and education, if there are such, and also some that
are perhaps more tacit and unclear, in order to try and make a contribution to the
overall educational goal of helping to raise a more peaceful, tolerant, and humane

society.
2 Definition of and approaches to education and upbringing

To that end, we will begin by trying to define upbringing and education. This is in
itself a fairly challenging task, as there are many different definitions depending
greatly on the person giving them, and the field from which they come. As many as
there are, maybe we could say that they all have in common a general idea that both
upbringing and education comprise all those theories and practises that aim to help
a person grow in all their potentials and enable them to become capable of creating

a happy, meaningful life for themselves, while also contributing to their



L. Pektor, A. Golubovié: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships
Between Teachers/ Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 245
and Education

communities. In other words, the goal is to help people become capable of
contributing to a creation of a better and more humane society. This will necessitate
acquiring certain values, facts, skills, experiences, but that is not enough. It will also
require finding a way in which all these qualities, and many more, are presented to
the persons taught in such a way, and in such an atmosphere, that they can truly
make the most of them, but in their own, individual way so as to minimise the
opportunity for manipulation. When it comes to upbringing, as we’ve mentioned
eatlier, although it is often considered that its goals in most cases are clear, planned
and conscious, it is actually often the case that much of it ends up being carried out
in an unplanned, almost collateral fashion, and this is especially the case nowadays

in the modern wortld, filled with haste and deadlines.

As this collateral nature of upbringing seems to have great influence on the learning
process, it is only natural to try to define collateral learning in general, and one such
definition was offered by a great pioneer of contemporary philosophy of education,
John Dewey:

“Collateral learning in the way of formation of enduring attitudes, of likes and
dislikes, may be and often is much more important than the spelling lesson or lesson
in geography or history that is learned. For these attitudes are fundamentally what
count in the future. The most important attitude that can be formed is that of desire
to go on learning” (Dewey, 1952, p.49).

Historically, approaches to upbringing can, broadly speaking, be classified into two
categories: traditional or classical, and contemporary or progressive theories of
upbringing and education.! The main difference between them is the issue of centre
or hierarchy within the educational process. In the so-called traditional approach, it
is considered to be beyond question that the teacher is the central figure, the one
who has the knowledge, wisdom and the authority to pass them on in ways they find
the most effective.? The reasons for this seem straightforward. On the one hand,

there are teachers, experienced members of society who spent many years acquiring

! See more in Cahn Steven M., Classic and Contemporary Readings in the Philosophy of Education, New York, 1997. See
also Peterson Michael L., Philosophy of Education (Issues and Options), Leicester, 1986.

2 This is confirmed by the examples of many philosophers who wotked as tutors, like Locke, Kant and many others,
to name just a few.



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

246 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

knowledge and skills, who know the ways of the society and are well suited to teach
its values to youngsters who, on the other hand, lack all these features. If it is claimed
that the goal of any given society can justifiably be for that society to prolong its
existence by internalising its core values in the minds of its youth, and to prosper in
that way, then who could be better suited and equipped for the job than the most
experienced and learned members of such a society? And what point would there be
in youngsters being expected to add much of their own ideas and doubts to this

process, when they are not yet experienced enough to do so themselves?

However, as plausible as this may sound, what this type of educational atmosphere
tends to create is a highly hierarchical relationship between teachers and pupils, one
that lacks reciprocity and in which there is a sharp division of experience and
knowledge, but sometimes also of rights and abilities, where the pupils can easily
find themselves to be little more than passive recipients of fragmentary truths,
delivered to them in a monotone, unimaginative fashion, using inappropriate
methods. Be it that the teacher is supposed to instil current cultural, intellectual,
ethical, and, generally speaking, fundamental values of a society, as it was envisioned
by Plato, or that the goal of teaching is to exorcise culture from the pupil, as it was
desired by Rousseau, the sharp division in the teacher-pupil relationship remains,
and so do all its consequences. With the passing of time came different needs and
perspectives, and with them there also appeared the need for a change of perspective
on the part of educators and philosophers of education. They realised that this
centralised perspective is no longer good enough, and a more nuanced, more
collaborative approach is required. As is often the case with great paradigm shifts in
any field, so was it the case here that the progressive educators first shifted the focus
from one to the other end of the spectrum completely; the pupils came from the
periphery to the centre, relegating teachers to the role of mere moderators and
facilitators. Gradually, the tide is shifting toward a combination of these two
approaches, avoiding either of the extremes. That brings us to the perspective that
is gaining importance nowadays, one that we will also advocate here: the most
important factor in either upbringing or education, is neither the parent/teacher nor
the pupil/student alone. The most important factor is the relationship between them
and the atmosphere it creates, which must be conducive to the achievement of
needed knowledge, experience, acquisition of values, and all the rest that is needed

for the development of a mature, independent, and authentic person.



L. Pektor, A. Golubovié: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships
Between Teachers/ Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 247
and Education

While in the past it was taken somewhat for granted to be the case that, if there is a
proper what’ (embodied in the proper subject matter taught by teachers), there will
also be a proper %o’ (embodied in the proper ways of teaching and methods used).
This is no longer the predominant view. Today it is getting clearer that what is crucial
for any endeavour to be successful, be it in child-rearing or education, is the creation
ot building of a good, efficient and reciprocal relationship between the tutor/teacher
and the pupil/student.? This reciprocity should be based on mutual respect, care,
and desire to gain knowledge, values, and all inner and outer marks of good conduct
and action, which both sides will have to nurture and maintain. Therefore, the
wholesome teacher/student relationship is considered the key ingredient needed for
the authentic acquisition of knowledge, values, and skills to take place, none of which
should be neglected. In other words, this means that what should be in the focus of
the process of upbringing and education is the relationship between the one teaching

and the one being taught and developed into a mature person.

Even though we have now ascertained that much of upbringing and education is
done in collateral fashion, so that how something is said, done, or taught is as
important as what is taught, and that historical development of the field seems to
have progressed from teacher-centred to student-centred, to, finally, collaboration
between the two key parties, dialogue- and reciprocity-centred approaches to
education,* the main questions to tackle still remain: what does it mean to teach,
what should be taught, and how should we do it? We turn to these in the next

section.

3 Nel Noddings — one of the foremost contemporary philosophers of education said in regard to this context: “When
I became a teacher, I also entered a very special — and more specialized — caring relation.” Noddings, as found in:
Cahn, 1997, p. 471. She is referring here to the ethics of care, which she herself advocated.

+“A teacher cannot ‘talk’ this ethic. She must live it, and that implies establishing a relation with the student. Besides
talking to him and showing him how one cares, she engages in cooperative practice with him. He is learning not
just mathematics or social studies; he is also learning how to be one-caring. By conducting education morally, the
teacher hopes to induce an enhanced moral sense in the student.” Noddings, as found in: Cahn, 1997, p. 474.



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

248 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

3 Goals of education: What to teach and how to do it
31 Balance

Even if we decide that, based on available historical records, the relationship
between teachers and students is what matters most if we are to achieve the best
possible results, there is still the question of what these results should be, and which
educational goals we should set. This leads us to the question of an even more
general nature: what does it mean to educate, and are we even allowed to educate
anyone, since it will inevitably mean manipulating their development to an extent.
Since it is so that people cannot, in most cases, adequately educate themselves, and
without educated individuals societies at large cannot prosper, we must conclude
that upbringing and education are necessaty, considering the fact that no alternative
method for achieving the desired goal has yet been found. Then, if it is pragmatic to
agree to some extent of manipulation in order to educate and prosper, we must
choose the best possible goals to justify our intervention into the development of
others. Educating a person, a being of such complexity and potential for both good
and bad, cannot be reduced to achieving just a few simple goals; it cannot be just a
question of teaching this or that fact, or establishing discipline, just as it should not
be a question of mere personal preference for emotion over cognition, or cognition
over values for that matter. Rather, it should be a colossal endeavour, an attempt to
achieve a synthesis of many different factors, each of which is relevant and has its
place in the whole. In practice, this could mean that education is an art of finding a
proper ratio of, or balance between, knowledge and wisdom, cognitive and
emotional growth, upbringing and morality, discipline and freedom and many other

factors.

If we take a closer look at knowledge and wisdom, we can remember that, for
instance in antiquity, there was an idea that wisdom is the superior goal, but it cannot
arise without deep knowledge preceding it. Only if a deep enough level of knowledge
is achieved, if theory and practice are thoroughly intermingled, then wisdom, in the
form of skilled and virtuous living, will surely follow. Today, on the other hand, the
emphasis seems to be on knowledge in the form of memorising large amounts of
facts, which will lead to living some form of successfullives. Both of these approaches,

when analysed in isolation, run into problems, as it was frequently the case that



L. Pektor, A. Golubovié: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships
Between Teachers/ Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 249
and Education

theory did not lead to practice, and factual knowledge does not translate into living
successful or well-adapted lives, let alone happy ones. This idea was very poignantly
captured by Alfred N. Whitehead, who said: ““/.../ though knowledge is one chief
aim of intellectual education, there is another ingredient, vaguer but greater, and
more dominating in its importance. The ancients called it ‘wisdom™ (Whitehead, as
found in: Frankena, 1965, p.70).

If there is no wisdom without deep knowledge, which is perhaps also internalised
emotionally, and no theory, no matter how well memorised, guarantees that it will
be turned into practice, then bow something is taught could very well be of more
significance than the mere facts being taught. The key ingredient then becomes the
ability of the teacher to understand the personalities, experiences and needs of the
students in such a way’ so as to be able to present the lessons so artfully and skilfully
that it appeals to the natural need in them to search for more than just facts. This
potential exists in each person, but it must be brought to the surface. It needs to be
carefully guided (Noddings, as found in: Cahn, 1997, p. 473). In Whitehead’s

wonderful observation:

“Education is the guidance of the individual towards a comprehension of the art of
life; and by the art of life I mean the most complete achievement of varied activity
expressing the potentialities of that living creature in the face of its actual
environment. This completeness of achievement involves an artistic sense,
subordinating the lower to the higher possibilities of the invisible personality.
Science, art, religion, morality take their rise from this sense of values within the
structure of being. Each individual embodies an adventure of existence. The art of
life is the guidance of this adventure” (Whitehead, as found in: Frankena, 1965, p.
83).

5 Or, in the words of Nel Noddings: “The teacher receives and accepts the student’s feeling toward the
subject matter; she looks at it and listens to it through his eyes and ears. How else can she interpret the
subject matter for him? As she exercises this inclusion, she accepts his motives, reaches toward what
he intends, so long as these motives and intentions do not force an abandonment of her own ethic.
Inclusion as practiced by the teacher is a vital gift” (Noddings, as found in: Cahn, 1997, p.473).



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

250 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

It is now a bit clearer what was meant earlier, when we chose the word colossal to
describe the undertaking of upbringing and education of even a single person, let
alone of entire classrooms and generations of people. If it brings about an immediate
sense of apprehension at the thought of such an enormous responsibility, the feeling
is hardly unjustified, for it is truly a great responsibility; one that should not be taken
on lightly. This responsibility still undoubtedly rests far more on the shoulders of
teachers, since they are the ones who must ensure there is a good relationship
between them and the students. However, regardless of all possible hardships, once
we realise the potential rewards of boldly continuing in the face of such hardships,
it is of no wonder that so many continue to do so. It is perhaps in philosophy that
we can find the most inspirational idea for such a feat, when we are continuously
encouraged to develop a love for wisdom and persevere in our search for it for its
own sake, and for the sake of us all. Finding balance between knowledge and wisdom
could then come down to not just choosing what to teach, but also teaching in such
a way, and in such an atmosphere, that the students, while not being afraid to ask
questions and give ideas, learn not just the facts, but also how to learn, why learning
is rewarding, the value of knowledge (and wisdom), and how it is to be used, not just
to the advantage of oneself, but even more so to the advantage, or at least not
detriment, of others. Knowledge delivered in such a way, as challenging as it is to do
so, already has in it the seeds of future wisdom; such a theory is already halfway there
to practise. Whitehead offers additional support for such a view by stating: “Now
wisdom is the way in which knowledge is held. It concerns the handling of
knowledge, its selection for the determination of relevant issues, its employment to
add value to our immediate experience. This mastery of knowledge, which is
wisdom, is the most intimate freedom obtainable” (Whitehead, as found in:
Frankena, 1965, p. 706).

As important as establishing and maintaining a delicate balance between knowledge
and wisdom is, it is not enough in itself to ensure a wholesome educational process.
One other important part was already hinted at in the previous paragraph, and that
concerns the balance between discipline and freedom. Just as it was the case with
knowledge and wisdom, so it will also be with freedom and discipline that neither of
them should have dominance over the other; rather, they should be complementary.

At certain situations or phases of development, more freedom is required; at others,



L. Pektor, A. Golubovié: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships
Between Teachers/ Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 251
and Education

more discipline.® However, discipline should never just be in the service of
maintaining a formal position of authority; just as authority, if exercised propetly,
can be conducive to a good working atmosphere. Similarly, freedom should not be
used as a substitute for creating a good relationship with pupils. This delicate balance
between freedom and discipline can at times be the trickiest for the teachers to
navigate, because it often entails walking the thin line between being overly
permissive and too rigid or authoritarian in behaviour. As Whitehead again points
out: “The only avenue towards wisdom is by freedom in the presence of knowledge.
But the only avenue towards knowledge is by discipline in the acquirement of
ordered fact. Freedom and discipline are the two essentials of education/.../”
(Whitehead, as found in: Frankena, 1965, p. 76). And, furthermore:

“The real point is to discover in practice that exact balance between freedom and
discipline which will give the greatest rate of progress over the things to be known.
I do not believe that there is any abstract formula which will give information
applicable to all subjects, to all types of pupils, or to each individual pupil; except
indeed the formula of rhythmic sway which I have been insisting on, namely, that in
the earlier stage the progress requires that the emphasis be laid on freedom, and in
that in the later middle stage the emphasis be laid on the definite acquirement of
allotted tasks” (ibid., p. 80-81).

As we can see, it is very difficult to find the right way for students to be able to
acquire all the necessary knowledge, experiences, and values efficiently, and to, on
top of that, be able to apply them when appropriate circumstances arise. For this
reason it is crucial to recognise who should be doing what and in what ways. In other
words, it is very important to sef the proper roles (or, to put it differently, to properly
calibrate the teacher/student relationship) in the best way possible.

We can now get a better grasp on the meaning of the term finding delicate balance betseen
different aspects of education, not just in general, but in working with every individual in

patticular. When we consider the teacher/student relationship, one could in a way

¢ This aspect was considerably researched and developed by well-known psychologists, such as Piaget
and Kohlberg, but also by their colleagues Gilligan and Noddings.



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

252 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

draw a parallel between a teacher and a doctor, the kind of which was drawn by

Peterson.

“The art of teaching must rather be compared to the art of medicine. The teacher
works with the inner principles of human nature in somewhat the same way as the
physician works with the physical principles of health. Just as the physician attempts
to get the body to the point where it can heal itself, the teacher must help bring
students to the point at which they can learn on their own” (Peterson, 19806, p. 113).

What is particularly significant about this parallel is that it also emphasises the
importance of both cognitive and affective dimension of teaching. Just as a physician
must simultaneously have all the cognitive and factual skills necessary for them to
propetly do their job, so must a teacher possess thorough knowledge of all the
subjects that the students are to be taught, and be skilful and meticulous, one could
even say wise, in the manners in which all this can be propetly used in practice.
However, as necessary as such competence is, it is not enough, as both physicians
and teachers must be at the same time motivated by deep and sincere care for people
in general, and every patient/student they meet in particular.” While this genuine
emotional drive is welcome to propel them forward against any obstacle they
encounter, they must still be vigilant lest they allow their emotions to cloud their
judgement or make them favour some patients/students over others. So, one could
say that in this one metaphor, all the balance we discussed so far is included: wisdom
and knowledge, reason and emotion, facts, values, morality, but also freedom and
discipline, because everything should be incorporated in one’s personality, and yet
nothing should dominate over other factors to the detriment of the overall goal.
Thus, we are once again made aware of the great complexity involved in creating

just the right kind of relationship between teachers and students.

All of the guidelines mentioned until now really in a way presuppose that teachers,
if they are even to see value in all these ideals and attempt to realise them, must
themselves be virtuous people to begin with, or at least strive towards it (Comp.

Noddings, as found in: Cahn, 1997, p. 473). That means that they were taught or

7 “Besides engaging the student in dialogue, the teacher also provides a model. To support her students

as ones-caring, she must show them herself as one-caring” (Noddings, as found in: Cahn, 1997, p. 473).



L. Pektor, A. Golubovié: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships
Between Teachers/ Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 253
and Education

helped to become this way by some people who worked with them in their own
upbringing and education, which in turn seems to suggest that virtue can be taught.
As intuitive as it sometimes seems to make this claim, it is not uncontroversial, since
the debate about whether or how virtue can be taught, or even what virtue really is,
has been going on since the very beginning and it is showing no signs of reaching a
state of lasting consensus. One of the many authors who were keenly aware of this

problem was Richard Peters, who wrote:

“Is it the ‘correct opinion’ and conventional behavior of well-brought-up people?
Or is it conduct based on a grasp of fundamental principles? There is a
corresponding difference in what is emphasized in moral education. On the one
hand there is an emphasis on habit, tradition, and being propetly brought up; on the
other hand there is emphasis on intellectual training, and on the development of
critical thought and choice” (Comp. Noddings, as found in: Cahn, 1997, p. 473).

Still, as we can see, it would seem very difficult and, even perilous, to completely
separate education for cognitive growth and critical thinking from education for
morality and values, so teaching about virtue should, by all means, in some form also
be presented as part of the teaching process and the relationship we have been
constructing.® But how is it that we should go about doing that? An author that can
be of great assistance on this issue is one of the greats of philosophy of education,

John Dewey.
3.2 Dewey’s insights regarding upbringing and education

John Dewey is one of the greatest pioneers and innovators in the field of philosophy
of education in contemporary times, so it should not come as a surprise that he was
aware of all the factors we have discussed and has tried to find ways in which all of
these can be used to achieve the best possible educational results. These can be laid
out in terms of helping people develop their innate potential for living in creative,

humane, democratic and prosperous societies. The best way to do this is by teaching

8 “Everything we do, then, as teachers, has moral overtones. Through dialogue, modelling, the provision of practice,
and the attribution of best motive, the one-caring as teacher nurtures the ethical ideal. She cannot nurture the student
intellectually without regard for the ethical ideal unless she is willing to risk producing a monster, and she cannot
nurture the ethical ideal without considering the whole self-image of which it is a part” (Noddings, as found in:
Cahn, 1997, p. 474).



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

254 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

them to embody all these virtues as individuals. To this purpose, he was preoccupied
with achieving a synthesis of all the seemingly opposed factors of life, which

manifest in the microcosm of education:

“/.../ to external discipline is opposed free activity; to learning from texts and
teachers, learning through experience; to acquisition of isolated skills and techniques
by drill, is opposed acquisition of them as means of attaining ends which make direct
vital appeal; to preparation for a more or less remote future is opposed making the
most of the opportunities of present life; to static aims and materials is opposed

acquaintance with a changing world” (Dewey, 1952, p. 5-0).

Most of his ideas which we shall analyse come from the work he wrote in the later
part of his life, Experience and Edncation (1952). It is there that he discussed the
relationship and the differences between traditional and progressive approaches to
education, himself being the bearer of many progressive ideas and practices. To him
it went without saying that the moral component of education cannot and should
not ever be separated from the cognitive one, but should instead be deeply
intertwined with it. He was a resolute opponent of any traditional sense of morality
based on enforcement of obedience to authority, conventional thinking, or dogmas
of any kind, and advocated for an open society that would be in constant search for
new and better solutions to any existing problems. These solutions would also be
put to constant tests to determine their efficacy, and then be readily substituted for
better ones as soon as it would be possible. He wanted to accentuate the need for
continual reassessment and the need to continually update our moral influences and
practices, not so much when it comes to individuals, but more so because of societal
influences. He was a staunch believer in democracy, and believed that if democracy
is to be propetly exercised, personal experiences of the students must be given
enough space and value in the educational process, since it is these children that will
create future societies. The emphasis is not on any kind of objective understanding
ot value being placed on a child’s personal experience; it is unclear whether it is even
possible to do that. Rather, the main idea is that each experience carries in itself a
potential, a pragmatic value which, if propetly recognized and used, can lead to a
multitude of other quality experiences, which will merge to create a life of rich and
meaningful experiences. It is precisely here that the crucial role of the teacher enters

the stage, for it is completely up to the teacher to be mindful and artful in creating



L. Pektor, A. Golubovié: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships
Between Teachers/ Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 255
and Education

such an atmosphere and making such use of the subject at hand, so it will serve as
an impetus for the students to come up with new ways of thinking and reasoning,
and in such a way their current experiences can become springboards for future,
novel ones. In Dewey’s own words: “It thus becomes the office of the educator to
select those things within the range of existing experience that have the promise and
potentiality of presenting new problems which by stimulating new ways of
observation and judgement will expand the area of further experience” (Djui
[Dewey], 1966 [1970], p. 90). And also: “/.../ the central problem of an education
based upon experience is to select the kind of present experiences that live fruitfully

and creatively in subsequent experiences” (Dewey, 1997, p. 28).

Dewey is primarily concerned with students’ growth, and therefore the main role of
the teacher is to facilitate such growth — cognitive, moral, emotional, psychological,
and creative. In general terms, Dewey defines any growth as any considerable
improvement in one’s living experience, and this is a process that should be in
motion as long as we live (Dewey, 1952, p. 42). This is achieved through creative use
of various techniques and methods at the teachers’ disposal. It will take skill,
perseverance, and dedication to be able to adjust to all different situations that arise,
and to find ways to personalise the approach when needed, so that, whenever
possible, every student can get the most out of any situation. That can be a daunting
experience, but that is where the challenge lies. Sometimes this will entail helping
and guiding students, especially the younger and more inexperienced ones, to learn
how to make decisions for themselves, and in this process to build their character
(Dewey, 1997, p. 12). Another crucial aspect of this growth, according to Dewey, is

the development and continual refinement of the students’ skills of critical thinking,

Reflective thinking is a matter of particular significance in Dewey’s theory, since it
is, on the one hand, unequivocally connected to the refinement of moral sensibilities
in students, with which it develops concurrently; and on the other hand, it
encompasses a wide variety of different abilities and skills within itself, all of which
require time and effort to be properly developed. Some of these abilities and skills
are classified as observational, emotional, questioning, imaginative, inferential,
experimenting, and consulting abilities, as well as the abilities of argument analysis,
judging, and deciding (Hitchcock, 2018). Due to the limited scope of this paper, we

shall say a bit more only about emotional and consulting abilities. When it comes to



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

256 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

emotional abilities, they are of vital importance to the healthy development of
children, but are frequently unwisely neglected in education in favour of exclusive

rationality, especially nowadays (Hitchcock, 2018).

This is potentially a grave mistake, since children are emotional by nature (just like
adults), and if they are not taught how to relate with their emotions, as well as adjust
them to the occasion from an early age, they will suffer consequences for the rest of
their lives. Emotions are an integral part of any healthy personality and should, just
like curiosity and enthusiasm for discovering the world around us, which children
have in abundance, be encouraged instead of suppressed. Suppressing them can only
result in them erupting back to the sutface later on, usually in unpredictable and
harmful ways. As for consulting abilities, these are primarily concerned with teaching
students to always look for credible and trustworthy sources of knowledge or
veracity in any given field of interest, which is again closely tied with morality, as well
as with many of the aforementioned parts of critical thinking abilities (Hitchcock,
2018). To sum up, it is clear that both emotional and consulting abilities, as parts of
the same package, which we call critical or reflective thinking, depend on their proper
implementation on the establishment of wholesome relationships between people,
in particular between teachers and students, but also between all members of a given
society. Therefore, it is also clear that these relationships really determine the quality
of upbringing and education.

Again, just as it was the case with all of the factors analysed before, all of these
abilities are inseparable from one another, and each and every one of them has an
important role to play in a life of a truly well-developed and humane individual, the
kind of which would be the desired end result of a formal, wholesome process of
upbringing and education, which was succinctly described here. It is to be
remembered, however, that these are just guidelines, ideals to strive for, not to be
imposed on anyone, and that there are many different ways in which they can be
implemented and taught. Furthermore, it is worth noting that a true process of
education and upbringing is a lifelong process, filled with mistakes, doubts,
problems, and obstacles, all of which can become milestones on the way to ultimate
success. Still, they all invariably depend on the quality of the relationships we
establish between each other.



L. Pektor, A. Golubovié: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships
Between Teachers/ Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 257
and Education

4 Conclusion

In this paper, we discussed the importance of upbringing and education for the
development of happy, well-balanced and humane individuals and societies. We gave
a short overview of what is usually thought of as upbringing and education, what
can be said to be the most commonly held goals of these endeavours, and briefly
described what was historically considered to be of most importance to the
educators advocating either traditional or progressive educational approaches.
Between these two perspectives, most commonly placing the focus of their attention
cither exclusively to teachers or students, we advocated the view that contemporary
developments ask for a middle way — placing the relationship between them and
their collaboration in search for knowledge and acquisition of basic, fundamental
values in the centre. This view gives them equal importance, with teachers being the
ones tasked with creatively guiding, nurturing, and creating the atmosphere and
conditions conducive to achieving the best possible results. More precisely, we
described parts of what should be taught in such a process, and how it could be
done, using primarily (but not exclusively) the insights of John Dewey to create a
compelling case for a truly contemporary upbringing and education, based on
wholesome relationships, primarily between teachers and students, and then
everybody else. The finer details and intricacies of this relationship can serve as basis
for a future paper related to this topic.

References

Cahn, S. M. (1997). Classic and Contemporary Readings in the Philosophy of Education, McGraw-Hill
Companies.

Djui D. [Dewey, J.|. (19606). Vaspitanje i demokratija (nvod u filosofiju vaspitanja), Obod.

Dewey, J. as found in: Frankena, W. K. (1965). Philosophy of Education, Macmillan.

Dewey, J. (1952). Experience and Education, Macmillan.

Dewey, J. (1997). Experience and Education, Free Press.

Frankena, W. K. (1965). Philosophy of Education, Macmillan.

Hitchcock, D. (2018). “Critical Thinking.” In E. N. Zalta and U. Nodelman (eds.), Stanford
Engyelopedia of Philosaphy. Retrieved from: https:/ /plato.stanford.edu/entires/ critical-thinking/

Noddings, N. as found in: Cahn, S. M. (1997). Classic and Contemporary Readings in the Philosophy of
Education, Macmillan.

Peters, R. S. as found in: Frankena, W. K. (1965). Philosophy of Education. Macmillan.

Peterson, M. L. (1986). Philosophy of Education (Issues and Options), Intervarsity Press.

Whitehead, A. N., as found in: Frankena, W. K. (1965). Philosophy of Education, Macmillan.



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

258 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK




SOKRAT MED APORETIKO IN
ELENKTIKO: JE SOKRATSKI DIALOG
ZA POTREBE POUCEVAN]JA
FILOZOFIJE PREVEC IDEALIZIRAN?

10.18690/um.ff.

978-961-299-082-4

BORIS VEZJAK

Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija
botis.vezjak@um.si

V poucevanju filozofije, vzgoji in filozofiji poucevanja in filozofiji fll\]i:lli ::t‘:‘ii
za otroke nastopa sokratski dialog kot izjemno pogosta pedagoska
metoda, kanonizirana tudi v splo$ni literaturi, posveceni didaktiki I
filozofije. Vprasanje, kaj je sokratski dialog po svoji vsebini, bi filozofija za otroke
morali v danem kontekstu natanéneje postaviti v primerjalni
obliki, ga definirati in pojasniti. Ugotavljamo, prvi¢, da se
zgodovinski sokratski dialog in sodoben, kakr$nega najdemo v
filozofiji vzgoje in poucevanja, razlikujeta do te mere, da bi lahko
upraviceno dvomili v pravilnost poimenovanja. Drugi¢, v
sodobnih razlicicah sokratske metode ni elementov aporetike in
elenktike. Oba sta specificna za sokratsko filozofijo do te mere,
da ju ne moremo »nadomestiti« z nobenim novejsim konceptom.
Posledicno, tretjic, je nemogoce govoriti o sokratskem dialogu v
filozofiji vzgoje in poucevanja v zares natancnem in strogem
pomenu besede, zato je tovrstno poimenovanje bolj ali manj

figurativno, raba pa idealizirana.




DOI

s o SOCRATES BETWEEN
N APORETICS AND ELENCTICS:

IS THE SOCRATIC DIALOG TOO
IDEALIZED FOR THE NEEDS OF

TEACHING PHILOSOPHY?

BORIS VEZJAK

University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia
boris.vezjak@um.si

Keywords: In the philosophy of education and philosophy for children, the

Socratic methods,

Socratic dialogue appears as a common pedagogical method, also
~ canonised in the literature on the didactics of philosophy. The
philosophy Pl question of what the Socratic dialogue is in the given context
should be specified, defined and explained in comparative form.
We conclude, firstly, that the historical Socratic dialogue and the
one found in philosophy of education and teaching differ, so that
one could justifiably question the correctness of the naming,.
Second, the modern versions of the Socratic method lack the
elements of aporetics and elenctics. Both are characteristic of
Socratic philosophy and they cannot be replaced by any newer
concept. Thirdly, it follows that it is impossible to speak about
the Socratic dialogue in the philosophy of education and teaching
in a precise and strict sense of the word. This kind of naming is

figurative, and the use is idealised.




B. Vegjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe pouncevanja 261
filogofije preve idealiziran?

1 Uvod

V filozofiji vzgoje, kritichega misljenja in obenem vzporedno Se zlasti pri
oblikovanju nacel filozofije za otroke nastopa sokratski dialog kot izjemno pogosta
in celo s priporocili pospremljena pedagoska metoda, kanonizirana tudi v splosni
literaturi, posveceni didaktiki filozofije. Pouk filozofije je veckrat opisan kot »prostor
dialoga« (Kotnik, 2007, 132). Njegova vsebina, delezna dolocene prenove in veckrat
navzoca tudi v zasnutku tako imenovanega neosokratskega dialoga, recimo pri
Stevilnih avtorjih, kot so Nelson (1949), Heckmann (1988) in Littig (2004), ni ostala
povsem enotno dorecena. Vprasanje, kaj je sokratski dialog po svoji vsebini, bi
morali v danem kontekstu zato $ele natanéneje postaviti v primerjalni obliki, ga
najprej definirati in pojasniti, na kaj v opisu z njim merimo, ko ga obravnavamo

znotraj Sirokega podrocja sodobne filozofije.

S tem $e ne bomo popolnoma odpravili tezave z njim v ameriski tradiciji, kjer sta ga
razvijala Lipman (1988) in Sharp (1991), pri cemer sta se oba avtotja pri svojem delu
opirala tudi na klasicne filozofske avtorje, kakr$na sta J. Dewey in C. S. Peirce.
Programi filozofije za otroke so v tej zastavitvi kot osnova u¢nih nacrtov filozofskih
raziskovanj v osnovnih in srednjih $olah zaceli slediti sokratski metodi, ki je druga¢na
od tiste, oblikovane v evropski tradiciji sokratskega dialoga, ki nas uci misliti (Fisher,
2003). S tem se temeljna dilema $e zaplete, saj omenjeni dialog lahko figurira in opise
razlicne metode filozofskega raziskovanja. Poraja se temeljna zadrega razmerja med
njim v izvorni inacici in njegovo uporabo danes, obenem pa tudi transmisije same
metode. Poskusal bom pokazati, da je ravno metoda dialoga, upostevajoc vse njene
elemente, kakr$ne najdemo predvsem v opisih Sokrata v Platonovih dialogih, v
primetjavi s svojo izvorno obliko v izrazito veliki meri spremenjena in, kar je Se zlasti
vredno poudarka, na neki tocki danes zelo verjetno tudi idealizirana. S tem se
priblizamo ne preve¢ optimisticnemu zakljucku: ¢e sta sokratski dialog in posledi¢no
metoda v izvornem smislu, kakrSnega definirajo interpreti Platona in Sokrata,
bistveno druga¢na od sodobnih rab, kar bom poskusal zagovarjati, je treba dolo¢iti,
s ¢im lahko upravi¢imo zacetno sklicevanje nanju. Toda to $e ni vse, ¢e upostevamo

navedeno metodi¢nost, je opisana tezava v osnovi podvojena.

Moje opozorilo bo zato veljalo premalo natanéni rabi pojmov. Prvi¢ in predvsem
velja poudariti ze, da ni povsem jasno, ali je dialog v metodoloskem smislu Sokrat

res uporabljal v zelo homogenem smislu predpostavljenih procedur vodenja



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

262 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

pogovora s sogovorci (Scott, 2002, 2). Ce morda Sokrat sploh ni imel izdelane
metode, to moznost bom sicer zavracal kot manj verjetno, a jo ilustrativno dodajam
v svarilo, je lahko nase sklicevanje na sokratski dialog Zze po sebi vprasljivo, kolikor
metodic¢nost jemljemo za bistveni element njegove definicije. Drugi¢ in ne manj
pomembno pa bo veljalo $e, da se zaradi dolocenih elementov opisana zgodovinska
sokratska metoda za nekatere oblike poucevanja filozofije danes zdi bolj kot ne
neprimerna. Ce je zares tak$na, v strogem smislu zatorej neprimerna za cilje, ki jim
sledimo, smo pritrdili tezi o idealizaciji, kar bi nas moralo pripeljati do resnega
dvoma, v kak$ni meri je na novo konceptualizirani dialog v filozofiji za otroke in
filozofiji vzgoje in poucevanja v sodobnih rabah res sokratski v polnem in izvornem
smislu. Nadalje pa e, kaj bi pomenila ugotovitev, da ni takSen; da so klju¢ni avtorji
teh rab videli dolocene podobnosti ali si le zeleli taksnega poimenovanja po

znamenitem anticnem mislecu, ne sme obveljati za zadostno pojasnilo.

Filozofija za otroke veckrat taksativno nasteva posamicne spretnosti: »oblikovanje
mnenj, analiziranje, sintetiziranje, primerjanje, klasificiranje, postavljanje vprasanj,
iskanje hipotez, izpeljevanje, odkrivanje predpostavk in posledic, resevanje
problemov« (Hladnik in Simenc, 1999, 5), toda predpostavljeno do njih najveckrat
pridemo skozi dialosko proceduro. Razpravo o tem, kaj tvori razliko med
zgodovinskim sokratskim dialogom in njegovimi aktualnimi artikulacijami rab, bi
zato lahko razdelili na $tevilna delna vprasanja, vredna intenzivnejSega pretresa; naj

spodaj nastejem tri in pri tem povzamem doslej povedano.

(a) Prvo vprasanje je, ali je tak$na raba po svojem imenu in vsebini danes upravicena
in v kaksni meri je zgolj prevzela ime?

(b) Drugo zadeva odnos med sokratskim dialogom in metodo: ¢e drzi, da je prvi
bistveno obarvan z njemu lastno metodo, kaj metodi¢nega v sokratskem smislu
se ohranja v sodobnih artikulacijah?

(c) Tretje nas nato pripelje do mozne teze: ¢e v njem taksne metode ne najdemo,
torej zanjo znacilnih elementov, mar ni Ze samo navedeno dejstvo dovolj dober
indikator, da je sokratski dialog po svojem formatu in vsebini osiromasen do te

mere, da smemo podvomiti v ustreznost sodobnega poimenovanja?



B. Vegjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe pouncevanja

filogofije preve idealiziran? 263

2 O izvorni naravi sokratskega dialoga

Da bi zadovoljivo odkrili, kaj se skriva za konceptom sokratskega dialoga danes pri
pouku filozofije in tem, kar sta nam v historichem kontekstu razprave v izrocilo
predala predvsem Sokrat in Platon, je preprosto treba primerjati obe rabi in odkriti
razlike. Trdil bom, da sta elenktika in aporetika pri obeh anti¢nih mislecih tista
nepogresljiva strukturna elementa, ki v sodobnih artikulacijah ne samo izostaneta,
ampak bi bila metodi¢no za poucevalne namene tudi izrazito moteca, zaradi cesar
imamo dovolj dobre razloge za vnovicni premislek, kaj je od izvornega dialoga v

novih inacicah zares ostalo »ohranjenega«.

Ker je zgodovinsko vzeto sokratski dialog, kakr$nega nam najbolj ustrezno in
avtenti¢no zagotovo opisuje Platon, bistveno obarvan z obema, hkrati pa se v
njegovih aktualizacijah oba navedena elementa danes popolnoma izgubita, bom
zagovarjal staliS¢e, da vsebuje historicna verzija nepogresljive prvine, ki so v
aktualizacijah postali nebistveni in morda zaradi svoje odsotnosti celo na najboljsi
nacin dokazujejo, da je polna raba pojma »sokratski dialog« strogo vzeto
neupravicena. Kar je ob njunem izostanku ostalo v rabi, je kve¢jemu zelo ohlapna
forma dialoskosti, ki se v tem smislu ne ujema ve¢ s sokratsko inacico in z njenimi
posebnostmi; ¢e razumemo razliko obeh v tej perspektivi, si potemtakem ne zasluzi
takega poimenovanja in tudi ne sklicevanja. Kajti kakorkoli ze morda nimamo
popolne vednosti o njegovi vsebini in naravi, pa povsem zanesljivo vemo, da so bili
zgodovinski sokratski dialogi elenkti¢ni in aporeti¢ni. Trdil bom potemtakem, da
elenchus in tudi aporia zato danes nista le z veliko tezavo uporabljiva za cilje
poucevanja, ampak se zdi, da bi bila njuna vpeljava v situaciji vzgoje in poucevanja

morda celo striktno neproduktivna in odvecna.

Na zacetku zelim zato zacrtati, kaj je sokratski dialog v zgodovinskem smislu in kaj
je v filozofiji vzgoje in poucevanja. Zagotovo gre za eno najbolje raziskanih podrocij
Platonove in Sokratove filozofije, kjer je dialektika je kot ves¢ina pogovarjanja
(dialoga) ¢vrsto povezana z obema. Po drugi strani ostaja bistveno bolj nejasen pravi
izvor dialogiziranja, kajti po nekaterih podatkih je Platonov ucenec Aristotel
prepoznal njegovega zaCetnega inovatorja v Zenonu iz Eleje: »(Aristotel) pravi, da je
Empedokles (kot) prvi iznasel retoriko, Zenon pa dialektiko« [gnor mp@tov
‘Epnedordéa pnropu)yv eDpely, Znvwvae 8¢ Soakextinny] (DK 29 A 10).



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

264 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Ceprav mnogi raziskovalci menijo, da je bil Sokrat najvedji dialektik anti¢ne Gréije,
se zdi, da izraz Swxhextiny, torej nekaksna »pogovorna veséinag, kjer je beseda
etimolosko izpeljana iz besede za pogovor, »dialogg, je njen prvi avtor Platon (Kahn,
2012, 158-174). Splosno znano je, da so Platonovi spisi skoraj v celoti zapisani v
obliki dialogov oziroma pogovorov med Sokratom in drugimi somescani, v srednjih
in poznejsih dialogth pa Platon sicer preide od prikazovanja metode ucitelja k
opisovanju svoje metode in v njih zato najdemo podrobnejso analizo njegovega
pogleda na dialektiko kot filozofsko metodo za doseganje resnice (Fink, 2012;
Roberts, 1973). Poznejsi dialogi tudi nakazujejo, da se s procesom dialekti¢nega
»prebijanja« do resnice lahko fenomenalno izkustvo v smeri izku$anja pojavnosti
popolnoma izniéi, s ¢imer se na koncu poti povzpnemo do brezpogojne resnicnosti,
ki se skriva onstran pojavnosti (McEvilley, 2002). Kon¢no je prav zato dialektika pri

Platonu tako rekoc¢ razglasena za filozofsko metodo.

Aristotel je, kot receno, pojem dialektike nasel Ze pri Zenonu iz Eleje (Kullmann,
2012, 296-316), toda ceprav ta ni bil dialektik v prej opisanem pregnantnem
pomenu, njegove znamenite aporije uporabljajo metodo posrednega dokazovanja,
da bi razkrile protislovije v predpostavljeni tezi, s ¢imer nato prvotna teza postane
napacna (Hanhijarvi, 2015). V tem smislu je, kot beremo v Aristotelovem
izgubljenem dialogu z imenom »Sofist« (Diog. Laert. VIII, 57; IX, 25), vescino
nasprotovanja z besedami, kar ocitno odlikuje njegovo dokazovanje, ocenil za delo
»iznajditelja dialektike (ebpet)c Sroakextinfic). Dialektika je tukaj v »zenonovskem«
smislu manj posvecena temu, kar razumemo kot izmenjavo mnenj, in je bol]
spretnost utemeljevanja, pri cemer v postopku ne sledimo nekim nujnim,
samorazvidnim ali vnaprej dokazanim predpostavkam, temvec¢ vanje, kot v splosno
sprejeta prepricanja in mnenja drugih mislecev, podvomimo in jih potem prikazemo

kot neresnic¢na in neprimerna.

Platon je, ¢e povemo zelo Solsko, naravo resni¢nosti ugledal v idejah oziroma
oblikah, ki so nekaksni vzorci za stvari v tem svetu, do definicije idej pa pridemo
ravno z dialekti¢nim, torej »pogovornim« prizadevanjem skoz tehtanje stalis¢ (Kahn,
2012, 159). Ce v postavljeni hipotezi odkrijemo protislovja ali nedoslednosti, potem
je treba poiskati novo trditev in ta mora nadomestiti prvotno hipotezo. Proces se
nadaljuje, dokler ne prispemo do najvisje resnice in spoznanja (Roberts, 1973). S tem
platonska dialektika zasleduje ravno vprasanja o resnicnosti skozi ponavljajoci se

proces utemeljevanja, vendar je med Sokratom in Platonom pomembna razlika v



B. Vegjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe pouncevanja

filogofije preve idealiziran? 265

procesu dialekti¢cne metode: znotraj sokratskega metodicnega pristopa se odkrivajo
pomanjkljivi argumenti z zeljo po izpostavljanju nevednosti, Platon pa si prizadeva

ugotoviti resnico in razkriti vednost, ne nevednosti.

Sokrat svoje sogovorce dejansko sili, da bi si prizadevali za skupnim ciljem skozi
sledenje resnici, kar pomeni, da mora vsak udelezenec opustiti svojo pozicijo in s
tem vnaprej$nje prepricanje, da je njegova apriorno vecvredna ali boljsa. Skupno
dialekti¢no raziskovanje je zato po nujnosti kolektivni napor, resnica je tako rekoc
komunitarni cilj, kar pomeni, da mora biti po svoji naravi vedno predpostavljena kot
bistveni moment filozofskega raziskovanja, kot ugotavlja Platon v dialogu
»Sofist« (230b4—d4). Poseben, ze nekolikanj aristotelski je primer razumevanja
dialektike, kot jo opise Platonov dialog »Parmenidg, kjer je s tem pojmom opisana
argumentacijska vaja v razpravi (Parmenid, 135d), torej nekaksna analiza razlicnih
hipotez. V te vrste zasnutku jo je Platon zgradil in postavil proti sofistiki in eristiki,
s katerima se spopada na primer v dialogih »Sofist« in »Evtidem«. Dialektika je zato
nasledila tradicijo »nasprotnih« govorov, kakr$ne najdemo predvsem pri Protagori,
pa tudi Aristofanu in Tukididu (Zilioli, 2007).

Kasneje pride v razvoju pojma do $e enega pomembnega premika — Platonov ucenec
Atristotel je dialektiko razumel predvsem kot ncke vrste vezbo ali tekmovanje v
argumentaciji oziroma kot nekaj, kar Kullmann (2012, 298) imenuje »akademska
gimnasti¢na debata«: ta je bila tedaj tako reko¢ obvezni del intelektualne elite anticne
Grcije. 'V opisanem smislu je dialektika postala preprosto svojevrstna vescina
spretnega argumentiranja znotraj nasprotnih mnenj, ki jih moramo predstaviti kot
teze in antiteze. Zato se Aristotelova »Topika« tudi bere kot priroc¢nik dialektike in
manj kot teoretska ekspertiza o njej, oziroma ¢e povzamem definicijo Robertsa
(1973), je omenjeni spis poln »intelektualnih vaj« in kon¢no tudi zelo spominja na
Platonov dialog »Parmenid«. Aristotel sicer predpostavlja, da je mogoce dostopati
do prvih nacel vseh vej znanosti skozi kriticno preverjanje mnenj, vendar pri tem
dialektike ne vidi kot osnovnega sredstva za doseganje znanstvene resnice, kar je za
svoj cilj jemal njegov ucitelj (Kullmann, 2012; Roberts, 1973). Povedano drugace,
kot empirist, ki je dal prednost cutnemu zaznavanju in izkustvu naravnega sveta, je
po svoje razvrednotil dialekticno sklepanje kot nezadosten postopek za preverjanje
trditev, s tem pa namenil odlo¢ilno prednost empiriéni znanosti (Fink, 2012;

Roberts, 1973). Zaradi zavracanja in kasnejse vpeljave formalne logike v filozofiji se



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

266 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

zato dialektika v dobr$ni meri poslovi kot uspesna metoda filozofiranja za kar nekaj
stoletij.

Med dialekticno vescino in dialogom obstaja opisana povezava, prva je predvsem
metodi¢no obarvan dialog. Vendar sokratski dialog, ki je v prakti¢nem smislu vaja v
dialekti¢ni oziroma pogovorni spretnosti, vsebuje kar nekaj posebnosti. Da bi ga
opredelili dovolj natanc¢no, si moramo predociti mozne kontekste oblikovanja
dialoske tehnike, upostevati pa tudi eticne implikacije. Ksenofont v svojith »Spominih
na Sokrata« (Memorabilia V, 12) opiSe Sokratov osnovni cilj pogovora, da »postanejo
ljudje kar najboljsi in najsrecnejsi«, zato je dejansko temu namenjena tudi vescina
razprave, kjer je slednjo pojasnil kot nekaj, kar izvira »iz tega, da prijatelji med
skupnim posvetom predmete pogovora razdelijo na posamezne vrste. Vsakdo bi se
zato moral na to kar najbolje pripraviti in se temu kolikor le mogoce posvetiti, kajti
ob razpravi se ljudje razvijejo v najboljSe posameznike, najbolj sposobne voditelje
ter velike mojstre dialektike.« (Memorabilia V,12)

Dialogu je torej, zdaj ze vidimo, imanentna tudi eticna komponenta doseganja
stecnost, ¢e vetjamemo Ksenofontu. Razprava kot SwhéyecOu (dialégesthai) pti
Platonovem Sokratu kot kompleksna zasnovana praksa z vec¢ elementi ne stece na
arbitraren nacin, ampak je skozi njo opisan dovolj natancno opredeljen postopek
poizvedbe, izvaja se s pomocjo vprasanj in odgovorov. Predpostavka, da bomo
preko razli¢nih ali nasprotnih stali$¢ prisli do nekega visjega spoznanja in s tem do
»resnice, je bistvena: dialektika je dejansko metoda opredeljevanja »resnice« skozi
poizvedovanje in odgovarjanje, torej proceduro izmenjave vprasanj in odgovorov,
ki terja sprasevalca in sprasevanca, nekoga, ki postavlja vprasanja, in tistega, ki so mu
zastavljena. Sokratski dialog je po svoje, kot pravi Pobezin (2018, 321), $irsi od tega,
kar najdemo pri Platonu in Ksenofontu, sicer zvestih popisovalcih Sokratovega
zivljenja, in obstaja ve¢ pricevanj, da se je verjetno ze v casu njunega zivljenja razvil
celo zanr »sokratskih dialogov«. Se veg, ugotovimo lahko, da je omenjeni zanr bil
navzo¢ najkasneje v casu Aristotelovega vrhunca (Kahn, 2012, 158), saj slednji
omenja njihovo tradicijo in jih tudi poimenuje s tem imenom (Xwxpattnol Adyor —

Sokratikoi 16goi); o tem beremo v Aristotelovi »Poetiki« (1447b).



B. Vegjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe pouncevanja

filogofije preve idealiziran? 267

3 Manjkajoca ¢lena: aporetika in elenktika

Indikativna za opredelitev »pedagoskega« statusa dialektike in dialoga v Platonovem
opusu je sedma knjiga »Drzave«, v kateri najdemo zanimivo tocko razprave med
Sokratom in Glavkonom o izobrazevanju filozofov, kjer prvi zavraca uporabo
dialektike v primeru tistih, ki so premladi in se v svoji »nezrelosti« Sele zacenjajo
predajati misljenju. Povedano na kratko, za filozofijo je potrebno doloc¢eno ¢asovno

zorenje:

»Po mojem mnenju ti namre¢ ni ostalo prikrito, da mladeniéi, ko sprva okusijo
misljenje, to uporabljajo kot igro: vselej ga uporabljajo za ugovarjanje, posnemajo
tiste, ki se ukvarjajo s spodbijanjem in tudi sami spodbijajo druge, pri ¢emer se
veselijo kot mladi psi, ¢e lahko bliznje vselej vlecejo sem ter tja in trgajo z mislijo.«
(D1zava, 539b)

Videli bomo, da Sokrat na tem mestu omenja elenkticno postopanje, zavracanje ali
»spodbijanje« stalis¢ drugih, ¢e uporabim prevod Gorazda Kocijancica (2005). S
svojim nepremisljenim ravnanjem mladeni¢i pocasi pridejo v duhovno stanje, Se
zaskrbljeno dodaja Sokrat, ko ne mislijo ve¢ nicesar od tega, kar so mislili prej, s tem
pa spravijo na slab glas sebe in tudi filozofijo. Zdi se, da Platon predlaga, da bi bilo
treba mlade ljudi zascititi pred prehitrim »bliznjim srecanjem« s filozofijo in
dialektiko, ugotovitev je intrigantna: ¢e bo »premladim« dovoljeno filozofirati, se
bodo njihova razmisljanja zdela nevredna diskurza odraslih, poleg tega jih bo to
pokvarilo. Lipman (1988) je menil, da je prav navedena domislica v »Drzavi«
botrovala strahotni posledici, da se je ob sklicevanju na Platonovo avtoriteto
otrokom ve¢ kot tisocletje odrekalo filozofiranje. Svoje spoznanje je nato usmeril v
poudarek, da je treba Platonovo stalis¢e razumeti skozi tedanje burno dogajanje v
Atenah in predvsem motivirano proti sofisticni obravnavi dialektike, nekak$nemu
eristichemu postopku in tehniki, skozi kateri se odvija intelektualno tekmovanje.
Jasno je, da je pri eristiki, kadar je v funkciji poucevanja, poudarek na zmagi v
razpravi, kjer se favorizirata napad in obramba, elenktika pa je zvedena na iskanje
pojmovnih zmot, pri Cemer je interes po resnici in sama zelja po njenega doseganju

potisnjena na stranski tir.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

268 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Po Lipmanovem mnenju je ravno ta vidik imel v mislih Platon na sledi Sokratu, ko
je izrazil svoje dvome glede dialektike kot filozofskega udejstvovanja pri mladih
ljudeh (Juuso 2007, 130). Platon naj ne bi zavracal prakse filozofije kot oblike
zivljenja, ampak zgolj dialekticno vescino, Se ugotavlja Lipman (1988). Vendar
dialekti¢nost v tem primeru ve¢ kot jasno predpostavlja prakso, ki se ni dovolj
zlahtno filozofska in je zato skusnjava za mladenice. V omenjeni knjigi »Filozofija
gre v $olo« zato v obrambo moznosti filozofije za otroke ugotavlja, da tisto, kar je
Platon obsojal v sedmi knjigi »Drzave«, ni bilo ukvarjanje otrok s filozofijo kot
taksno, »temvec redukcija filozofije na sofisticne vaje v dialektiki ali retoriki; ucinki
tega bi bili za otroke Se posebej unicujoci in pohujsljivi. Kako bolje zagotoviti
nepohujsljivost odraslega kot s tem, da otroka naucimo, da je vsako prepricanje
enako dobro zagovora kot vsako drugo in da mora biti pravica, ki obstaja, rezultat
argumentacijske mo¢i? Ce naj bi bila filozofija otrokom na voljo na taksen nacin, naj

bi rekel Platon, potem je bolje, da je sploh nimajo.« (Lipman, 1988)

Vzemimo zgornjo so¢no omembo za uporabno v dolocitvi pomena dialoga v
vzgojnem in izobrazevalnem procesu; Platon ni verjel, da je filozofija lahko dobra
zivljenjska praksa Ze za otroke in mlade, ampak je predpostavil, da pravo spoznanje
zahteva doloceno stopnjo kognitivnega razvoja in »odraslosti«. Danes vemo, da to
$e ne pomeni, da bi morali filozofijo otrokom kar vnaprej prepovedati ali jim jo
odrekati. Obic¢ajno se v filozofiji za otroke jemlje prav dialog za izhodisce
filozofskega raziskovanja v razredu, eno od odprtih vprasanj pa je, ali otroci
dolocene starostne stopnje res lahko izluscijo poglavitne argumente v pogovoru na
ustrezen nacin. O tem je dialoska oblika svojevrstna prednost, ker spodbuja nacine
sprasevanja, dialoski pristop pa oskrbi argumente, pri ¢emer stimulira k njihovemu
ocenjevanju in presoji trditev, ne zgolj k neobveznemu odzivanju (Topping &
Trickey 2014, 69—73). Ob tem lahko sledi dvema glavnima dialekticnima zahtevama,
ki sta, da sodelujoci povedo, kdo je uporabil prepricljivejsi in boljsi argument po
tistem, ko smo vse med njimi pretehtali, nato pa tudi, da odpira prostor tudi vsem
neuporabljenim argumentom, ki v pogovoru niso bili navedeni. Tovrstna dialoska
forma torej spodbuja k ocenjevanju argumentov, hkrati pa tudi vabi k ustvarjanju

presoj o tem, katere trditve so pravilne in katere napacne.

O tem, ali je filozofija za otroke v dialoski proceduri namenjena zgolj sproscenemu
pogovoru, nikakor pa ni spodbuda k ocenjevanju in presoji, obstaja velik

nesporazum. Zdi se, da uditelji, gledano zelo na splosno in stereotipno, velikokrat



B. Vegjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe pouncevanja

filogofije preve idealiziran? 269

spontano hvalijo filozofijo prav zato, ker odpira prostor »misljenju« in izrekanju o
vsem, ne terja pa nobenih strogih presoj in s tem pusca vrata za vsakr$no mnenje.
Seveda to ne more biti kon¢ni cilj filozofiranja, kajti z izenacevanjem vrednosti
mnenj bi se dejansko priblizala sofistiki in natancno tistemu, kar je Zelel Sokrat skozi
kritiko sofisticnega relativizma in subjektivizma vzpostaviti kot cilj dialoga in Platon
kot cilj dialektike, tj. iskanju najboljsih argumentov in dvigu kakovosti argumentacije
v zelji po odkrivanju resnice. Niso vse sodbe enako dobre in nasa presoja ni nekaj,
kar bi morali zavracati, pa tudi filozofija kot pogovor ni sama sebi namen, ni prazna
vescina in ni namenjena zgolj urjenju v intelektualnih vrlinah. Dilema, ki jo odpira
Lipman (1988), je dejansko povezana s »pravinjostjo« filozofijje, kot jo predstavljamo
in ponujamo otrokom, v primeru uporabe sokratskega dialoga kot metode

filozofiranja pa tudi s tem, kaj je od »pravega« sokratskega dialoga v njej sploh ostalo.

Aporetika in elenktika sta tako moc¢no nepogresljivi sestavini v njem, da si sodobne
omembe koncepta ne zasluzijo povsem takega poimenovanja, ¢e bosta ta elementa
izostala. Naj poskusim pojasniti, na kaksen nacin je aporeticnost njegova temeljna
sestavina: sam izraz apotija (Gmopix) etimolosko pomeni nekak$no temeljno
brezpotje in neprehodnost, s tem pa je protipostavljen metodicnosti (uébodog), torej
izbiri »poti«, ki jo v misljenju uporabljamo. Izrisana tezava se nam kaze ze na ravni
terminologije in rabe pojmov: Reale v svoji »Zgodovini anticne filozofije« (Reale,
2004, 5, 52) razume aportijo kot dvom. Sicer zanjo ne napise, da je z dvomom
identi¢na, ampak da z njim »sovpada«. Dvom pa naj bi bil zavest o objektivnih in
subjektivnih tezavah in velja za pogoj za dostop do resni¢nega — ob tem avtor
omenja metodi¢ni dvom. Izrecno se sklicuje na Platona in Sokrata, pomembno vlogo
pa pri tem priznava tudi Aristotelu. Toda kot sem pojasnil na drugem mestu, Sokrat
preprosto ni skeptik, saj strogo vzeto nikjer ne trdi niti tega, da nicesar ne ve, pa tudi
ne, da ve, da nicesar ne ve — taksne so Sele kasnejse konstrukcije njegovega pogleda
(Vezjak, 2018, 99).

Dvomljenje je zagotovo lahko element mentalne operacije v aporiji, vendar bi tezko
dejali, da opise njeno bistvo. Najbolj ilustrativen moment razprave o aporiji pri
Sokratu, ki jo v slovenséini najveckrat prevajamo z izrazom »zadregak, je dialog
»Menon«, v katerem poskusa Sokrat s sogovorcem definirati bistvo viline. Suzen;
Menon na neki tocki pogovora ilustrativno opise Sokratov nacin razprave kot

aporeticen:



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

270 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

»Moj Sokrat, ze preden sem te srecal, sem slisal o tebi, da ne poc¢nes ni¢ drugega, kot
da sam prihaja$ v zadrego in vanjo spravljas druge. Zdi se mi, da zdaj tudi mene
skusa$ zacarati in me zastruplja$ ter naravnost zeli§ urociti, da bi me povsem prevzela
zadrega. In — Ce naj se malo posalim — kar zadeva tvoj videz in tudi drugo, si videti
tako nadvse podoben tistemu ploscatemu morskemu skatu, da ti te lahko zamenjal

z njim.« (Menon, 80a)

Vidimo, da je zadrega potemtakem nekaksen cilj ali smoter v Sokratovi metodi —
drugega spraviti vanjo je podobno stanju nekaksne urocenosti, v kateri se je ujeta
oseba tudi znasla. Kot ugotavljata Karamanolis in Politis (2018, 16), je postala ena
od ostednjih in nezgresljivih znacilnosti sokratske filozofije. Toda cemu je
namenjena? Menon v nadaljevanju opise svojo otrplost v izkusnji vsakega, ki je prisel
v stik s Sokratom ali se ga je ta dotaknil kot skat, kajti ob pogovoru s Sokratom je,
kot pravi, resni¢no otrpnil »v dusi in ustih«. Je morda zadrega tukaj izraz za
psiholosko stanje, v katerega se je sogovorec ujel ob priznanju lastne nevednosti? Je
podobna obcutku sramu, o katerem na $iroko spregovori Platon v dialogu »Harmid,
kjer je custvo sramu celo izraz clovekove razumnosti (zmernosti, gréki izraz je
owppoovLvy, latinski femperantia) v smislu pripoznanja meja lastnega znanja? V
nadaljevanju Sokrat ob taksnem opisu hudomus$no pojasni, da ima Menona za
zvitega in takoj doda, da je morda res »skatu podoben, ce ta riba spravi v otrplost

druge tako, da je tudi sama otrpla, ¢e pa s tem ni tako, potem nisem.« (Menon, 80c)

Aporija je ocitno zadrega, v katero stopata Sokrat in sogovorec hkrati in kot
sogovorca popravlja Sokrat, znacilna za razumevanje dolocene tezave, kjer je moznih
resitev vec, zaradi Cesar obstajajo dobri razlogi, da bi sprejeli ne samo eno, temvec
tudi druge med njimi. Zanjo je znacilna nekaksna vzajemnost nastopa — ampak tukaj
najbrz Sokrat zeli opozoriti zgolj na psiholosko preprosto dejstvo, da je v svojem
zavracanju argumentov sogovorcev sam iskren in da ne blefira, ko pravi, da nicesar
ne ve: ¢e on, Sokrat, ni zadovoljen z odgovori, tega ne pocne zato, ker bi jih sam
poznal, ampak je v aporiji zbegan in zmeden glede odgovorov na povsem enak nacin
kot oni sami. Spravljanje v zadrego torej ni samo sebi namen, ni zaigrano v nekaksni
metodicnosti, s skritim ciljem in tudi ne v psiholoski motiviranosti. Najlazje bi pa ga
lahko povezali s Sokratovim legendarnim prizadevanjem iz »motivacijskega
samoopisa« v »Apologiji«, kjer se, in v tem je pomembna poanta, nadvse iskreno cudi
delfskemu oraklju, da nihée ni modrejsi od njega. Kar je ob tem njega samega

spravilo v zadrego, je ravno trditev, ki je ni Zelel sprejeti: kako bi vendar on, ki ni¢esar



B. Vegjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe pouncevanja

filogofije preve idealiziran? 27

ne ve, sploh lahko bil moder in celo najmodrejsi? Kasneje sam pojasni in sklene, da
je moder samo v tem, da se zaveda svoje nevednosti, saj vendar ne misli, da ve, Cesar

v resnici ne (Apologija, 21d).

Omenjeni opis sluzi Sokratu v pojasnitev, zakaj se je sploh podal na dolgotrajno pot
pogovarjanja z drugimi, torej dialosko umerjenega filozofiranja na atenskih trgih, saj
je zato vsaki¢ v pogovoru s somesc¢ani zelel induktivno ubrano, torej od primera do
primera, preveriti in tudi ovreci zacetno trditev, da je on najmodrejsi: ¢e bi v svojem
dialogiziranju nasel modrejsega od sebe, bi to zanj bil dokaz, da je bil orakelj napacen,
sam pa bi bil po svoje odvezan bremena, da je on najmodtrejsa oseba. Zato je orakelj
potemtakem Sokratu nekako v breme, ne Zeli ga sprejeti oziroma ga zeli metodi¢no
preveriti kot pravilnega. Zadrega v zgodnjih in tako imenovanih aporeti¢nih
Platonovih dialogih je zato posledica Sokratovega neutrudnega sprasevanja, katerega
cilj je definirati, kaj so vtlina, pogum, prijateljstvo ali poboznost in podobni etiski
pojmi, ko je Sokrat kot sprasevalec sam v zadregi, kako odgovoriti na vprasanja, ki
jih postavlja sogovornikom. Ce povem $e drugaée, je aporija ime za prepoznanje
lastne nevednosti, tako pri sebi kot drugih. Zadrega je vedno zadrega glede znanja

in naznanilo, da necesa ne vemo.

Vprasajmo se torej, ¢e je v sodobni filozofiji poucevanja in v seminarjih kriti¢nega
misljenja navzo¢ kaksen podoben moment, ki bi vseboval element aporeti¢nosti.
Analiticno preizprasevanje, po svojem osnovnem bistvu usmerjeno v razpravo o
izbrani temi skozi format dialoga, kakr$nega je uporabljal Sokrat, sluzi vzpostavitvi
misljenja kot nekaksne vescine in spretnosti, kako v analizi na podlagi dejstev priti
do sklepov in sodb, toda le s pomocjo razumskih pravil, ki smo jih pri tem sprejeli
(Vezjak, 2021). Ce danes predstavlja enega od standardnih ciliev v vzgojno-
izobrazevalnem sistemu, s pomocjo katerih zelimo mlade ljudi oblikovati v kriti¢no
misleca bitja, se v poucevanju filozofije in Sirjenju kriticnega misljenja aporeticnost,
sploh ne v tem izjemno specificnem sokratskem smislu, ne poraja kot smiselni
element v dialogu. Lahko sicer predpostavimo, da je pot spoznanja vedno tudi pot,
ki vodi preko spoznavanj mej o lastni vednosti in ucenja iz napak, vendar ce ju
sprejmemo kot zastavek filozofije edukacije, v njej ne nastopa eksplicitno na nacin,
kot ga je Sokrat vpeljal skozi svojo aporeti¢nost, ki ni produkcija vednosti kot taksna,
ampak posebnega tipa vednosti o nevednosti. Skratka, aporeti¢nost koncuje v
nevednosti, brez dodatnega napotila, sodobni dialog pa bi tezko opisali s tovrstno

ambicijo.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

272 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Nekaj podobnega bi lahko ugotovili za elenktiko (Scott, 2002). Sokratova dialektika
ima ze omenjeno temeljno znacilnost, v njej se bo zavracalo trditve sogovorca.
Taksnemu postopku, in v Platonovih dialogih Sokratov sogovorec tudi vedno
prizna svojo zmoto, ko mu je ta predocena, pravimo »zavrnitev«: grska beseda se
glasi Eeyyoc (grsko elenchos, latinsko elenchus) in najveckrat bi jo lahko opisali
preprosto kot »ovrzbo« nekega stalis¢a. Postala je Sokratov zaséitni znak
dialogiziranja, ovrzbo ali »elenchos« pa najlazje razumemo iz namere, ki jo Zzeli
kritizirati in h kateri so se zatekli njegovi nasprotniki sofisti, ki so razvili nacin
razprave »za in proti« neki stvari; Se danes za to uporabljamo latinski izraz pro et contra.
Njeno temeljno znacilnost si zlahka predstavljamo, ker se je ohranila do danes —
sofist Protagora je verjel, da lahko o isti stvari zavzamemo enakovredni staliS¢i in
nobeno ne bo manj verjetno ali smiselno (Zilioli, 2007, 34). Dve razli¢ni osebi smeta
zagovarjati nasprotni tezi na enakovreden nacin, eno proti drugi, ne da bi katero
ocenili kot boljgo. Se danes v debatnih forumih in krozkih irom sveta prakticirajo
podobno vescino, ki spominja na sofisticno: poljubna ekipa zavzame stalis¢e o neki
stvari, denimo za ali proti pravici istospolnih parov, da posvojijo otroke, in to ne
glede na osebno prepricanje clanov ekipe (Serc, 2013). Kaj boste zagovarjali, tako
reko¢ oziroma dobesedno doloci zreb, vasa naloga je le, da ste bolj prepricljivi od
sogovorca pred poroto ali publiko, ki bo o tem presojala. Kot vidimo, je sokratska
elenktika skozi zavracanje trditev uc¢inkovala kot nekaksno zdravilo, da bi se ustavilo
relativizacijo slehernega mnenja, in ¢e komu, potem prav sofistom Sokrat na noben

nacin ni zelel biti podoben.

V Solskem smislu so stari Grki lo¢evali med razli¢nimi dialoskimi nadini: eristiko,
clenktiko in dialektiko (Nehamas, 1990). Eristika kot sofisticna metoda iskanja
protislovij in nasprotovanja v pogovoru deluje z izklju¢nim namenom, da bi stalisce
drugih oseb prikazali kot napacno, pri ¢emer nas zanimajo ucinki prepricevanja, ne
sama resnica. Dialektika se nanasa na metodo preizprasevanja sogovorca in je
obenem nacin dialoga, ki zeli odkriti resnico, njeno nacelo je resni¢nost spoznanja
in spoznanje resnice. Tretja vrsta dialoskosti kot elenktika pa Zeli metodolosko
izpeljati zavrnitev nasprotnega staliS¢a v dialogu, kjer je po eni strani zavrnitev
drugacnega staliS¢a nujni pogoj na poti iskanja pravega odgovora (definicije,
spoznanja, resnice). Po drugi pa je, v kontekstu sokratskega zastavka pogovorne
tehnike, obenem tudi nacin psiholoske »ozdravitve« sogovorca, ki spozna svojo
nevednost in mora na koncu prepoznati ujetost v obliko lazne in neprave vednosti.

S tem ima taka metoda tudi doloceno terapevtsko vrednost in se kaze v



B. Vegjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe pouncevanja 73
filogofije preve idealiziran?

»epistemi¢nem« ocis¢enju sogovorea, ki na koncu ne bo imel neutemeljenih znanj ali
takih, za katera si je domisljal, da jih ima. Prav tej tehniki bo Sokrat nadel ime
elenktika, spretnost spodbijanja in zavrnitve sogovorcevega logosa. O njegovi
funkciji v navezavi s sodobno argumentacijsko teorijo sem vec pisal na drugem
mestu (Vezjak, 2012, 21-22).

Sokratova tehnika sprasevanja je s tem v praksi utemeljena na zavracanju stalis¢ skozi
neke vrste navzkrizno zasliSevanje in spodbijanje izrecenih trditev, kjer je smisel
elenktike doseci, da bo sogovorec opustil svoje stalis¢e kot lazno, napacno,
nezadostno ali neveljavno; ob tem se bo cutil osramocenega, ker je gojil zgresena
prepricanja. V elenktiki zato Sokrat preverja odgovore sogovorca, velikokrat pa uspe
iz niza prepricanj, ki jih goji, izpeljati neko tem nasprotno prepricanje, s ¢imer ga
pripelje v protislovje. Tako na primer v dialogu »Gorgija« zvemo, da je za Kaliklesa
uzitek nekaj, kar nas osrecuje, vendar se mora kasneje popraviti, saj so lahko uzitki
tako dobri kot slabi. Sokrat ga zato dopolni: »Kalikles, ¢e govori$ v nasprotju s tem,
kar se ti zdi, kvari§ prvotni dogovor in bivajocih stvari z menoj ne raziskujes vec¢ na
zadovoljiv nacin« (Gorgija, 495a). Znacilna tocka ovrzbe je velikokrat ravno
protislovje, v katerega je Sokrat pripeljal drugega, ki se na koncu manifestira v skupni
zmedenosti, saj tudi sam sprasevalec ne pozna zadovoljivega odgovora. V tem smislu

elenktika pripelje do aporije.

Sofisti sicer niso cutili potrebe, da bi dokazovali zmotnost nekega stali¢a proti
drugemu, Sokrat pa je bil nasprotno moijster dokazovanja, da se motimo. V zelji
pokazati, kako $ibko je nase mnenje in v ¢em je neutemeljeno, prehitro in
neargumentirano, se je zatekal k tehtanju stali$¢ in kon¢no njihovemu zavracanju.
Pomembno je vedeti, da se elenktika odvija s pomoc¢jo zastavljanja niza novih
vprasanj, ki terjajo vedno nove odgovore in ti se znova izkazejo za napacne. Tudi
Atristotel ugotavlja, da je Sokrat le zastavljal vprasanja, ne da bi nanja odgovoril, ¢e$
da ne ve (Sofisti¢ne zavrnitve, 183b). V nizu ovrzb ob iskanju odgovora na vprasanje,
kaj je neka stvar, je Sokrat sledil filozofu Zenonu, ki je verjel, da lahko za neko trditev
dokazemo, da ni mozna, ¢e sledimo takéni obliki dokazovanija: (a) Ce A, potem B,
(b) toda ne-B, torej (c) ne-A.

Povedano drugace, ob protislovju Sokrat velikokrat uporablja modus tollens. Recimo:
(a) Ce sem sreéen, potem se smejim; toda (b) ne smejim se, torej (c) nisem srecen.

Modus tollens je sicer naceloma veljavna oblika sklepanja in Sokratov pristop je



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

274 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

obicajno tak, da poskusa dokazati, da drzi (b). Ce bi na primer sogovorec trdil, da ¢e
je sreCen, se smeji, bo Sokrat hitel dokazovati, da se ne smeji, in iz tega izpeljal sklep,
da ni srecen. Sklep v (c) bo potem velikokrat nac¢in njegove ovrzbe. Kot ugotavlja
Simenc (2016, 27), pa sama zavrzba deluje tudi »katarziéno«, kar pomeni, da nas
odisti napac¢nih mnenj in nikoli ni negativna, ampak konéno odpira pot pravemu
spoznanju. Tisto pravo in resni¢no je ze v ¢loveku, potreben pa je napor, da se ga
odkrije, saj izvira iz nase duse, zato je Sokrat zgolj njegov spodbujevalec kot babica,
ki pomaga pri rojevanju, ¢e uporabimo znamenito metaforo iz dialoga »Teajtet«

(148e-151d).
4 Neosokratski dialog danes in vprasanje metode

Vlastos (1971, 1991) je ze dolgo nazaj ugotavljal, da je sokratska metoda dejansko
Sokratov najvedji prispevek in sploh eden najvecjih dosezkov clovestva, ¢eprav so
tudi na tej tocki mnenja deljena. Nekateri avtorji bodo ugibali, ali je smiselno reci, da
jo je Sokrat sploh razvil (Brickhouse & Smith, 1994). Sam bom zagovarjal stalisce,
da jo vendarle ima in da ravno metoda naredi njegovo filozofijo trajno, tovrstna
trajnost pa zadeva predvsem clovesko znanje v pedagoski perspektivi in procesnosti;
manj zadeva samo vsebino. Osrednjost njegove metode nam odpira ve¢ moznosti
razprave, od katerih je prva gotovo zelo predvidljiva: kako ovrednotiti Sokratovo
znanje glede na to, da meni, da nicesar ne ve in nas bo v to prepriceval na podlagi
svojega zaklinjanja, da je v resnici neveden? In kako taksen cilj prevesti v sodobne
rabe, kaj se je ob takSnem prenosu izgubilo in ohranilo? Je sodobna pedagoska
praksa v svojih poucevalnih vzorcih prevec povrsna in si pri Sokratu sposoja zgol;
ime, medtem ko Sokrat dejansko za sodobne potrebe pricakovane metode sploh
nima in je, kar bi bilo $e huje, tej tudi nemogoce pripisati vse ucinke, na katere se

radi sklicujemo?

Ce naj bodo sodobne rabe pojma smiselne, potem bomo morali v njej zaznati tudi
metodo. V ameriski tradiciji tako imenovane community of enguiry, torej skupnosti
raziskovanja, ki so jo razvijali Matthew Lipman, Ann Sharp in nekateri drugi, je vpliv
Sokrata zagotovo nesporno izprican. Tudi vsa Lipmanova izobrazevalna gradiva,
povezana s programi filozofije za otroke in z oblikovanjem ucnih nac¢rtov osnovnih
in srednjih $ol za filozofsko raziskovanje, temeljijo na znacilnostih pedagoske prakse,
ki svojo motivacijo ¢rpajo iz sokratske metode. Ni dvoma, da je prav filozofija

Platonovega uditelja temeljnega pomena za razumevanje tak$nih pristopov, ¢eprav



B. Vegjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe pouncevanja

filogofije preve idealiziran? 275

obstajajo nekatere manjse razlike v njeni interpretaciji in uporabi med pristopoma v
evropski tradiciji in ameriski, predvsem v povezavi z vprasanjem poucevanja, kajti
sokratski dialog nekako temelji na sprasevanju, ne poucevanju. Toda kaj toc¢no
metoda prinasa v sferi razprave o pedagogiki in didaktiki, kjer se obi¢ajno osredinja

na pomembnost postavljanja vprasanj in nacine vodenja govora?

Simenc (2016, 27) uvaja kar tri vrste sokratskega dialoga, po njegovem so to »dialoske
oblike«. Med njih priSteva, kar sem ravnokar obravnaval skozi definicijo dialogov
zgodovinskega Sokrata, kot jih opise Platon. Drugo vrsto pripise splo$ni pedagoski
metodi, kakr$na se omenja v specializirani didakti¢ni literaturi. Nato pa uvede Se
sokratski dialog, ki se opira na nemskega filozofa Leonarda Nelsona, in ga razume
kot moderni sokratski dialog oziroma kot »neosokratski dialog«. Kadar je splosna
pedagoska metoda, ki nekako posnema sokratsko, ima dialog po Simencu funkcijo
sprasevanja, ki ga vodi ucitelj, ki nato z odprtimi vprasanji ucenca spodbuja k
razmisleku. V tem oziru je sokratska metoda »strategija pogovora, v katerem vodja
usmetja uéenca, da odkriva nove stvari prek vprasanj« (Simenc, 2017, 27), pri cemer
avtor navede nekaj dilem, ki se ob tem porajajo, med drugim, da je vodenje skozi
vprasanja nekaj, kar zapira prostor za razmislek ucenca — recimo vprasanje »Kaj

mislite o tem?« bo pripeljalo do izoliranega mnenja ucenca brez navajanja razlogov.

Po drugi strani bo zelo voden in usmerjen pogovor, ki ga spodbuja ucitelj, postal
hitro omejujo¢, saj ucenca ne bo nujno uspel razumeti, predvsem njegovega
subjektivnega konteksta v odgovorih, prestrukturacije uc¢encevih prepricanj, kar bi
moral biti pomemben cilj pouka, pa so praviloma plitve in kratkorocne, ker ne bo
zadostnega ucinka zaradi manka potrebnega ¢asa za razmislek (Simenc, 2016, 28). A
bistveno za mojo poanto je, kar avtor najde pri Nelsonu: pri njem je t. i. neosokratski
dialog v veliki meri opremljen z razlago Friesovih pogledov na Kanta (Simenc, 2017,
29). Odlo¢ilno je vedeti, da je zastavek pri avtorju zelo Sirok, kajti Nelson sokratsko
metodo opisuje kot »metodo, ki ni umetnost poucevanja filozofije, ampak
tilozofiranja, ki je umetnost poucevanja ne o filozofih, ampak o tem, kako bi iz
ucencev naredili filozofe.« (Nelson, 1949, 247).

Pomemben je Nelsonov vidik epistemologije in teorije regresivne abstrakcije, sicer
pripisane filozofiji kot taki: znanost, matematika in filozofija so tri sfere znanj, pri
cemer je znanost opremljena z vednostjo, pridobljeno skozi indukcijo na podlagi

dejstev, ki so nam dostopna skozi opazovanje. Matematika nastane s pomocjo



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

276 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

deduktivne metode, pri cemer se naslanja na aksiomatiko odnosov med prvotnimi
pojmi, filozofijo pa odlikuje vednost, do katere pridemo na podlagi konceptualnih
predpostavk cisto vsakdanjega izkustva, ob tem pa uporabimo regresivno
abstrakcijo. Zdi se, da je Nelsonov koncept po svoji tendenci blizje sokratskemu
dialogu kot drugi konkurenéni pogledi in v perspektivi njegovih ucencev sta si
Nelsonov in zgodovinski sokratski dialog nekaj blizje. V obeh primerih ucitelj vodi
ucenca, da sam pride do sklepov, vendar je pri zgodovinskem sokratskem dialogu
glavno orodje uciteljevo sprasevanje, ki pa ni samo sprasevanje, temvec vnasa v
dialog tudi vsebino. Sokrat v resnici pogosto sam izpelje pretezen del argumentacije,
vloga sogovornika pa je vecinoma omejena na strinjanje s tem, kar pove Sokrat. Pri
Nelsonu pa je naloga argumentacije prepuscena udelezencem. Za oba tipa diskusije
je voditelj bistven, vendar pri Nelsonu k bistveni vlogi voditelja sodi predvsem

njegovo samoomejevanje (Simenc, 2016, 29).

Filozofija ne proizvaja nove vednosti, temve¢ le odkriva resnice, ki so Ze prisotne v
umu, zato je cilj pouka filozofije vzgajanje samostojnega misljenja, ne pa ucenje nove
vednosti. Tak$no izhodi$ce vsaj malo spominja na pozicijo proizvajanja reflektirane
»nevednosti«, torej vednosti o lastni nevednosti, proti klasi¢ni vednosti. Lahko se
strinjamo, da tak model dejansko predstavlja nek priblizek Sokratu in tudi Simenc se
zato utemeljeno sprasuje, ali je srecanje »s Cisto obliko sokratskega dialoga« v $olskih
razmerah sploh mogoée. Ce ni mogoce v taksni obliki, torej v &isti, v kaksni sploh
je? In ¢e »dialog v Soli ni sokratski, ali lahko prinasa rezultate, ki naj bi jih prinasal
sokratski dialog?« (Simenc 2016, 35)

Neosokratski dialog uvaja dolocene elemente, ki so novi. V njem se ohranja element
izkustva kot izkustva, pa zahteva po samodisciplini. Toda ¢e analiziramo $tiri sklope
pravil, objavljene v zborniku, ki sta ga uredila Saran in Neisser (2004), namenjen pa
je informiranju udelezencev sokratskega dialoga, potem bomo naleteli na zelo
formalna pravila za izvedbo dialoga. V prvem sklopu, ki govori o procedurah, je
poudarek na dobri formulaciji vprasanj in trditev, na izbiri tem, ki temeljijo na
izkusnjah in primerih, ki so relevantni za izbrano temo, nato izbiri primera za analizo
in argumentacijo. Pri drugem sklopu, ta govori o pravilih, je poudarek na izbirah, ki
temeljijo na lastnih izkus$njah, na jasnem in konciznem izrazanju, pazljivem motrenju
stali$¢ drugih, ne le svojih lastnih, izrazanju potrebe po pojasnilu ali po modi, iskanju
jasnih odgovorov. Pri sklopu o pravilih za vodjo dialoga velja, da mora ta pomagati

skupnemu procesu pojasnjevanja in si prizadevati za pristno soglasje, kar pomeni, da



B. Vegjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe pouncevanja 277
filogofije preve idealiziran?

mora odpraviti nasprotujoce si poglede in uposStevati vse argumente in
protiargumente. Obenem vodja ne bi smel usmerjati dialoga v neko smer ali
zavzemati vsebinskih stali$¢, zagotoviti mora spostovanje pravil dialoga, tako da na
primer neki posamezni sodelujoci ne postane dominanten, vecina prisotnih pa se v

razpravi ne oglasi.

Cetrti sklop govori o merilih za primernost podanih primerov, ki morajo izhajati iz
konkretnega izkustva. Hipoteti¢ni ali posploseni primeri niso dobri, ne smejo biti
prezapleteni, ampak preprosti. Pomembna je osredotocenost na enega, ta mora biti
relevanten za temo dialoga in zanimiv za udelezence. Primerno je, da se lahko vsi
udelezenci postavijo v polozaj osebe, ki je primer navedla; mora se nanasati na
dogodke, ki so zZe zakljuceni, in zavraca se tiste, kjer dogodki sodelujoce $e vedno
neposredno zadevajo in morajo Sele sprejeti odlocitev, saj bi lahko posamicni ¢lani
reagirali pristransko. Sodelujodi, ki je priskrbel primer, mora biti pripravljen, da ga
predstavi v celoti in navede informacije o vseh relevantnih dejstvih. To omogoci
drugim v celoti razumeti primer in njegovo relevantnost za vprasanje dialoga
(Simenc, 2016, 32-33).

Nelson razlikuje sokratsko metodo od dogmati¢ne, ki po njegovem zaseda status guo
v sodobni filozofiji — v tistem trenutku, ko je o tem pisal leta 1922, torej sto let nazaj
—, in velja tako v znanstveni praksi kot v tehnikah poucevanja. Dogmati¢no
poucevanje na univerzah je, kar velja za dogmati¢no filozofiranje, indiferentno do
»razumevanje samega sebe«; postavlja se na vrh filozofske strogosti in si kupuje svoj
navidezni uspeh na racun vse globlje »ukoreninjene nepostenosti«, pri ¢emer
zanemarja kritiko (Nelson, 1949, 250). Ce obstaja »linija« neosokratskega dialoga, v
katero ob Sokratu postavimo $e Friesa in po Nelsonu njegovega u¢enca Heckmanna,
$e vedno najdemo zgolj posamicne variacije osmislitve dialoga, nikakor pa ne
posebnega priblizevanja zgodovinsko prvotni inacici; tudi ni povsem jasno, v ¢em bi
neosokratski dialog bil dovolj blizu zacetnemu izrocilu. Osnovna tezava je gotovo
ze v tem, da so za Sokrata dialogi nujno aporeti¢ni; Nelsonov model se sicer v
nekaterih korekcijah pribliza sokratskemu, vendar je e vedno le modificirana oblika,
ki opusc¢a metodoloske posebnosti. Pogresamo oba strukturna elementa, elenktiko
in aporetiko, ¢e ze odmislimo majevtiko, metodo pomodi pri »rojevanju« idej iz
»Teajteta« (148e—151d), in jo izlo¢imo kot metaforicno razlago za to, da je znanje v

cloveku ze navzoce in ga je potrebno zgolj pomagati povleci iz njega. Toda res



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

278 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

kljuéno vprasanje je, ali sploh Se kaj ostane od sokratskega dialoga, ¢e mu

odvzamemo elenktiko in aporetiko.

Nekateri avtorji poudarjajo $irino rabe, saj sokratski dialogi v Nelson-Heckmannovi
tradiciji potekajo danes na visokosolskih zavodih, v izobrazevanju, pa tudi v
druzbenih srediscih, podjetjih, zaporih in dnevnih sobah, kot ugotavlja Altorf (2019,
60-061), pri ¢emer »sokratska metoda« in »sokratski dialog« opisujeta najrazli¢nejse
prakse, od neusmiljenega sprasevanja na pravnih fakultetah do vaj kriticnega
misljenja z otroki, kot e dodaja avtorica. Na koncu lahko ugotovimo, da ze dejstvo
tako Siroke pojmovne rabe poveca zaceten dvom o »vrnitvi k Sokratu« in tezko si
zamislimo, da bi v vseh heterogenih okolis¢inah lahko prakticirali sokratsko izrocilo

v strozjem pomenu besede.
5 Zaklju¢na misel

Danes je dialog ve¢ kot le spontana filozofska vescina izmenjave trditev in informacij
— po eni strani figurira kot Zelena druzbena vrednota, promovirana v druzbenem in
politicnem okolju, predpostavljen je kot cilj prizadevanj, znotraj katerih bomo
»zblizali« stali$¢a, jih primerjali in morda dosegli soglasje. O njem govorimo kot o
zmoznosti, ki jo v komunikaciji pogresamo in h kateri tezimo v najsirsi druzbeni in
politicni praksi. Obstaja tudi njegov $irsi »duhovni« vidik in kot ugotavlja Kotnik
(2007, 127), je v filozofiji za otroke uéni nacrt poleg splosnih ciljev, kot so npr.
razvijanje avtonomnega, kriticnega in refleksivnega misljenja, namenjen tudi

razvijanju »kulture dialoga«.

Ce poskusamo dokazovati, da v pedagogiki in didaktiki sledimo le doloceni osnovni
»lupini« pogovora (grSkega dialegesthai) in je zato tisto, kar je prevzeto iz
zgodovinskega izrocila Sokrata zgolj zelo elementarni okvir, ki nam pove, kako
sprasevati otroka, dijaka ali Studenta in kako z njim izpeljati pogovor na nacin, da bo
to pomenilo spodbudo k razmisljanju, kritichemu misljenju in morda rasti osebne
avtonomije, smo za ceno mocne poenostavitve lahko zadovoljni z vpeljavo
»sokratskega dialoga« za take potrebe. Moja raziskovalna ambicija je bila opozoriti,
da bo v strogem pomenu besede raba neupravicena in da dejansko oba »modela«
dialoga kazeta na nepremostljive razlike. S tem sem odgovoril na zacetno vprasanje
(a): zgodovinski sokratski dialog in sodoben, kakr$nega najdemo v filozofiji vzgoje

in poucevanja, se razlikujeta do te mere, da bi lahko upraviceno dvomili v pravilnost



B. Vegjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe pouncevanja

filogofije preve idealiziran? 279

poimenovanja. Pojdimo k tocki (b): ce je zgodovinski sokratski dialog znacilno
obremenjen z metodo, kaj od te metode se sploh ohranja v sodobnih inacicah?
Odgovor je znova enostaven: silno malo ali ni¢, vsekakor pa ne elementa aporetike
in elenktike. Oba sta specifi¢na za sokratsko filozofijo do te mere, da ju ne moremo

»nadomestiti« z nobenim novejsim konceptom.

S tem smo odgovorili tudi na vprasanje (c), ki je v veliki odvisnosti od prejsnjega:
ker sodobne inacice ne vsebujejo elementov aporetike in elenktike, je ob
predpostavki, da je Sokrat sploh imel izdelano metodo in sta nasteta nepogresljiva
za njegovo definicijo, posledicno nemogoce govoriti o sokratskem dialogu v
filozofiji vzgoje in poucevanja danes v zares natanénem in strogem pomenu besede,

zato je tovrstno poimenovanje bolj ali manj figurativno, raba pa idealizirana.

Literatura

Altorf, H. M. (2019). Dialogne and discussion: Reflections on a Socratic method. Arts & Humanities in Higher
Education, 18 (1), 60-75.

Brickhouse, T. & Smith, N. (1994). Plato’s Socrates. Oxford University Press.

Fink, J. L. (2012). Introduction. V J. L. Fink (ut.), The development of dialectic from Plato to Aristotle (1-23).
Cambridge University Press.

Fisher, R. (2003) Teaching Thinking: Philosophical Enguiry in the Classroom. Continuum.

Heckmann, G. (1988). Socratic Dialogue. Thinking: The Journal of Philosophy for Children, 8(1), 34-37.

Hanhijarvi, T. J. (2015). Dialectical thinking: Zeno, Socrates, Kant and Marx. Algora Publishing.

Hladnik, A. & Simenc, M. (2006). Ui naévt za izbirne predmete: Filozofija za otroke. Drsavni izpitni
center.

Juuso, H. (2007). Child, Philosophy and Education : discussing the intellectual sources of Philosophy for Children.
Oulu University Press.

Kahn, C. H. (2012). The philosophical importance of the dialogue form for Plato. V J. L. Fink (ur.),
The development of dialectic from Plato to Aristotle (158—173). Cambridge University Press.
Karamanolis, G.E., Politis, V. (2018). The Aporetic Tradition in Ancient Philosophy. Cambridge University

Press.

Kotnik, R. (2007). Procesni vidik kritiénega misljenja. Casopis za kritiko gnanosti, 35, 229 /230, 125—
135.

Kullmann, W. (2012). Aristotle’s gradual turn from dialectic. V' J. L. Fink (ur.), The development of
dialectic from Plato to Aristotle (296—-315). Cambridge University Press.

Lipman, M. (1988). Philosophy Goes to School. Temple University Press.

Littig, B. (2004). The neo-Socratic dialogue. A method of teaching the ethics of sustainable
development. V C. Galea (ur.), Teaching Business Sustainability. V'olume 1: From Theory to Practice
(240-252). Greenfield Publishing.

McEville, T. (2002). The Shape of Ancient Thought. Alkworth Press.

Nehamas, A. (1990). Eristic, Antilogic, Sophistic, Dialectic: Plato’s Demarcation of Philosophy from
Sophistry. History of Philosophy Quarterly, 7(1), 3—16.

Nelson, L. (1949). Socratic Method and Critical Philosophy: Selected Essays. Translated by Thomas K.
Brown III. Yale University Press.

Platon (2005). Zbrana dela I in 1. Mohotjeva druzba.




OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

280 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Pobezin, G. (2018). Le od vtlih naucis se vtlosti. V Ksenofont, Spowini na Sokrata (305-324). Logos.

Reale, G. (2002). Zgodovina anticne filozofije 1, Studia humanitatis.

Roberts, V. W. (1973). Hegelian dialectic in the light of its antecedents in Plato, Aristotle, Kant, and Fichte
[Doktorska disertacija, Fordham University]. Dostopno na:
https:/ /tesearch.library.fordham.edu/dissertations/ AA17402758

Saran, R., Neisser, B. (ur.) (2004). Enquiring Minds. Trentham Books.

Scott, G. (ur.) (2002). Does Socrates Have a Method? Pennsylvania State University Press.

Sharp, A. (1991). Philosophy for Children. Temple University Press.

Serc, A. (2013). Untangling debate: loosening the tension between formal and nonformal education. Za in proti,
zavod za kulturo dialoga. Dostopno na:
http:/ /www.zainproti.com/web/images/stoties/discussdebate/ UntanglingDebate2013.pdf

Simenc, M. (2016). Nove prakse filozofije. Pedagoska fakulteta. Dostopno na: https:/ /www.pef.uni-
lj.si/ fileadmin/Datoteke/Zalozba/e-publikacije/Simenc_Nove-prakse-filozofije.pdf

Topping, K.J. & Trickey, S. (2014). The role of dialog in philosophy for children, Inzernational Journal
of Educational Research, 63, 69—78.

Vezjak, B. (2011). Sokratov pgjmovnik za milade. Atiste;.

Vezjak, B. (2012). Sokratska dialektika kot temelj medkulturnega dialoga. V M. Lamberger Khatib,
Sogitje med kulturami: poti do medkultnrnega dialoga 11. (15-29). Zalozba Pivec.

Vezjak, B. (2018). Sokratska u¢ena nevednost na dan filozofije. V M. Simenc & B. Vezjak (ur.),
Svetovni dan filozofije: filozofsko misljenje v praksi (95—102). Pedagoski institut.

Vezjak, B. (2021). Krititnost in nekriticnost kriticnega misljenja. Alternator. Dostopno na:
https://doi.org/10.3986/alternator.2021.50

Vlastos, G. (ur). (1971). The Philosophy of Socrates. University of Notre Dame Press.

Vlastos, G. (1991). Socrates, Ironist and Moral Philosopher. Cornell University Press.

Zilioli, U. (2007). Protagoras and the Challenge of Relativism: Plato's Subtlest Enemy. Ashgate.



SOKRAT MED UCENJEM IN
POUCEVAN]JEM FILOZOFIJE

978-961-299-082-4

BOJAN BORSTNER, SMILJANA GARTNER

Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija
bojan.borstner@um.si, smiljana.gartner@um.si

Razmislek o ucenju in poucevanju filozofije izhaja iz prvoosebnih Kli“é“ek'_’f;“lde:

E atski dialog,

izkusenj, ki poskusa s pogledom k Sokratu utemeljiti smiselni nevednost,
vy - . e o v . . Sokrz

metodoloski pristop. Izhajajo¢ iz delfskega oraklja Sokrat oo

ucenje filozofije,

razgrajuje svoj nacin iskanja resnice, ki je, skladno s platonskim poucevanic filozofije

naukom, skrita v zavesti vsakega posameznika. Spoznanje o lastni
nevednosti in s tem spoznavni poniznosti vodi osnovno smer
sokratskega dialoga. A dejstvo, da sogovorca spravimo v zadrego,
ko mora priznati svojo nevednost, Se ne zagotovi prave vednosti.
Potreben je korak naprej, ki razpre resnico, kot se v gozdu pokaze
jasnina jase: v razgovoru, tako kot je bilo pri Sokratu, morajo biti
jasno opredeljene metodologije in sprejeti standardi filozofskega
dialoga, da se izoghemo tezavam, ki izhajajo iz nekonsistentnih
drz ali prepricanj. Zavedati pa se moramo, da je ta dejavnost
usmerjena na preoblikovanje Zivljenja, na doseganje vrline skozi
spoznanje, kaj vrlina je. Toda, ucenje in poucevanje filozofije je
lahko v obi¢ajnem svetu nevarno, za kat je najboljsi primer Sokrat

sam.

Univerzitetna
Univerze v




‘um.ff.11.2025.16

978-961-299-082-4

Keywords:

teaching philosophy,

learning philosophy

SOCRATES BETWEEN LEARNING
AND TEACHING PHILOSOPHY

BOJAN BORSTNER, SMILJANA GARTNER

University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia
bojan.borstner@um.si, smiljana.gartner@um.si
The reflection on learning and teaching philosophy comes from
first-person experiences, which, with a view to Socrates, tries to
justify a meaningful methodological approach. Starting from the
Delphic oracle, Socrates explains his method of searching for
truth, which, according to Platonic teaching, is hidden within the
consciousness of each individual. The realization of one's own
knowledge-ignorance and thus cognitive humility guides the basic
direction of the Socratic dialogue. But the fact that we embarrass
the interlocutor, where in the end she has to admit her own
ignorance, does not guarantee truth. A step forward is needed,
which reveals the truth. In this case, as was the case with Socrates,
the methodology must be clearly defined and the standards of
philosophical dialogue must be accepted to avoid the difficulties
arising from inconsistent attitudes or beliefs. At the same time,
we must be aware that this activity is aimed at transforming life,
at achieving virtue through the knowledge of what virtue is. But
learning and teaching philosophy can be dangerous in the
ordinary world, the best example of which is Socrates himself.



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ulenjen in pouncevanjem filozofije 283

1 Uvod

"Kaj je tvoj cilj v filozofiji? - Da pokazem muhi izhod iz steklenice za lovljenje muh."
(Wittgenstein, 2014, 309)

»Danasnji ucitelji oblikujejo bodoc¢e drzavljane v dobi kulturne raznolikosti in vse vedje
internacionalizacije... Kot drzavljani smo vedno bolj pozvani, da razumemo, kako vprasanja,
kot so kmetijstvo, clovekove pravice, ekologija, celo ekonomija in industrija, sprozajo razprave,

ki zdruzujejo ljudi iz razlicnih narodov.« (Nussbaum 1997, 06)

Pric¢ujoci tekst je poskus razmisleka o ucenju in poucevanju filozofije, ki izhaja iz
najinih specificnih prvoosebnih izkusenj v razponu $tirih desetletij in temeljnega
spoznanja, da ne obstaja kraljevska pot niti ne en vedno zvelicaven recept, ki bi nam
z gotovostjo omogocil vstop v ucenje in poucevanje. Zato je samorefleksija lahko

primeren postopek, da osmislimo svoje pocetje.!

1978: 1zhodisce je kruto spoznanje: koncamo $tudij in se naenkrat sami znajdemo v
razredu. Ve¢ kot trideset parov oéi zre zvedavo v nas. Ce smo imeli sre¢o, potem
smo opravili vsaj kratko “vajeni$tvo”, ki ga, obi¢ajno, omogoca ucitelj(ica) filozofije,
ki nas je vpeljal(a) v filozofijo. Poglejmo, kako je to delovalo. Prva ura vajenistva je
bila cista katastrofa. Govorimo o Wittgensteinovem Traktatu. Kako ta govor
izgleda? Zelo ¢udno, saj predavatelj sedi za katedrom v klasi¢ni ucilnici z odrom, na
katerem je bil kateder. Kateder je bil simbolni znak vzvisenosti tistega, ki poseduje
védenje in ga (bolj ali manj uspesno) prenasa na poslusalce, ki naj bi (vsaj tako se zdi
na zacetku) kot izsusena goba vpijali vodo modrosti, ki jih pripoveduje ucitelj. V
stiridesetih minutah, kolikor vajenec dejansko govori, ni uspel niti enkrat pogledati
po razredu. Ko to stori, naenkrat preseneceno ugotovi, da so obrazi pred njim bledi,
o¢i pa brez pravega sijaja. “Zamoril sem jih do konca,” mu $ine skozi mozgane. Kaj
pa sedaj? Na sreco je vajencevo zagato odresil Solski zvonec. Druga vajeniska ura je
bila, po temeljitem razgovoru z uciteljico filozofije, ze malo druga¢na. Vajenec ne
zgolj sedi, ampak tudi stoji, Se vedno le pri katedru, in govori, govori zazrt v levi
zgornji kot zadnje stene ucilnice. In obrazi dijakov so, na zalost, Cista preslikava prve
vajeniske ure. Na sreco so bili ti iz drugega razreda. Spet je sledila refleksija z

uciteljico. V tretje se zgodi preobrat: vajenec zacne uro za katedrom, se nato sprehodi

! Tekst je poglobljena razlicica teksta, ki je bil pripravljen za Svetovni dan filozofije 2023 (Borstner, 2023), in je bil,
zaradi posebnega spleta okolisc¢in, objavljen pred izvornim. Tekst je posvecen Rudiju Kotniku, prijatelju, kolegu,
ucitelju, s katerim smo trli filozofske orehe skozi tako hitro pretecenega pol stoletja v razlicnih vlogah, situacijah in
okoljih, vendar vedno na ozadju starega rekla “Spoznaj samega sebe.”, utemeljenega skozi izvorno ¢udenje.



284 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

do srednje vrste klopi, govori in od ¢asa do ¢asa opazuje, kako dijaki reagirajo na
njegovo razlago. Ob tem zastavi celo dvoje vprasanj in, na njegovo presenecenje, se
razvije zanimiva razprava. Sele po razgovoru z uéiteljico po uri vajenec izve, da so
takSna vprasanja obicajna, da so dijaki vedno pripravljeni razpravljati in celo

zagovarjati posamezno trditev.

2003: Vajenka je imela prve izkusnje Zze tekom studija: vaje in nastopi na fakulteti,
praksa na osnovnih in razlicnih srednjih Solah. Prav tako je med $tudijem usvajala
metodo problemskega pouka in razpravljanja, refleksije in samorefleksije, ki so jo
predavatelji ze prakticirali pri svojih urah. A sedaj gre zares: sami v razredu, kako naj
delujemo? Navduseno zastavimo vprasanje, dilemo. Ni¢, tisina. Mahamo z rokami,
hodimo po razredu, dajemo primere. Vse, samo da dobimo odziv dijakov. Kon¢no,
tretjo uro razumejo, da je pouk filozofije drugacen. Da so oglasanje, razpravljanje,
zagovarjanje razlicnih pozicij zazelene prakse. Da tudi sprememba stalis¢a tekom

razprave ni slaba ali napacna stvar.

2023: Zdi se, da je izobrazevanje v 21. stoletju, vsaj na prvi pogled, zaradi razvoja
sodobnih tehnologij, ki omogocajo neverjetno hitro zbiranje in posledi¢no kopicenje
novih informacij, nemogoce pocetje. Ali postajajo ucitelji nepotrebni in vse
prepogosto zaviralci razvoja, ki ga sodobne tehnologije prinasajo s seboj? Se posebej
naj bi to veljalo za tiste, ki poucujejo filozofijo. Zato je potreben premislek o njthovi
vlogi in o (ne)potrebnosti filozofije kot solskega predmeta. Ali je vredno pogledati v
zgodovino filozofije, da bi nasli kakSen smiseln napotek, kako se uciti in poucevati
filozofijo? Avtor se $e dobro spomni, kaj mu je na brucovanju (pa je minilo ze
petdeset let) dejal profesor Mirko Hribar, ki je ravno odhajal v pokoj: “Poglejte, kaj
pravi Ksenofont v svojih Spominih o Sokratu. Ne bo vam zal. Nasli boste navdih,
kako delovati v razli¢nih okolis¢inah in z razlicnimi ljudmi.”” Morda je res, kar trdijo
mnogi strokovnjaki, da je Ksenofontov govor preve¢ olepsal Sokrata. Treba pa je
priznati, da je to cudna trditev, saj je na drugi strani le Platonov Sokrat, ki je Platonov
proizvod in kot tak namenjen “uporabi” za dolocene namene. Torej se, ne glede na
pomisleke, zdi, da so Ksenofontovi Spomini na Sokrata uporabni kot vstopna tocka v
razmislek o tem, kaj in predvsem kako poucevati (in hkrati uciti se) filozofijo. V
nadaljevanju teksta bomo stopili na Sokratovo pot poucevanja in ucenja filozofije in

pogledali, ¢e jo lahko varno in uspesno uporabimo tudi danes.



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ucenjen in poucevanjem filozofije 285

2 S Sokratom na pot poucevanja in ucenja filozofije

Poglejmo, kaj pravi Ksenofont: “Sokrat je bil v vseh stvareh in v vseh pogledih v
tolik§no pomoc¢ ljudem, da je vsakomur, ki o tej zadevi razmisli in jo posteno oceni,
povsem jasno, da ni bilo ni¢ bolj koristno kakor druziti se s Sokratom in prezivljati
z njim c¢as, in to kjer koli ter v kakrsnih koli okolis¢inah.” (Ksenofont, 2018, 227)
Nam, ki zivimo skoraj dva in pol tisocletja za Sokratom, ni dano, da bi ziveli z njim
v dobesednem pomenu, vendar lahko Zivimo z njim skozi analizo tekstov, v katerih
nastopa Sokrat. Na ta nacin lahko Ksenofontovo trditev, da je Sokrat v vsech
pogledih v tolik§no pomod, da se je vredno druziti z njim, ustrezno podkrepimo.
Morda se slisi paradoksalno, kot bomo pokazali kasneje, da Ksenofont skozi Sokrata
ponuja moznost ucenja, ki bo ljudi obvarovalo pred slabimi izbirami, odlo¢itvami in
posledi¢no slabimi dejanji, ki naj bi, kot je preprican Sokrat, izhajalo iz ¢lovekove

nevednosti, ker niso bili pouceni:

“Podobno tudi posamezniki z najboljsimi prirojenimi lastnostmi, najkrepkejsih dus in najbolj
sposobni do konca izpeljati, cesar so se lotili, s pomocjo vzgoje in pouka o tem, kaj je prav,
postanejo izjemni in nadvse koristni ljudje, sposobni §tevilnih pomembnih dejanj. Ce pa ta uk
in vzgoja izostaneta, se taksni ljudje spridijo in postanejo skodljivci, ki niso sposobni presoditi,
kaj je prav, zato se pogosto oprimejo malopridnega pocetja; ker so osabni ter vihravi, jih je

tezko krotiti in spreobrniti, to pa je razlog, da zagresijo stevilne hude zlocine.” (Ibid., 227-229)

Te trditve imajo svoja ustrezna mesta tudi v Platonovih tekstih. Za¢nimo z Drzavo,
kjer v tretji knjigi tece razprava o tem, kaj naj bo dopusceno v polisih v obliki
pesniskega bolj ali manj natan¢nega posnemanja, ki ga srecujemo v tragedijah in
komedijah. Sokrat na tej tocki razprave ne zeli ponuditi dokoncénega odgovora,
ceprav ga Adejmat sili v to, ampak pravi: ... morda pa $e ve¢ od tega. Kajti ne vem
$e, ampak moramo iti tja, kamor nas kot veter nosi pogovor [logos|.” (Drzava, 394d).
K temu lahko dodamo $e spoznanje iz Kritona, ko Sokrat utemeljuje, kaj mora storiti

in zakaj ne (more) sprejeti ponudbe resitve — pobega iz jece, ko pravi:

»Dragi Kriton, tvoja prizadevnost je dosti vredna, ¢e je zdruZena z dolo¢eno pravilnostjo; ce
pa ni, je zame toliko tezja, kolikor vecja je. Zato morava dobro premisliti, ali naj to storim ali
ne. Ti ves, da sem taksen, da ne le zdaj, ampak nikoli ne poslusam nikogar drugega od svojih,
ampak le misel, ki se mi pokaZe najboljsa, ko premisljujem. Misli, ki sem jih v preteklosti izrekel,
ne morem zdaj zavreci, ker me je doletela ta usoda: kazejo se mi skoraj enake — ter spostujem

in castim iste misli, kot sem jih spostoval in castil prej.« (Kriton, 46b-c)



286 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Iz teh zacetnih razprav lahko izpeljemo ve¢ spoznanj. (i) Najprej je jasno, da ima v
okviru ucenja in poucevanja Sokrat posebno drzo, ki ga lo¢i od njegovih sodobnikov,
ki se radi poimenujejo ucitelji. (ii) Izhaja iz spoznanja, da je v ozadju ucenja vedno
poudarek na kriticnem in doslednem razmisljanju, ki mora temeljiti na trdnih nacelih
in zdravih argumentih. (i) Nato prihaja v ospredje njegovo prizadevanje za
izobrazevanje brez uciteljev, kar dobi nepostedno podkrepitev v njegovih izjavah,
da on ni (in ne more biti) ucitelj, saj nima ustreznega znanja za poucevanje. In
nazadnje (iv) se sre¢amo s Sokratovim prepricanjem, da lahko ucenje filozofije
pripomore k spremembi zivljenja ljudi na boljse, kar morda najlepse prikaze v svojem

zagovoru pred sodiS¢em, ko pravi:

“/.../ - in dokler bom dihal in bom za to sposoben, ne bom nehal filozofirati in vas opominjati
ter opozatijati vsakogar, ki ga bom srecal, in govoriti, kot sem navajen... /.../ ... za razumnost,
resnico in za to, da bi imel ¢im boljso duso, pa si ne prizadevas$ in za to ne skrbi§? /.../ ga bom
spraseval, preiskoval in skusal spodbiti. In ¢e se mi ne bo zdelo, da poseduje krepost, ampak
da to le zatrjuje, mu bom o¢ital, da zanemarja to, kar je vredno najve¢, bolj pa ceni, kar je manj

pomembno.” (Apologija, 29d -30a)

K temu bi lahko dodali $e spoznanje iz Kritona, da je za ¢loveka pomembnejse ne
delati krivice, kot pa prenasati posledice krivicnega delovanja drugih. (Kriton, 49a-
b) Ucenje je tako po Platonu proces, ki smo mu prica celotno zivljenje, saj ni nikoli

prepozno, da bi lahko izboljsali svojo duso.
2.1 Kdo in kdaj se uciti filozofije?

Ce je to, kar zagovarja Sokrat, dobro izhodis¢e za ucenje filozofije, se nujno zastavi
dodatno vprasanje: kdaj pa se naj zacnemo uciti filozofije? Ob prebiranju Platona se
hitro pokaze, da obstaja doloc¢ena notranja napetost med tem, kdaj se naj zacne
ucenje filozofije in kdo je lahko Sokratov sogovorec. O¢itno je, da nam tekstovna
analiza ponudi ugotovitev, da je ucenje filozofije iskanje védenja, je vsezivljenjski

proces, vendar Sokrat sam opozarja na tezave, ¢e v to stopimo prezgodaj:

»IKo sem bil mlad, Kebes, sem si osupljivo zazelel te modrosti, ki jo imenujejo raziskovanje
narave. Precudovito se mi je zdelo to, poznati vzroke sleherne reci, zakaj nastane, zakaj je
uni¢ena in zakaj biva. /.../ Prej sem nekatere stvari jasno vedel — vsaj meni in tudi drugim se je
zdelo tako —, tedaj pa sem od tega razmisljanja tako zelo oslepel, da sem pozabil $e nje — $e to,

kar sem mislil, da sem pred tem vedel ...« (Fajdon, 96¢)



. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ucenjem in poulevanjem filozofije
B. Borstner, S. Gart) Sokrat med oz 287

Sokrat brez tezav razvije razgovor tako z mladimi (dober primer je Teajtet) kot s
starimi (na primer Kefal). Pri tem je zanimivo, da Sokrat starejse, ki so prepric¢ani v
svoje védenje, zelo rad podvrze ironiji, vendar pri tem noce prevzeti vloge ucitelja,
vloge tistega, ki podaja znanje, in to prepusca sogovorcem samim. Zato ni nobeno
presenecenje, da postavi Sokrat v Drzavi (537-538) starostno mejo za ucenje
filozofije trideset let, da ne bi prihajalo do potencialnih tezav pri razumevanju
filozofije v odnosu do vsakdanjega zivljenja. Na to so Sokratovi sodobniki pogosto
opozarjali s pomoc¢jo primerov, kot sta bila Alkibiad, obtozen mnogih zloc¢inov in
kasneje tudi pomodi Spartancem, in Kritija, eden od tiranov. Iz analize teksta je tezko
presoditi, ¢e je bil za te tezave kriv Sokrat s svojimi delovanji in je filozofija v
vsakdanjem zivljenju lahko tudi nevarna. Dejstvo pa je, da je za Platona filozofija v
idealni skupnosti ob idealni starosti izjemno uporabna in koristna. Morda bi to lahko
strnili v trditev: Vsakdo je lahko Sokratov sogovorec (ucenec), vendar se ni vsakdo

zmozen iz tega razgovora nekaj (najuciti.
2.2 Kako (na)uciti filozofijo ali zakaj dela Sokrat to, kar dela?

Preden se dotaknemo poslanstva, ki si ga je zadal Sokrat, se bomo ukvarjali z
vprasanjem, kaj je vescina, o izvajanju in prenasanju vescin, o delitvi na stohasticne
in nestohasticne vescine in o poti do modrosti. Tako bomo tudi razumeli nekatere

vzroke za Sokratovo delovanje.
O vescinah

Zac¢nimo z razmislekom iz Fajdrosa, kjer poskusa Sokrat sogovorcu Fajdru razloziti,

kako lahko pridemo do posamezne vescine na primeru Periklesa:

“Vse pomembne ves¢ine potrebujejo razpravljanje in vzviseno razmisljanje o naravi. Ta
visokomiselnost in popolna sposobnost vse izpeljati do konca je prisla od tod nekod. Perikles
si je to po mojem pridobil — poleg tega, da je bil po naravi nadarjen -, ko je srecal Anaksagora,
ki je bil taksen clovek; izpolnil se je z vzviSenim razmisljanjem ter je prisel do narave uma in
razuma, o ¢emer je Anaksagora mnogo govoril. Iz tega je potegnil v ves¢ino govorov to, kar je

bilo koristno zanjo.” (Fajdros, 269e—270a)

V ozadju te razlage je uporaba temeljne razlike med techné in epistémé — vescina in
prava vednost. V Gorgiji poskusa Sokrat utemeljiti, kaj je techne/vescina: “Sleherna

vescina se ukvarja z govori, ki se nanasajo na stvar, s katero se pac ukvarja”(Gorgija,



288 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

450b). V bistvu je to posebna dejavnost, ki je vedno povezana z razumom ter se

nanasa na posebno podroéje posamezne vescine. Pri tem Sokrat vpelje razlikovanje:

i) Dejavnost, ki je lahko fizi¢na ali je tesno povezana z govorom, a je nevescinska
oz. nestrokovna.

(ii) Dejavnost, ki je predvsem fizi¢na in zahteva ni¢ ali minimalno uporabo govora
(npr. slikanje, kipatjenje). Celotno vedenje se tako nanasa na fizi¢no, ro¢no, delo.

(iii) Dejavnost, ki ne zahteva ali zahteva minimalno fizi¢no aktivnost in je tesno
povezana z govorom (npr. aritmetika, geometrija, logika, astronomija). (Gorgija,

450c—d)

Prvo vrsto dejavnosti, tako Sokrat, je mogoce opisati kot atechnos — nevescinske,
nestrokovne — kot sta kuhanje in prepricevanje. To so tiste dejavnosti, ki jih obicajno
jemljemo kot ¢isto rutinske. Tovrstne dejavnosti temeljijo zgolj na izkustvu.
Kuharstvo si prizadeva za uzitek in vsa njegova skrb je posvecena temu ter se zanj
zene brez vsakr$ne vescine: ne da bi premisljevalo o naravi uzitka ali o njegovem
vzroku. Izkusenost, na ¢emer temelji kuharstvo, ne vkljucuje niti razloga za to, na
kar se nanasa, niti ne more opredeliti vzroka za to, kar je. Zato je to Sokrat opredelil
kot iracionalno (alogos) opravilo. Kaj pomeni biti iracionalen — alogos? Ni nujno
nelogi¢no, je pa nekaj, kar je brez zavedanja prave narave (to bi dandanes opisali:
tak$ne dejavnosti so ¢iste tehnike). Ce uporabimo Sokratovo lastno interpretacijo, bi
bila dejavnost, ki je brez veséine/techne, lahko podobna procesu ustvarjanja pesmi.
Ko pesnik, ki ima bozanski navdih, izvaja svojo ustvarjalno opravilo, poiesis, se ne
zaveda narave tega, kar pocne in tega tudi ni zmozen razloziti drugim: “.. saj
(pesniki) ne ustvarjajo in o stvareh ne govorijo mnogo lepega na osnovi vescine,
ampak — kot ti govori§ o Homerju — zaradi bozanskega daru.” (Gorgija, 534b—c)
Zdravilstvo, ki pa je vescina, iz opazovanja pozna naravo tega, za kar skrbi, in razlog

za vse, kar dela, tako da lahko za sleherno od tega navede utemeljitev (Gorgija, 501a).

Lahko povzamemo: pri Sokratu je bila vesc¢ina/techné nekaj, kar se nanasa na vse
cloveske dejavnosti, o katerih je mogoce razmisljati — niso niti spontane dejavnosti
niti rezultat nekega nezavednega procesa ali intuitivne percepcije. Ieséina/ techné je
dejavnost, ki je povezana g govorom in s tem 3 Zavestjo ali gnanjem (vedenjem) o notranji naravi

(biston in vzroku) stvari.

Vendar pa ne smemo pozabiti, da Sokrat v Filebu naredi naslednjo razliko med

dvema vrstama znanja:



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ulenjen in pouncevanjem filozofije 289

(i) znanje, ki je povezano z izobrazevanjem in vzgojo;

(ii) znanje, ki je povezano z izdelavo in s proizvodnjo.

Danes bi to pomenilo tehni¢no/ves¢insko znanje, ki je po Platonu zasnovano v dveh
podrazredih: v prvem podrazredu so dejavnosti, ki potekajo na podlagi domnev in
intuicije ter izhajajo iz preprostih izkusenj (Popper bi te dejavnosti opisal kot
dejavnosti "poskusov in napak"), kot je to v medicini, glasbi, kmetijstvu; v drugem
podrazredu so dejavnosti, ki zavestno uporabljajo sestevanje, merjenje, tehtanje, kot
je to v primeru gradbenistva. (Fileb, 55e—56¢) Te dejavnosti imajo vec¢ natancénosti

in so veséine v primarnem smislu.

Sokrat pa je v Filebu uvedel tudi razlikovanje med tako imenovano filozofsko
aritmetiko in gradbenisko aritmetiko. Filozofska aritmetika se ne ukvarja s
prestevanjem stvari, temvec jo zanimajo sama stevila (Fileb, 56d). Na nek nacin bi
lahko to primerjali s sodobnim razlikovanje med “Cisto znanostjo”, ki temelji zgol
na spoznavanju, in tistimi znanostmi, ki temeljijo na dejavnostih in so opredeljene
kot “uporabne” (Politik 258¢). Vescino/techné je treba razlikovati od najglobljega
spoznanja, ki je sposobno dojeti pocela sveta, ki niso materialna (Fileb, 58a).
Vescina/techné preprosto uporablja /gos in, kar ni presenetljivo, nikoli ne govori o
logosu same vescine/techné. V primeru gradbenistva: le tu se uporablja bolj splosno
znanje (epistéme) — namre¢ racunsko védenje in njegov (aritmeticni) logos naj
uporablja gradbenistvo. Vendar ta logos ni logos gradbenistva, ker ne izhaja iz te
dolocene dejavnosti, niti ni to celoten logos te dejavnosti — gradbenistva. Logos
gradbenistva ni v celoti izrazljiv skozi logos aritmetike, saj je gradbenistvo dejavnost,
ki vkljucuje posameznike iz materialnega sveta (platonske fenomene) in nekaterih
njegovih elementov zato sploh ni mogoce izraziti. Tisto, kar lahko spoznamo z
veséino/techné skozi logos, je oblika ali ideja, eidos (kak$nost stvari — njena sama
narava) stvari, ki jo je treba narediti. Pri tem pa je treba poudariti, da same dejavnosti,

samega ustvatjalnega procesa, poiesis, ni mogoce ujeti.

»Na kaj se ozira strugar, ko dela (tkalski colnicek)? Mar ne na nekaj taksnega, kar je tkanje po
naravi? ... Kaj pa ce se tkalski colni¢ek strugarju med delom zlomi — bo drugega naredil tako,
da se bo oziral na zlomljenega ali pa na tisto obliko, po kateri je napravil tudi (¢olnicek), ki ga
je zlomil? ... Torej morajo tedaj, ko naj bi naredili tkalski ¢olnicek za obleko — tenko ali debelo,
platneno ali volneno ali kakrsnokoli drugo — vsa orodja imeti obliko ¢olnicka, vendar moramo
vsakemu colnicku dati taksno naravo, kakrsna je zanj po naravi najboljsa za vsako delo?«
(Kratil, 389a—c)



290 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Ta trditev dobi $e dodatno podkrepitev v Timaju (29a), kjer Sokrat ugotavlja, da v
primeru, ko je ustvatjalec dober, ustvari svet tako, da se ozira na vecno,
nespremenljivo obliko ali vzorec, paradeigmo, ki jo motri logos. Dejavnost (kako to
storiti) se dojame le skozi pistis (kot je v primeru postajanja) — osebno prepric¢anje —
, mentalno naravnanost, ki je v Drzavi povezana z zaznavo materialnih stvari. Toda
tudi v tem primeru ne smemo pozabiti, da so tisti, ki obvladajo vescino, z vadbo
svoje vescine zmozni tisto, kar delajo, izboljsevati in ne slab$ati: glasbenik z glasbeno
umetnostjo naredi ¢loveka muzikalnega; konjeniki z veséino jahanja naredijo ljudi
konjenike; ljudje, ki so vesci pravicnosti, ki je ¢loveska vtlina, ne morejo ljudi narediti

slabe, ampak jih zmorejo narediti boljse.

Predhodna spoznanja lahko strnemo v obliki argumenta (na podlagi Drzave, 341c4—
342e11):

) Vsak pravi obvladovalec vescine (strokovnjak) se ukvarja z dejavnostjo, ki

je usmerjena k predmetu.

(i) Za vsakega (strokovnjaka in njegov predmet) je to delovanje nckaj
koristnega.
(iif) Vsaka vescina (v strogem pomenu) ima namen iskati in zagotoviti prednosti

dejavnosti, ki je usmerjena k predmetu.

(iv) Za vsako vescinsko dejavnost je koristno, da je ¢im bolj popolna.

Popolnosti lahko razdelimo v tri razrede:

—  Predmet, na katerega je vescinska dejavnost usmerjena, je nepopoln in
kot tak potrebuje izboljsavo. Vescinska dejavnost je zasnovana tako, da
zagotavlja tisto, kar je koristno za njen predmet — da odpravlja
pomanjkljivosti predmetov.

— Vesc¢inska dejavnost sama po sebi ni pomanjkljiva ali ne potrebuje
nikakr$ne dodatne odlicnosti. Nikoli ne zgresi svojega cilja, ¢e ne
spregleda temeljnih spoznanj, na katerih temelji.

—  Vsaka vescina torej iSce tisto, kar je koristno za njen predmet (saj je
sama popolna in ne potrebuje dopolnjevanja; njeni predmeti pa so
nepopolni in potrebujejo dopolnitve).

—  Vescinska dejavnost obvlada svoj predmet in ga v procesu delovanja

(poskusa) izpopolniti.



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ulenjen in pouncevanjem filozofije 291

—  Zato nobeno pravo spoznanje kot podlaga za vesc¢insko dejavnost ne
temelji na dejstvu nepopolnega, ampak na popolnem vpogledu logosa

v naravo predmeta.

Vidimo lahko, da poskus$a Sokrat celotno razpravo o vescini/techné prilagoditi
usmeritvam na podlagi epistémé. To je mogoce vzpostaviti le v situacijah, kjer
imamo primere s popolno ves¢ino/techné. 1z tega sledi, da temelji Sokratovo
razlikovanje ves¢in na modi ali popolnosti ves¢ine/techné na eni strani in sibkosti ali

nepopolnosti predmetov, s katerimi deluje ves¢ina/techné.

Taksna razlaga izhaja iz Sokratovega sprejemanja predpostavke, da je epistémé
(vednost) vedno o oblikah (eidos). Zato mora v posameznih primerih, kjer ni
mogoce nepostedno uvesti teotije oblike, Sokrat uporabiti primere, ki so znani iz
analiz razli¢nih vescin/technai. Epistémé zlahka postane techné, ker obstaja veliko
vescin in znanj, ki so vkljuceni v tako imenovane prakticne vescinske dejavnosti, kot
so navigacija, medicina ali vladanje. Vendar pa pri tem ni implicirano, da v primerih,
ko se zdruzita praktiéni in teoretiéni del vescinske dejavnosti/techné, ne obstaja
razlika na ravni epistémé, znanja. Za Sokrata je evidentno jasno, da je vescina/techné
kot/qua epistémé popolnoma opredeljena sama po sebi in je zato v sokratskem
smislu opisana kot dobra. Na drugi strani pa je vescina/techné kot/qua
veséina/téchné lahko izpopolnjena le takrat, ko je udejanjena v svoji uporabi. Tako
v pravi naravi stvari ni vrzeli med vedenjem in delovanjem. Mozna tezava pa se
pojavi, ko se mora ta, ki obvlada neko ves¢ino, v dejanskem svetu spopasti z
dejstvom, da njegovo znanje ni popolno in da se, zaradi tega, pogostokrat pojavlja
razkorak med vednostjo in delovanjem, kar v idealnem primeru popolne vednosti ni

mogoce.
O izvajanju in prenasanju ves¢in

Na tej tocki se pojavi zanimiv obrat. Ce je res, da je vesc¢ina/techné skupek znanja,
potem je to znanje treba prenasati. To prenasanje je mogoce s poucevanjem, saj, kot
ugotavlja Sokrat glede vrline (Protagora, 319a), ni stvar naravne danosti ali rezultat
nenadzorovane prakse, ki bi jo danes oznacilo kot dejavnost na podlagi poskusov in

napak.



292 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

V sokratski predstavi o moznostih izvajanja vescine/techné obstajajo vsaj trije

dejavniki, ki so pomembni — naravne sposobnosti, prakti¢ne izkusnje in vedenje:

@) Celota vescinskega znanja mora biti sistemati¢na in zaokrozena. (Primerjaj
Drzava, 342d10, 345d, 360e—361a; Fajdros, 269d—e, 272a-b)
(i) Vesc¢insko znanje mora delujocemu dati ve¢ kot le nekaj ucinkovitih

postopkov — zagotoviti mu mora sistematicno in organizirano obvladovanje
postopkov, ki bodo njegovi vescinski dejavnosti zagotovili doseganje
ustreznega cilja.

(iif) Delujoc¢i se mora uciti in mora biti poucen, veséina, ki se mu posteduje, pa

mora zajeti vse mozne nacine za doseganje uspeha.

Kdaj je to mogoce doseci? Samo v primeru, da obstaja znanje, ki zna povezati
sredstva z naravo predmetov, s katerimi se mora delujoci ukvarjati. Kot smo pokazali
ze prej, obstajajo nekatere vescine, kjer ne moremo dosedi te, predpostavljene,
popolne situacije. Ali to pomeni, da taka vescina v resnici ni ves¢ina? Zagovornik
dejavnosti, ki ji je tak status izpodbijan, mora racionalno razloziti morebitno

nepopolnost svojega znanja — znanja, ki je podlaga za obravnavano vescino.

Kaj pomeni spodleteti v primeru veséine/techné? Obicajno to lahko opisemo kot
tezavo, ko delujoci ne doseze cilja, ki ga njegovo vescinsko delovanje Zeli doseci.
Obstajajo razlicne vrste napak: ¢e krmar svoje ladje ne pripelje varno do
predvidenega cilja, gre za napako v natanc¢nosti; v primerih, ki jih najdemo pri
hipokratskih piscih, da medicinska vescina ni vsemogoc¢na in od nje ni mogoce
pricakovati, da bo ozdravila vse bolezni ali vsakemu bolniku povrnila zdravje —
obstajajo nekateri ozdravljivi in nekateri neozdravljivi bolniki. Ce parafraziramo
Sokrata, splosna znacilnost tistega, ki je ves¢ neke dejavnosti, ki je izredno sposoben
strokovnjak, je, da zna razlikovati med mogoc¢im in nemogoc¢im na svojem
strokovnem podro¢ju (Drzava, 360¢). Torej je za Sokrata jasno, da si strokovnjaki
prizadevajo pridobiti celovito in sistemati¢no znanje, ki jim bo omogocilo predvideti,
kdaj bo njihov trud uspesen in kdaj ne. In v tak$nih primerih neuspeh le kaze na
vrzel v strokovnjakovem znanju, ki jo je treba zapolniti, preden se lahko Steje za
vrhunskega strokovnjaka. Danes bi tak$no stanje opisali le kot pomanjkljivo

usposobljenost praktikanta.



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ulenjen in pouncevanjem filozofije 293

O stohasti¢nih in nestohasti¢nih ves§c¢inah

Ob tem pa je treba poudariti, da za Sokrata obstaja velika razlika med vescinami, ki
temeljijo na popolnem in sistematicnem znanju, in drugimi, ki vkljucujejo tudi
(moznost) neuspeha. Na primer, nekdo, ki mu spodleti poskus izdelave cevljev, ni
mojster Cevljarstva. Hkrati pa odpoved krmarja ni (nujno) znak za sklep, da ni
mojster krmarjenja; enako velja za zdravnike. Torej, obstajajo vescine, v katerih so
napake dovoljene. Ta spoznanja lahko povzamemo v naslednjo trditev: tiste vescine,
ki nekako vkljucujejo moznost neuspeha, so tako imenovane stohasti¢ne vescine
(stohasmos kot domneva — Gorgija, 463a; Fileb, 55a-56b).

Takoj ko je moznost neuspeha sprejeta v sami osnovi vescin, so odprta vrata za novo
vrednotenje le-teh. To lahko storimo na podlagi razlikovanja med ciljem (telos) in
funkcijo (ergon) vescin. V nestohasti¢nih vescinah sta cilj in funkcija soprisotna in
ne more se zgoditi, da je funkcija izpolnjena, ne da bi bil hkrati dosezen tudi cilj.
Sokrat pravi, da je korist same vescine mogoce dosedi, ¢e in samo ce je vescina
popolna in brez pomanjkljivosti. (primerjaj Drzava, 341d6-11; 345d1-5) V
stohasti¢ni vescini je mozno, da strokovnjak izpolnjuje zahteve svoje vescine, ne da
bi dosegel svoj cilj, tj. zdravnik je strokovnjak, ki bo uspesen v izpolnjevanju svoje
tunkcije (uspesen bo kot delujoci, ker je funkcija medicine zdraviti) takrat, ko naredi
vse, kar je mogoce, da resi pacienta, ceprav ne bo dosegel cilja medicine, saj pacient

ne bo prezivel.

Cetudi smo dosegli soglasije, da obstaja delitev med vesc¢inami, je $e vedno res, da je
neka dejavnost veséina/techné, ¢e in samo ce ta dejavnost vkljucuje dojemanje in
uporabo korpusa znanja, ki zagotavlja uspeh. V tem smislu so lahko stohasti¢ne
vescine vescine le v nizjem pomenu. In Sokratov namen je to dokazati (Fileb, 55e—
56a). Ce torej hotemo imeti stohastiéne vei¢ine kot veitine v pravem, ne v
manjvrednem pomenu, potem je treba zagotoviti dodaten argument za strokovno
znanje, ki bi vkljucevalo tudi moznost strokovnega neuspeha. Namig lahko najdemo
v Sokratovi trditvi, da mora strokovnjak, ki bi rad dal vse od sebe, razviti obcutljivost,
kako dojeti “/.../ kdaj je treba govoriti in kdaj se zadrzati, in /.../ razpoznalti]
primernost ali neprimernost trenutka, [takrat] je njegova vescina lepo in popolno
uresnicena, prej pa ne.” (Fajdros, 272a) Stohasti¢ni strokovnjak mora torej razviti
obcutljivost, senzibilnost, za posebnosti posamezne situacije, obcutek za primeren
trenutek, ki mu omogodi, da se loti pravih postopkov, ob pravem casu in na pravi

nacin. Iz tega sledita e dve ugotovitvi:



294 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

(i) Stohasticnih vescin ni mogoce izvajati z mehansko uporabo pravil vescine, ker
mehanska uporaba pravil ne zagotavlja uspeha.
(i) Stohasticne vedcine so vescine, ki razlikujejo med posameznimi primeri in

situacijami — dovoljujejo izjeme.

V ozadju tega je spoznanje, da je res, da stohasti¢ne vescine dopuscajo neuspehe,
vendar je hkrati res, da poskusajo njihovo stevilo ¢im bolj omejiti. Da morajo
strokovnjaki uspeti v vecini primerov svoje dejavnosti, je bila predpostavka
vsakogar, ki je poskusal zagovarjati stohasticno vesc¢ino. Morda pove to najbolj
neposredno Galen v svojem dobro znanem stavku: "Ce se nekdo zmoti enkrat v
dvajsetih primerih, ni dosegel popolne gotovosti, vendar je boljsi od ¢loveka, ki se
moti dvakrat, in boljsi od tistega, ki se trikrat zmoti ... in vendar so se vsi drzali izraza
'vec¢inoma'." (De meth. med. X, 58, 17)

Omejitev neuspehov pa je mozna le, ¢e je strokovnjak res strokovnjak — da v celoti
obvlada ves¢ino, ki je (ves¢ina kot ves¢ina) sama utemeljena na epistémeé, saj samo v
takih primerih omejitev neuspehov ni dosezena naklju¢no, kot bi to bilo v primeru

laika, ampak namerno s strani strokovnjaka, ki je mojster te veséine.

Prejs$njo analizo primerov, zakaj bi lahko v stohasti¢ni vescini strokovnjaki v nekem
smislu imeli popolno znanje o svoji vescini in pravilno izvajali le-to, pa kljub temu
ne uspejo doseci zelenih rezultatov, ki so pravi cilj njihove vescine, lahko

nadgradimo s tremi predlogi:

@ Strokovnjak stohasti¢ne vescine ima lahko popolno znanje, a vcasih ne
doseze zelenih ciljev, ker lahko nekateri zunanji dejavniki nepri¢akovano
posezejo in preprecijo, da bi se strokovnjakova vescina pravilno udejanjila.

(i) Ce je nekaj resni¢no nacelo neke vedéine (npr. medicine), potem mora biti
nujno resni¢no. Ne more biti tako, da je nacelo resnicno le vecinoma. Toda
celoten sistem taksnih nacel, ki jih poznajo strokovnjaki (tj. zdravniki), je
abstrakten in premalo podroben, da bi zagotovil relevantno prakso za vse
posamezne primere. Taksno stalisce lahko pripiSemo racionalisticni $oli v
starodavni medicini.

(iii) Ce obstajajo stohasti¢ne vescine, potem so (morajo biti) tudi njihova nacela
stohasticna. Strokovnjaki znajo poiskati pomembne lastnosti stvari v naravi,
vendar je prisotnost teh lastnosti le do neke mere povezana s prisotnostjo

same narave stvari in zato dobimo kot rezultat nekaj, kar je zelo blizu



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ulenjen in pouncevanjem filozofije 295

frekvencni verjetnosti. Zacetke te ideje lahko najdemo v empiristicni soli

starodavne medicine.

Spoznanja o naravi stohasti¢nih ves¢in in o prizadevanjih strokovnjakov, ki jih
udejanjajo tudi danes, lahko strnemo v tezo: N7 nam dano, da se ne bi motili. V' nasi

naravi pa je, da stremimo R temu, da se motimo cim manj.
O poti do modrosti

Zakaj je bila potrebna predhodna analiza? Pokazali smo, kako in zakaj deluje Sokrat.
Na drugi strani pa ostaja e vedno odprto vprasanje, kaj se je zalomilo takrat, ko je
Sokrat pouceval ljudi, kot sta bila Alkibiad, obtoZzen mnogih zlo¢inov in kasneje tudi
pomodi Spartancem, in Kritija, eden od tiranov. Zgolj iz analize teksta je tezko
presoditi, ¢e je bil za te tezave kriv Sokrat s svojimi delovanji in je filozofija v
vsakdanjem zivljenju lahko tudi nevarna. Zelo verjetno, ¢eprav je ta razlaga bolj
ohlapna, bi bilo treba Sokratov neuspeh pri poucevanju opreti na dejstvo, da je
poucevanje vescina, ki jo moramo razvrstiti med stohasticne in tudi pri najboljSem
strokovnjaku — ucitelju — lahko pride do nezelenega rezultata. Ob tem pa ne smemo
pozabiti tudi na to, da Sokrat sam nikoli ne sprejema vloge ucitelja, tj. tistega, ki

podaja znanje.

Tako smo spet pri slovitem delfskem oraklju: “Najmodrejsi med vami, ljudje, je tisti,
ki je kot Sokrat spoznal, da je v resnici glede modrosti ni¢vreden.” (Apologija, 23b)
Sokrat si tako zada nalogo, da bo poiskal tistega, ki je modrejsi od njega, in tako
spodbil sporocilo oraklja. V Apologiji se za¢ne razgovor o tem, kaj so pesniki hoteli
povedati v svojih delih. Upa, da se bo lahko od njih kaj naucil (Apologija, 22b). Na
zalost dobi odgovore, ki so zanj povsem nezadovoljivi. 1z tega izpelje sklep, da niso
z vednostjo ustvarjali tega, kar so napisali, da je to zgolj stvar nadarjenosti, navdiha,
in da ne vedo, kaj govorijo (Ibid., 22b—c). Ce pa ne vedo, kaj govorijo, potem se od
njih ne moremo uciti. Sokrat pricakuje in na nek nacin zahteva od svojih sogovorcev,
da podajo definicije izrazov, ki jih uporabljajo. Pri tem pa ves cas poskusa, na
poseben nacin, ovreci orakelj “Nihce ni modrejsi od Sokrata.” Ce bi torej pesniki
vedeli, kaj so pomeni eti¢nih izrazov, ki so jih uporabili v svojih zapisih, potem bi
imeli vednost, ki je Sokrat nima, in tako bi bil orakelj ovrzen. Vendar pa Sokrat skozi
sprasevanje spodbije njihove tako imenovane definicije in, kot pravi sam: »Ko
namre¢ koga v ¢em spodbijem, navzoci poslusalci vsakokrat menijo, da sem v tem
moder.« (Ibid., 23a) Toda to ni res. Res pa je, da Sokrat is¢e definicijo (eti¢nih)



296 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

izrazov v kontekstu osebnega zivljenja, da bi jo nato lahko razsiril na druga podrodja.
V ozadju pa je uresnicevanje tistega, kar ima Sokrat za svojo najvisjo filozofsko
dolznost: na eni strani potrjevanje in prenasanja sporocila delfskega oraklja o
univerzalni cloveski nevednosti na etiSkem podrodju in na drugi strani priprava
posameznika za eti¢ne izboljsave skozi spodbijanje napacnih izvornih predstav o
tem, da ze poseduje eti¢no vednost. Na ta nacin se udejanja izvorno nacelo, ki ga

zagovarja Sokrat, da nepreiskanega zivljenja ni vredno ziveti.

Pri tem je zanimivo, da Sokrat ponudi svoje razumevanja sporocila oraklja tako, da
vpelje idejo o treh stopnjah modrosti. Najvisja stopnja je prava modrost — tista, ki jo
ima bog (Apologija, 23a5-06). Srednja raven je “najmodrejsi med ljudmi” (Ibid.,
23b2), ki je lahko znacilnost vsakogar, ki je, tako kot Sokrat, “spoznal, da je v resnici
glede modrosti ni¢vreden” (Ibid., 23b3—4). Najnizja raven je, “da se mnogim ljudem
zdi moder, in najbolj sam sebi. Da pa to ni.” (Ibid., 21c6—7) Torej, kot ugotavlja
Sokrat, ¢e ima orakelj prav, najvisja stopnja modrosti ljudem ni dosegljiva. Stremeti
pa moramo k doseganju druge stopnje, kar je mogoce le: “... ¢e trdim, da je za ¢loveka
najvisje dobro to, da se sleherni dan pogovatja o kreposti in vsem drugem ... ter da

preizkusam samega sebe in druge (Ibid., 38a1—4).

Sokrat ve, da ker je neveden, ljudem ne more dati modrosti. Tako kot zdravniki
koristijo telesom, ko jih delajo zdrave, bi lahko bili tudi modreci strokovnjaki za
dobro pocutje ljudi. To bi lahko dosegli skozi motrenje njihovih dus. Sokratu je
jasno, da ni tak modrec. Dejansko je v situaciji, ki je podobna tistemu, ki hoce biti
zdravnik, vendar to ni in ni sposoben zdraviti drugih. Sokrat se zaveda, da ni v
njegovi moci, da bi zdravil duse tako, da bi postale krepostne. Sposoben je prisiliti
druge, da v pogovoru priznajo stvari, kot so, da cloveska odli¢nost ni ni¢ drugega
kot nekaks$no strokovno znanje. Vendar je ocitno, da bi nekdo obvladal veliko
taksnih argumentov in $e vedno ne bi bil zmozZen ustrezno pretehtati izbire med

boljsim in slabsim v dani situaciji.
2.3 Sokratova metoda

Zato si Sokrat kot svojo pedagosko nalogo zada, da bo svoje somesc¢ane poskusil
dvigniti iz najnizje v srednjo stopnjo modrosti in jim pokazati, kaj je pomen sporocila
delfskega oraklja. Kako lahko to doseze? V dialogu Protagora Sokrat sprasuje
Hipokrata (mladenica iz Aten), zakaj bi bil pripravljen placati u¢nino Protagori? Kaj

naj bi ga le-ta naucil? V ¢em je strokovnjak? (Protagora, 311a) Sokrat v pogovoru



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ulenjen in pouncevanjem filozofije 297

vodi Hipokrata do tega, da prizna, da je Protagora sofist in da pravzaprav ne ve, kaj
to sploh je. Hipokrat meni, da je sofist poznavalec reci, ki zahtevajo modrost. A
Sokrat sprasuje, kaj je torej tisto, kar sofist sam pozna in v ¢emer tudi uc¢enca naredi
za poznavalca, kot kitarist usposobi svojega ucenca za govor o tem, kar sam pozna,

tj. igranje kitare.

»Sokrat: »V kateri od redi, ki zahtevajo modrost, je izveden sofist?« Hipokrat: /.../ tega ti pa ne
znam veé povedati. /.../ Sokrat: »Imenujes ga 'sofist, toda o¢itno ne ves, kaj neki je 'sofist', ki
se mu nameravas zaupati.« Hipokrat: »Tako je videti, Sokrat, po tem, kar pravis.« (Ibid., 312d -

9

Sokrat je Hipokrata pripeljal do tega, da spozna svojo nevednost. Pri tem mu ni bilo
treba Hipokrata spraviti v situacijo, kjer bi izjavljal nekaj, kar bi vodilo v
kontradikcijo.

Sokrat ima na zalogi tudi drugacno pedagosko taktiko, kar se lepo vidi v Apologiji,
ko analizira Meletovo tozbo proti njemu. Melet naj bi govoril protislovno in se
norceval iz Sokrata. Zato ga mora Sokrat napeljati na napacno pot, da bo na koncu
lahko prisel v situacijo, kjer bo Melet ali spoznal, da govori protislovja, ali pa, da je
nevednez. V bistvu gre za naslednji postopek:

) Sokrat postavi vprasanje.

(i)  Sokrat, ce je treba, sogovornika spodbudi s predlogom, ki je dejansko
napacen, vendar se zdi tistim, ki so nevedni, resnicen.

(i)  Sogovornik sprejme Sokratov predlog.

(iv)  Sokrat ovrze sogovornikov odgovor.

Ce Sokratu uspe ovre¢i nasprotnikovo pozicijo, potem znova zastavi izvorno
vprasanje in proces se zacne znova. To ponavljanje lahko traja tako dolgo, da ali

sogovorec preneha z dialogom ali pa prizna svojo nevednost.

Dober primer za to je razgovor z mladim suznjem v Menonu, ki lahko pride do
posameznega spoznanja skozi spominjanje, ki je povzroceno s Sokratovim
sprasevanjem, vendar je predpogoj, da to uspe, znanje grs¢ine. In kot se izkaze
kasneje, nicesar drugega ni potrebno, da lahko suZenj resi matemati¢ni problem.
Vendar pa na tej poti Sokrat demonstrira Menonu, kako je mogoce suznja spraviti v

zadrego. Toda ta zadrega ob nepoznavanju specificnega dela matemati¢nega



298 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

problema ne temelji na navideznem vedenju, saj suzenj: »Zdaj pa ze meni, da je v
zadregi, in kakor ne ve, tudi ne misli, da ve.« (Menon 84a—b) Tako smo prisli do
tocke, kjer se znova pojavi star problem, ki ima obicajno oznako Menonov paradoks,

in ga srecamo na zacetku dialoga:

@ Ce ves, kaj is¢es, potem je iskanje nepotrebno.
(i)  Ce ne ves, kaj iSces, potem je iskanje nemogoce.

(i)  Torej je iskanje ali nepotrebno ali nemogoce.

V bistvu gre za problem, kako priti do odgovora na vprasanje: Kaj X je? Tipicen
odgovor je: Mozno je, da ze intuitivno (implicitno) vemo, kaj X je, in to implicitno
vedenje je zadostno, da nekaj prepoznamo kot instanco X-sa. Tezava tega odgovora
je, da umanjka jasna, eksplicitna opredelitev (definicija) tega, kaj X je. Pri tem nam
mora biti jasno, da je fizi¢ni svet nepopoln in je tako nujno, da imamo dolocene
pojme (koncepte), ki so neizkustveni in so dobljeni apriori, ker le na ta nacin lahko

sploh utemeljimo moznost nasega empiricnega izkustva (Primerjaj Fajdon, 74a—76c).

Zanimivo je, da v pogovoru z Lahesom Sokrat poveze to, kar smo oznacili kot
napacen predlog, z ugotovitvijo iz Menona o nepotrebnosti ali nemoznosti iskanja
pravega odgovora. “Toda ali nam ni potrebno prav vedenje o tem, kaj neki je
krepost? Kajti ¢e sploh ne vemo, kaj neki je krepost, na kaksen nacin lahko komur
koli svetujemo, kako naj si to najlepse pridobi?” (Lahes, 190b—c). Lahes se s tem
strinja in sprejme Sokratovo trditev, da ¢e naj bo svetovalec nekomu, potem mora
vedeti, kaj je krepost in mora to znati tudi povedati. Tezava te izpeljave je v tem, da
je Sokrat z lazno trditvijo napeljal Lahesa, da sprejme trditev, da ve, kaj je krepost.
In to napeljevanje nato v nadaljevanju izrabi, da pripelje Lahesa do protislovija. Kaj
zeli Sokrat dosec¢i? Najprej to, da Lahes spozna, da je zgolj na najnizji stopnji
modrosti — da se mu le zdi, da ve, kaj je krepost. Nato pa pokazati, da to, kar
zagovarja, vodi v protislovje in tako doseci tisto, kar smo opredelili kot srednjo

stopnjo modrosti — spoznanje, da je neveden.

Sokratovo metodo, da sogovorca zapelje na napa¢no pot, bi lahko interpretirali na

dva nacina:

— Prvi je dobronameren: s to metodo Sokrat pomaga sogovorcem, da se

premaknejo z najnizje na srednjo stopnjo modrosti. Tistim, ki so na najnizji



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ulenjen in pouncevanjem filozofije 299

ravni, se zdi, da vedo, ¢eprav so nevedni. Sokrat, ki se opisuje kot preizkusalec
takih ljudi, se zaveda, kaj taksen preizkus pomeni in kam vodi. Zavestno spelje
sogovorca in pri tem preizkusa njegovo zmoznost prepoznavanja napacne poti.
— Na drugi strani je interpretacija, da se Sokrat igra s svojimi sogovorci in jih Zeli

zgolj osmesiti.

Vendat, ¢e bi veljalo to drugo, potem bi bil Ksenofontov opis Sokrata, ki smo ga
predstavili na zacetku, neresnicen. Ce pa sprejmemo prvo razlago, potem je jasno,
da Sokrat s svojo metodo pomaga sogovorcem, da spoznajo svojo nevednost in se
lahko v nadaljevanju izboljsajo v svoji modrosti in odlicnosti nasploh. To je Sokratov

poskus resevanja cloveskih dus pred navidezno vednostjo, ki je dejanska nevednost.

Vidno je, da ima v okviru ucenja in poucevanja Sokrat posebno drzo, ki ga lo¢i od

njegovih sodobnikov, ki se radi poimenujejo ucitelji (sofisti):

@) Izhaja iz spoznanja, da je v ozadju ucenja vedno poudarek na kriticnem in
doslednem razmisljanju, ki mora temeljiti na trdnih nacelih in zdravih
argumentih.

(i)  Nato prihaja v ospredje njegovo prizadevanje za izobrazevanje brez uciteljev,
kar dobi neposredno podkrepitev v njegovih izjavah, da on ni (in ne more
biti) ucitelj, saj nima ustreznega znanja za poucevanje. In nazadnje,

(i) kar pa ni najmanj pomembno, se sreamo s Sokratovim prepri¢anjem, da

lahko ucenje filozofije pripomore k spremembi zivljenja ljudi na boljse.
3 Sokratska metoda danes

Ali taksna drza in temu prilagojene pedagoske metode lahko predstavljajo dober
vstop v poucevanje filozofije v danasnjem svetur Odgovor na to ni enostaven.
Najprej je zanimivo, ¢e sploh obstaja nekaj, cemur lahko, upraviceno, recemo
Sokratova metoda. Brickhouse in Smith (2002) ter Wolfsdorf (2003) v svojih
analizah pokazejo, da nekaj, kar bi bilo upravi¢eno opisati kot Sokratova metoda,
enostavno ne obstaja. Na drugi strani so Benson (2000, 2011), Beversluis (2000),
McPherran (2002), Vlastos (1994), Boghossian (2002, 2006, 2011), ki eksplicitno
zagovarjajo upravicenost sintagme Sokratova metoda, saj, kot smo razdelali tudi v
nasi analizi, lahko s konsistentno razlago Platonovih dialogov pridemo do

koherentne predstavitve Sokrata, ki prakticira posebno filozofsko metodo, ki ustreza



300 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

obicajni obliki, strategiji in epistemoloskim predpostavkam filozofije v anti¢cnem
¢asu. Boghosian naredi korak naprej in trdi, da je sokratska metoda dvoje: je del
pedagogike, saj je specificna pedagoska metoda, ki jo uporabimo v skupini; in je
hkrati teorija ucenja, saj ima ontoloske in epistemske predpostavke (Boghossian,
2000).

Ob tem se odpre Se zanimivo vprasanje: Kdaj se pravzaprav pojavi potreba po
vedenjur Tipicen odgovor bi bil, da se pojavi takrat, ko nevednost osebi predstavlja
problem. Takrat nevednost dozivljamo kot stisko, drazenje ali na nek nacin
nezadovoljstvo. Na drugi strani se vednost dojema kot pomembno, dragoceno,
koristno, potrebno. Zakaj? Zaradi dolocenega cilja ali namena posameznikovega
delovanja, v katerega posameznik vlozi vso svojo strokovnost, vendar se, zaradi
razlicnih vzrokov, kot smo pokazali v primerih stohasticnih vescin, ne udejanji v
konénem rezultatu delovanja. Stopnja osebnega vlaganja v ta cilj bi delno dolo¢ila
stopnjo zacutene potrebe po vedenju, kar bi posledi¢no povzrocilo primerljivo
stopnjo radovednosti in prizadevanja za raziskovanje. Kot izhaja iz parafraze
Menonovega paradoksa: nih¢e ne bo iskal tistega, kar ze ima, niti ¢e tega nima, e
mu ga ni treba imeti. Zato mora Sokrat sogovornika najprej prepricati o
instrumentalni vrednosti modrosti. Tako ga motivira, da se ukvarja s filozofijo kot
sredstvom za doseganje nekega nefilozofskega cilja, na primer napredovanje v karieri
ali dvig njegovega druzbenega ugleda. V drugi fazi pa naj bi to instrumentalno
odkrivanje vrednosti modrosti povzrocilo, da sogovornik dojame uzitek filozofskega
preiskovanja, kar mu omogoci, da lahko preoblikuje svoja prepricanja o dobrem
zivljenju. Prva stopnja torej vkljucuje poziv k razumnemu analiziranju, vendar je ta
poziv zgolj na instrumentalni ravni, do¢im je druga stopnja poskus vzpostavitve
samostojne drze posameznika, ki v zadnji instanci pripelje do udejanjanja

Sokratovega nacela, da nepreiskanega zivljenja ni vredno ziveti.

Se enkrat se moramo vprasati: Zakaj vse te analize Platonovih tekstov? Nas cilj je bil

opredeliti sokratsko metodo kot mozno obliko ucenja in poucevanja filozofije.
3.1 Sokratska metoda kot psihi¢na zloraba udeleZencev

Ali Sokratova metoda res cilja na vzpostavljanje radovednosti pri sogovorcu?
Nekateri trdijo, da ne. Dillon (1980) trdi: “Iz sokratskega sprasevanja v Dialogih ali
v razredu nikakor ne sledi radovednost.” (Ibid. 22) Trdijo celo, da je namen sokratske

metode ponizati, osramotiti in/ali zmesti udelezence razprave, najpogosteje zato, da



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ulenjen in pouncevanjem filozofije 301

bi prisli do boljsega razumevanja teme, o kateri se razpravlja. (Abbs, 1994 v
Boghossian 2011). Ttdijo, da je metoda, kjer udelezence zmedemo, jih spravimo v
zadrego, kruta, da lahko govorimo celo o psihi¢ni zlorabi udelezencev. Od kod
takSna predstava predstavljene metode? Vzemimo hipoteticni primer: Zunanji
opazovalec vidi ucitelja, ki zastavi vprasanje. Sledijo odgovori ucencev, ki jih ucitelj
zavraca. Znova in znova. Izpeljava opazovalca je naslednja: Ucitelj kaze nevednost
udelezenih. Jih s tem osramoti, saj morajo spremeniti mnenje ali obupati, priznati,
da ne vedo. Razred zapustijo s sklonjeno glavo, osramoceni, zmedeni, z obcutkom
nesposobnosti. U¢itel] je tisti, ki jih je “zrusil, ponizal, osramotil”. Pokazal je njihovo
nevednost, svojo vednost. Lahko sestopi s podesta in zapusti prizorisce. Taksno
izpeljevanje opazovanja dogajanja je podobno zlonamerni interpretaciji delovanja
Sokrata, ki smo jo predstavili v podpoglavju 2.3 in jo zavrnili s Ksenofantovim

opisom. Opazovalec naredi ve¢ napak:

Prva napaka je ta, da gleda na ucitelja in na celoten proces skozi oci tradicionalnega
poucevanja, kjer je ucitelj nosilec modi, ki jo lahko tudi zlorablja. Res je, da se ucitelj
s tradicionalnim poucevanjem izogne interakciji, izogne se vkljucevanju lastnih
predsodkov, a se s tem izogne tudi lastni profesionalni in osebni rasti, hkrati pa
ohranja razmerje moci. S sokratsko metodo se izognemo razmerju moci, saj se ne
osredotocamo na ljudi, ki so udelezeni v procesu, temve¢ na izjave. Namen sokratske
metode je namrec¢ ta, da udelezenci razprave odkrijejo resni¢ne propozicije s

pomocjo preiskovanja (Boghossian, 2011).

Druga napaka je v izpeljavi, da spreminjanje mnenja, staliS¢, zavrnitev primerov,
razlogov itd. pomeni za osebo, ki je tega delezna, osramotitev in ponizanje. A kako
naj bo nekaj, kar ti je pomagalo oblikovati dobre argumente, izboljsati kriti¢no
misljenje, pomagalo pri razvoju vescine eticne senzibilnosti, razumljeno kot orodje
tvojega ponizevanja? Za nekoga, ki je radoveden in bi Zelel odgovore na svoj zakaj,
ni ponizujoce ali sramotno, ¢e ti nekdo spostljivo pokaze, da si zmotno mislil, da
primer ali razlaga, ki si jo podal, ni dobra. In si zmeden. In zacuden. A ta
zmedenost/zacudenost ni nujno nekaj slabega. Ni sramotna ali ponizevalna. Je
posledica iskanja odgovorov na intelektualna, na filozofska odprta vprasanja, tako
da s pomocjo razprave preiskujemo hipoteze, zahtevne in nenavadne ideje,

fenomene, kjer intuicija veckrat zadene ob steno razuma.



302 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Ti neugodni obcutki se pojavijo, tako Boghossian, ker pride do zamenjave rezultata
metode z namenom metode. Torej, da si zmeden in v zadregi, ko gre za zahtevne
koncepte in ideje, je povsem obicajno in ni posledica uporabljene metode
(Boghossian, 2011). Zato so tukaj tudi tisti drugi, ki na vprasanje, zastavljeno na
zaCetku tega razdelka, tj. ali Sokratova metoda res cilja na vzpostavljanje
radovednosti pri sogovorcu, odgovarjajo pritrdilno. Trdijo, da danes S$tudenti
izberejo predmet Filozofija iz Cisto instrumentalnega razloga, ker menijo, da bodo
tako postali dobri ucitelji npr. slovenséine, nato pa jih v procesu izvajanja predmeta
radovednost vodi k preucevanju modrosti kot take (Stump 2020, Benson 2011, Scott
2000). Nasa analiza je pokazala, da smo lahko upraviceni zagovorniki druge pozicije.
S tem pa tudi podpiramo t. i. dobronamerno razlago delovanja Sokrata, in sicer da s
to metodo Sokrat pomaga sogovorcem, da se premaknejo z najnizje na srednjo
stopnjo modrosti. Tistim, ki so na najnizji ravni, se zdi, da vedo, ¢eprav so nevedni.
Sokrat, ki se opisuje kot preizkusalec takih ljudi, se zaveda, kaj taksen preizkus
pomeni in kam vodi. Zavestno spelje sogovorca in pri tem preizkusa njegovo

ZMmMozNnost prepoznavanja napacne poti.
3.2 Interakcija kot bistvo delovanja
Ugotovili smo, da lahko v izhodis¢u sprejmemo izvorna Sokratova stalisca:

1. Ta, ki spraduje, ni ucitelj, ampak je nevednez.
2. Ta, ki odgovarja, ni pasivni ucenec, ampak je delujoci, ki s pomoc¢jo usmerjenega

sprasevanja preiskuje samega sebe.

Bistvo tega delovanja je interakcija, kjer rezultat ni sporocilo (nauk), ki ga ucitelj
prenasa na ucenca. Odgovornost za to, kaksni so odgovorti, je tako (predvsem) na

strani ucenca.

Kaj nam taka metodoloska naravnanost lahko prinese v procesu izobrazevanja?
Najprej je jasno, da je za ucenca proces, v katerem je (so)odgovoren za izid, velik
izziv in hkrati spodbuda za delovanje. Na uciteljevi strani je sprasevanje utemeljeno
na ozadju, ki vkljuc¢uje pravo mero vodenja (kriticnega) razmisljanja in usmerjanja
razgovora tako, da ne zapade v neko obliko slogana: »Vse je dopustno.«, kjer se v
izidu realizira Cisti relativizem. Ali drugace: osebna vpletenost v razgovor in
(so)odgovornost za izid je vedno nekaj, kar temelji na subjektovi (uc¢encevi) drzi,

vendar izid naj ne bi bil niti ¢isto subjektiven, niti ne relativen.



. Borstner, S. Gartner: Sokrat med ucenjem in poulevanjem filozofije
B. Borstner, S. Gart) Sokrat med oz 303

Kako je to mogoce udejanjiti? V bistvu gre za vprasanje, kako se naj v razgovoru
uprimerjajo temeljni filozofski standardi, ki bodo omogocili doseganje zelenega
izida. Pri tem je jasno, da ti standardi ne morejo biti zapovedani s strani ucitelja,
ampak morajo biti stvar dogovora obeh partnerjev, ki sta vklju¢ena v proces ucenja.
To je Se posebej pomembno takrat, ko Zeli ucitelj opozoriti na izid, ki je, skladno z
dogovorjenimi filozofskimi standardi, neustrezen. Taksne primere smo veckrat
srecali v prej analiziranih Sokratovih razgovorih in niso, zaradi jasno opredeljene
metodologije in sprejetih standardov, povzrocali pretiranih tezav za nadaljevanje
dialoga. Hkrati pa so v primeru pozitivnega izida posamezna spoznanja lahko
skladna z Ze sprejetimi prepricanji in razkrivajo nekatere presenetljive posledice za
nadaljnje delovanje, saj na podlagi sprejete metodologije ucenec ne more izpeljevati

nekaj, kar bi bilo nekonsistentno z njo. Zato:

»Poskus osramotitve ali ponizanja Studentov nima nic opraviti s sokratsko pedagogiko in ima vse opraviti s

slabim (po)ucevanjem.« (Boghossian 2011, 7)
4 Zakljucek

V sklepnem delu lahko povzamemo osnovna spoznanja, do katerih smo prisli z
analizo Sokratovega delovanja v razgovoru kot eni od moznih metodoloskih poti za

poucevanje filozofije:

Ves proces ucenja naj bi potekal brez ucitelja.

2. Ta, ki vodi razgovor, mora s sogovorcem doseci soglasje o osnovnih
metodoloskih pravilih in standardih razgovora.

3. Sogovorec je (so)odgovoren za izid sprasevanja.

4. Sprasevalec je na zacetku, bolj ali manj upravic¢eno, preprican, kaj je tisto, kar
sogovorec ze implicitno ve, vendar se mu to razkrije Sele skozi proces razgovora.

5. To ucenje vkljucuje tako kriticno misljenje kot konsistentnost izgrajevanja izida
s predhodnimi prepricaniji, ki jih sogovorec poseduje.

6. Pri tem je pomembno spoznanje, da je poucevanje platonska stohasticna
vesc¢ina/techné in zato so napake mozne.

7. Paradoks izobrazevanja kot ves¢ine/techné v Sokratovi podobi: Sokrat ne more
pokazati na nikogar, ki je njegov ucitelj in je pripomogel k njegovemu napredku;
ne more pokazati na ucenca, kateremu je pomagal izboljsati zZivljenje; niti ne
more uspesno odgovoriti na vprasanja, ki si jih je zastavil sam.

8. Torej, Sokrat ni ucitel;.



304 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

9. Vendar, dejavnost, ki jo prakticira, je usmetjena na preoblikovanje Zivljenja, na

doseganje vtline skozi spoznanje, kaj vtlina je.

Morala sklene: Toda, ucenje in poucevanje tega (filozofije) je v obi¢ajnem svetu

nevarno, za kar je najboljsi primer Sokrat sam.

Literatura

Benson, H. H. (2000). Socratic Wisdom: The Model of Knowledge in Plato’s Early Dialogues.

New York.

Benson, H. H. (2011). “Socratic Method.« V D. R. Mottison, The Cantbridge Companion to Socrates.
Cambridge: CUP. Str. 179-200.

Beversluis , J. (2000). Cross-Examining Socrates: A Defence of the Interlocutors in Plato’s Early Dialogues.
Cambridge.

Boghossian, P. (2002). »Socratic Pedagogy, Race and Power: From People to Proposition«, Education
Policy Analysis Archives, 10(3), doi: 10.14507 /epaa.v10n3.2002

Boghossian, P. (2006). »Behaviorism, Constructivism, and Socratic Pedagogy«, Educational Philosophy
and Theory, 38:6, str. 713-722. doi:10.1111/§.469-5812.2006.00226.x

Boghossian, P. (2011). »Socratic Pedagogy: Perplexity, humiliation, shame and a broken egg,
Educational Philosophy and Theory, 44(7), doi: https:/ /doi.org/10.1111/}.1469-
5812.2011.00773.x

Borstner, B. (2023). “Pogled nazaj, da bi (morda) bolje videli naprej”. V Simenc, M., T. Grugovnik, A.
Hladnik, Filozefija v Soli, Sola v filozofyji. Ljubljana: Pedagoski institut. 114-127.

Brickhouse, T. C., Smith, N. D. (2002). “The Socratic Elenchos?”. V G. A. Scott (ut.), Does Socrates
Have a Method?, College Park, PA. str. 145-157.

Dillon, J. T. (1980) “Cutiosity as Non Sequitur of Socratic Questioning”, The Journal of Edncational
Thonght (JET) / Revue de la Pensée FEducative , 14(1). Str. 17-22.

Galen, De meth. med. V Opera Omnia. C. G. Kthn (Ed.) Leipzig. 1821 - 1833.

Ksenofont (2018). Spomini na Sokrata. Prevod in spremna beseda Gregor Pobezin. Ljubljana: KUD
Logos.

McPherran, M. (2002) “Elenctic Interpretation and the Delphic Oracle.” V G. A. Scott (ut.), Does
Socrates Have a Method?, College Park, PA. Str.114-144.

Nussbaum, M. (1997). Cultivating Humanity: A Classical Defense of Reform in Liberal Education. Cambridge:
Harvard University Press.

Platon (2009). Zbrana dela. Prevod in spremna beseda G. Kocjanci¢. Celje: Mohorjeva druzba.

Scott, G., A. (2000) Plato’s Socrates as Educator. New York: SUNY.

Stump, J. (2020) “On Socrates’ Project of Philosophical Conversion”, Philosopher’s Imprint, 20(32).
November.

Vlastos, G. (1994). Socratic Studies. V M. Burnyeat (ur.). Cambridge University Press.

Wittgenstein, L. (2014). Filozofske raziskave. Prevedla Erna Strnisa. Spremna beseda Jure Simoniti.
Ljubljana: Beletrina.

Wolfsdotf, D. (2003) “Socrates’ Pursuit of Definitions”, Phronesis, 48. Str. 271-312.



[11:
Od. Jlonopige
poucevanja fuleryoliye

Yate? Kig? %WQ

{7 <l






POMEN KRITICNE
PEDAGOGIKE (PO FREIRE]JU) ZA
POUCEVAN]JE FILOZOFIJE

978-961-299-082-4

MARKO STEMPIHAR

Gimnazija Bezigrad, Ijubljana, Slovenija
marko.stempihar@gimb.org

V prispevku se ukvatjamo z nekaterimi zamislimi kriti¢ne Kljuéne besede:

kriticna pedagogika,

pedagogike po Paulu Freireju in njihovim pomenom za didaktiko
filozofije. Na zacetku pokazemo, kako se Freirejevo razumevanje
dialoske metode umesca v njegovo kritiko pedagoskih praks in T —
predlaga nov pristop k poucevanju, taksen, ki se bo ujemal z
njegovo zamislijo o pedagogiki osvoboditve. V nadaljevanju pa,
kako se pojem dialoga, ki izhaja iz Freirejevih razmisljanj,
povezuyje z dialoskim pristopom k poucevanju filozofije, Se zlasti
v navezavi na sokratsko metodo. Da pa celotna razprava ne bi
ostajala na cisto spekulativni ravni, ponudimo nekaj primerov iz
nase pedagoske prakse. V sklepu nakazemo pomen spoznanj
kriticne pedagogike za poucevanje filozofije. Sklenemo, da je
kriticna pedagogika pomembna za poucevanje filozofije, saj
proizvede orodja za razumevanje, kako se vsaka praksa
poucevanja umesca v druzbeni prostor, ki je vselej tudi Ze
politicen. Taksna refleksija pa pripomore k temu, da lahko bolje

uresnicujemo pedagoske cilje predmeta, ki ga poucujemo.




01.01g/
‘um.ff.11.2025.17

978-961-299-082-4

Keywords:
critical pedagogy,
Freire,

dia teaching,

Socratic method

ibor Press

THE MEANING OF CRITICAL
PEDAGOGY (AFTER FREIRE) FOR
TEACHING PHILOSOPHY

MARKO STEMPIHAR

Gimnazija Bezigrad, Ljubliana, Slovenia

marko.stempihar@gimb.org

In our article, we tackle some of the ideas of critical pedagogy
after Freire and their meaning for the didactics of philosophy. At
the beginning, we demonstrate how Freire's understanding of the
dialogical method is placed in his critique of pedagogical
practices. With the concept of dialogue, Freire proposes a new
approach, the one that would correspond to his idea of pedagogy
of freedom. In continuation, we analyse Freire’s concept of
dialogue and we show how it is related to the dialogical method
of teaching philosophy, especially in relation to the Socratic
method. We illustrate theoretical concepts with examples from
our teaching practice. We conclude that critical pedagogy is
important for philosophical didactics, since it provides us with
tools for understanding how each teaching practice is embedded
in a social environment that is also a political space. Such
reflection can then help us with a better realization of the

pedagogical goals of our teaching subject.



M. Stempihar: Pomen kritiine pedagogike (po Freireju) za poucevanje filozofije 309

1 Uvod

Paulo Freire se je v svojih delih pogosto skliceval na filozofska dela. Ob branju
njegovih besedil vsekakor nastane vtis, da so filozofi, kot so Marx, Sartre, Hegel,
mocno zaznamovali njegovo misel. Hkrati pa je pertinentno tudi vprasanje, koliko
je mogoce Freirejeva razmisljanja sama razumeti kot filozofska. Teh vprasanj v
nasem prispevku ne bomo podrobneje preiskali, osredotocili se bomo namre¢ na

dialoskost, ki je ena od najpomembnejsih tem iz Freirejevih razmisljanj.

Kot bomo videli, je za Freireja pedagoska praksa delovanje v smeri cloveske
emancipacije. Freirejevo misel lahko opredimo kot humanisticno, saj ima zanj
izobrazevanje posebno vrednost prav tedaj, ko omogoca cloveku Ziveti zivljenje, ki
pottjuje njegovo posebno vrednost in si za svoj eticni cilj zastavlja ohranitev
clovekovega dostojanstva. Z izobrazevanjem clovek realizira samega sebe in se
potrjuje kot subjekt, se pravi kot bitje, ki hkrati zivi v svetu in ga ustvarja — oblikuje
in preoblikuje, s ¢imer realizira lastno svobodo. Tukaj se Freire navezuje na bogato

tradicijo humanizma, marksizma in eksistencializma.

V konceptu dialoskosti pa se pokaze tudi politicna razseznost kriticne pedagogike
po Freireju: ucenje in poucevanje gre razumeti kot vselej ze politicno (saj se dogaja
v skupnosti in je vpeto v razmetja moci, hkrati pa ima potencial, da ta preobraza), v
ucenju pa je vsebovan tudi smoter ali telos: kot praksa osvobajanja prispeva k

demokratizaciji druzbe in njenemu odpiranju.

Freirejev koncept dialoskosti nas tukaj Se posebno zanima, ker se v nadaljevanju
lotevamo refleksije o poucevanju filozofije. Ce ima filozofija za cilj ucenje misliti
samostojno, se nekateri pristopi k poucevanju za sledenje temu cilju pokazejo kot
ustreznejsi. Dialoski pristop poskusa ucence pripraviti do tega, da se v dialogu z
uciteljem in drugimi ucenci lotevajo razmisleka o filozofskih problemih, vendar tega
ne gre razumeti kot neko od lastnega izkustva odmaknjeno pocetje, temvec prav kot
pojmovno misljenje, ki poskusa zapopasti izkustvo in ga premisliti z nove
perspektive. V taksnem pristopu se spremenijo tudi razmerja med uciteljem in
ucenci, spremeni pa se tudi sama organiziranost razreda kot ucece se skupnosti. Kot
bomo poskusili pokazati v nadaljevanju, se s taksnim pristopom odpirajo moznosti
tega, kar Sokrat imenuje raziskovanje zivljenja, hkrati pa ima tak$no odpiranje tudi

politicne implikacije, saj ustvarja skupnost, ki temelji na egalitarnosti in jo pottjuje.



310 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Kriti¢na pedagogika nam pomaga misliti prav ta moment politicnega v pedagoskem

delovanju.
2 Freire: Dialosko ucenje zoper ban¢ni model izobraZevanja

Za Freireja je ucenje praksa osvobajanja. V tem pogledu je Freire razsvetljenec, ki
verjame v to, da vednost ¢loveka osvobaja. Ni pa vsaka pedagoska praksa tudi ze
osvobajajoca. Nekatere prakse podpirajo razmerja gospostva in so njihovo orodje.
Kriticna ost Freirejeve kriticne pedagogike je zato usmerjena zoper vsakr$ne
pedagoske prakse, ki nasprotujejo cloveski emancipaciji. Taksne prakse
onemogocajo razvijanje svobode razmisljanja in mu s tem odvzemajo moznost
branja/razumevanja sveta (ki je nujni pogoj osvobajanja — tega namre¢ ni brez
razumevanja). S tem zanikujejo ali zatirajo tisto, kar je ¢loveku najbolj notranje, to
pa je potreba po samouresnic¢evanju; s tem pa cloveku jemljejo dostojanstvo in ga

raz¢lovecijo.

Eden najbolj polemi¢nih Freirejevih konceptov, ki naslavlja orisani problem, je
koncept banénega izobragevanja. V bancni zasnovi izobrazevanja so ucenci obravnavani
kot posode, v katere ucitelji odlagajo depozite. Taksna pedagogika je zatiralska, saj
ucence postavlja v polozaj pasivnih sprejemnikov ze izdelanih (ready-made) modelov

znanja in jih s tem popredmeti:

»Pripovedovanje ucitelja v vlogi subjekta navaja ucence k mehani¢cnemu pomnjenju
povedanih vsebin. Se ve¢, pripovedovanje ucence spreminja v 'posode’, v 'sklede’, ki
jih mora uditelj "'napolniti'. Kolikor bolj zvrhano jih napolni s svojimi depoziti, toliko
boljsi ucitelj je. Ucenci pa so toliko boljsi, kolikor bolj krotko se prepuscajo temu,
da jih napolnijo. /.../ Namesto da bi se sporazumevali, ucitelj oblikuje in podaja
'sporocila’ ter depozite, ki jih ucenci kot nakljucne vsebine potrpezljivo sprejemajo,

pomnijo in ponavljajo.« (Freire 2019: 46)

Tezava nastopi, ko govori eden s pozicije, ki ne dovoljuje priglasitve drugega k besedi
na nacin, ki bi izrazal enakost med obema govorcema. Se pravi, ko je ucitelj tisti, ki
govori, ucenci pa govorijo samo toliko, kolikor jim to dopus¢a uditelj. V prostoru,

ki ga ustvarijo tak$na (oblastna) razmerja med uciteljem in ucencdi, je tudi govorjenje



M. Stempihar: Pomen kritiine pedagogike (po Freireju) za poucevanje filozofije 311

ucencev ze doloceno z diskurzom, ki ga zastopa ucitelj.! Razmerje med uciteljem in
ucenci je v tem primeru razmerje neenakosti, saj je ucitelj tisti, ki dovoljuje drugemu
govoriti, on doloc¢a u¢ne vsebine, on »razlaga«, ucenci pa so v vlogi tistih, ki naj bi si

zapomnili ¢im vec¢ od tega, kar jim je bilo razlozeno.

Zoper bancno zasnovo izobrazevanja Freire postavi pouk kot dialosko razmerje.
Tukaj ni preprosto ucitelj tisti, ki ve, ucenci pa so bolj ali manj nevedni in bodo
delezni nekaj uciteljeve modrosti le, ¢e bodo temu dovolj poslusni (in bodo
potemtakem predvsem voljni ponavljati za njim besede in fraze, ki so jih sprejeli kot
znanje, v katerega ni mogoce dvomiti — saj jim je bilo to tudi predstavljeno na taksen
nacin). V dialoskem razmerju se ucijo oboji: ucenci in ucitelji, zaradi cesar nasprotje
med njimi izgine, poslusanje v dialogu z drugim pa ni ve¢ podrejeno zahtevi po

poslusnosti, temvec se napaja iz zelje po iskanju in wstvarjanju vednosti:

»Raison d'étre izobrazevanja za osvobajanje [je] v njegovem vzgibu, prisotnem od
samega zacCetka, ki poraja teznje po spravi. Zato mora ta oblika izobrazevanja
vsebovati preseganje protislovja ucitelj-ucenci, in sicer na tak nacin, da obe strani
hkrati delujeta kot uditelj in kot ucenci« (Freire 2019: 47)

V dialoski zasnovi ucenja se ucenci skupaj z uciteljem ucijo wmiskti probleme oz
ragiskovati vprasanja, namesto da bi se na pamet naucili Zze izdelanih resitev in
odgovorov. Pravo ucenje se torej dogaja onstran hierarhij in oblastnih razmerij, kjer

so ucitelji in ucenci v polozaju enakosti.

Zatiranje torej ne nastopa vselej v obliki rabe represivnih sredstev, ki jih ima na voljo
drzava. V demokracijah so v uporabi drugac¢na sredstva, taksna, ki bi jih z Orwellom
lahko imenovali upravljalci/nadzorniki uma (ang. mind control). Na to v svojih delih
opozatja Freire. Pedagogika zatiranih oziroma pedagogika osvoboditve (besedna
zveza, ki je tudi naslov zadnje Freirejeve knjige) je tista, ki je usmerjena zoper
poskuse zatiranja, ki so vsebovani v edukaciji kot nacinu nadzora nad svobodnim
misljenjem ljudi. Ko ucenje postane standardizirano, tak$ni postanejo tudi u¢enci (ko

se jih razume kot tiste, ki se morajo prilagoditi obstoje¢im modelom, se tudi njih

! Diskurz kot govorna praksa, znotraj katere se dolocajo tudi meje glede smisla oz. pomena izrec¢enega: diskurzivni
prostor, ki se tako vzpostavlja, je simbolno polje, v katerem je v veliki meri Ze predvideno, kako in o ¢em se bo
govorilo — katere bodo tiste zamisli, ki bodo imele svoje mesto in se bo torej o njih govorilo, katere pa bodo
potisnjene na obrobje ali pa iz tega povsem izrinjene. Bolj kot je diskurz naddoloc¢en z razmerji moci, bolj je
simbolno polje zaprto, bolj je ze doloc¢eno, kako se bo v taksnem prostoru besedovalo (pa tudi kdo bo v glavnem
govoril, kdaj in koliko c¢asa itd.).



312 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

modelira — kljub temu da nacini ucenja niso enaki za vse, prav tako niso enaki interesi
in izkustvena ozadja, s katerih ucenci zacenjajo z ucenjem). Ucenje postane trening
ali dril, mehansko ponavljanje za uciteljem, glavni ucni cilj pa uspesno zapomnjenje
in reprodukcija usvojenega. To pa ima vselej tudi politicne razseznosti, saj se s tem

v ucence vgradi prepricanje, da je svet danost zunaj njih, ki se je ne da spreminjati.

Zatiranje je oblika nasilja, kar pa je v tem primeru toliko teZje prepoznati, ket ne gre
za odkrito nasilje (ki bi se manifestiralo kot nepostedna raba sile, prav tako vrsilci
tega nasilja sami obicajno ne delujejo agresivno), temvec v tem kontekstu govorimo
o prikritem, sistemskem nasilju, ki se nad ljudmi kot simbolnimi bitji vt$i prek
neosebne instance, ki doloca, kaj, kdaj in na kaksen nacin bo nekdo o nec¢em govoril.
Taksno nasilje je prisotno v $olah, kadar $olsko ucenje postane skrcena oblika ucenja,
kjer se tega razume predvsem kot transmisijo znanja (od uciteljev kot teh, ki vedo, k

ucencem kot nevednim).

Dialoskost torej temelji na relaciji med dvema pozicijama, ki ju zasedata dva govorca
oz. spoznavajoca subjekta. Preve¢ preprosto bi bilo, ¢e bi ti poziciji opredelili kot
poziciji ucitelja in ucenca, in pri tem pozabili, da je vsaka od teh pozicij tudi sama ze
diferencirana, saj za sleherni subjekt velja enaka ontoloska premisa nedokonc¢anosti,
identitete v postajanju (mesto, kjer se Freire navezuje na eksistencializem). To
pomeni, da subjekt ni danost, temve¢ je sam v-postajanju, ucenje pa je

(trans)formativno.

Stanley Aronowitz v predgovoru k Freirejevemu zadnjemu delu Pedagogika osvoboditve
zapise, da je prvo nacelo v Freirejevi filozofiji ucenja radikalno postaviti pod vprasaj

obi¢ajno razlikovanje med uciteljem kot strokovnjakom in uc¢encem kot fabula rasa:

»Do izobrazevanja pride takrat, ko se srecata dva ucenca, ki zavzemata nekoliko
razli¢na polozaja v potekajocem dialogu. Toda oba s sabo Ze prinasata neko vednost
in eden od predmetov pedagoskega procesa je raziskati to, kar vsakdo od njiju ze ve,
in kaj lahko naucita drug drugega. Drugi predmet pa je spodbuditi refleksijo subjekta,
ki na podlagi svoje vednosti, deluje v svetu.« (Aronowitz 2000: 8)

Natanko na tej premisi je mogoce avtenticno ucenje, saj je njena implikacija
univerzalnost imperativa ucenja: ¢e velja, da se morajo ucenci uciti, potem enako
velja tudi za ucitelje. V tem pomenu pa lahko recemo, da med ucitelji in ucenci ni

razlike. V procesu ucenja se hkrati ucijo in poucujejo vsi udelezeni. Ce temu ni tako,



M. Stempihar: Pomen kritiine pedagogike (po Freireju) za poucevanje filozofije 313

gre za tiste vrste deviacije (celo perverzije) v pedagoski praksi, ki smo jo zgoraj s

Freirejem imenovali bancna zasnova edukacije.
3 Dialoskost pri pouku filozofije in sokratska metoda poucevanja

V tem poglavju bomo teme, o katerih smo razmisljali do sedaj (dialoska organizacija
pouka, pedagogika osvoboditve, kriti¢no misljenje), navezali na didaktiko filozofije.
V nadaljevanju bomo torej razmislili o nekaterih povezavah med kriticno
pedagogiko in didaktiko filozofije. To bomo naredili tako, da bomo Freirejevo
razumevanje dialoskosti pouka navezali na razmislek o pomenu dialoskega pristopa

pri pouku filozofije.

V tem delu clanka bomo uporabljali izraz dialoskost skupaj s pojmom sokratske
metode, ki sta medsebojno povezana, saj sokratska metoda temelji na dialogu,
medtem ko je dialoski na¢in poucevanja mogo¢ tudi ob uporabi druga¢nih metod
oziroma pristopov (npt. ko z ucenci skupaj beremo filozofska besedila, ali pa tudi
takrat, ko wucitelj pri pouku za predstavitev filozofskih idej uporabi formo

predavanja).?

Najprej pa poudarimo, da taksna koncepcija pouka filozofije, kjer je dialog osnovna
premisa poucevanja, ni nekaj samo po sebi umevnega ali nekaj, kar bi ze kar
avtomati¢no sledilo iz samega pojma. Tudi glede tega, kaj pojmujemo pod izrazom
»pouk filozofije«, v $olskem polju obstajajo razlicna stalis¢a. Za nekatere ucitelje (pa
tudi programe) je pouk filozofije predvsem seznanjanje ucencev z zgodovino
filozofije. Taksen pristop k poucevanju filozofije je tudi danes $e precej pogost (tudi
v programih, ki sicer omogocajo bolj odprt pristop — npr. v slovenskem prostoru,
kjer ucni naért sam spodbuja k izbirnosti in dialo§kosti ne samo pri obravnavi tem,
temvec¢ tudi pri izbiri le-teh). V tem ¢lanku bomo razmisljali o zasnovi pouka, ki se
srecuje z idejo kriticne pedagogike, torej taksni zasnovi, za katero je dialoskost (in
demokrati¢nost odnosov, ki gre skupaj z njo) sredis¢na. Poskusali bomo pokazati
(tudi s pomodjo refleksije o primeru iz nase lastne pedagoske prakse), da je taksna
zasnova tista, ki kar najbolje sledi nacelom, ki so bila zasnovana ze v antiki in jih

najveckrat povezujemo s Sokratovo osebo.

2 Ko govorimo o sokratski metodi, se opiramo na ideje Leonarda Nelsona iz njegovega predavanja Die sokratische
Methode, ki ga je imel decembra leta 1922 (prim. Nelson 2008).



314 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Kadar govorimo o problemskem pristopu in sokratski metodi/sokratskem ucitelju,
se pravi o dialoskem pouku, ali je pti tem sploh Se ustrezno uporabljati pojem
poucevanja? Je Sokrat pouceval filozofijo oz. filozofiranje ali pa je ustrezneje reci, da
je filozofiral skupaj z ucenci, kar bi ponovno pomenilo, da zanj ni mogoce
uporabljati naziva »ucitelj« v tistem bolj obicajnem pomenu (kjer se nanasa na osebo,
ki poucuje)? Kaze, da imamo na eni strani poucevanje kot razlago ali predavanje, na
drugi strani pa dialog kot vadbo filozofije ali filozofiranje simo. Sele v tem drugem
primeru naj bi torej slo za to, da ucenci tudi sami postanejo dejavni in torej resnicno
izvajajo to, Cesar se ucijo (kar je pri filozofiji bistveno, kajti cilj ucenja filozofije ne
more biti dosezen, ko imajo ucenci zgolj znanje o filozofiji — misliti samostojno kot

cilj pomeni, da filozofija ni zgolj predmet, ampak postane glagol).

Tezava z onim prvim pristopom k pouku filozofije, ko ucitelj poucuje — razlaga in
ucencem prenasa informacije o filozofih in njihovih zamislih —, je zlasti v tem, da
ucenci v tem primeru ostajajo povsem pasivni: usvajajo znanje, ne da bi ob tem kar
koli tudi sami premislili. To se sicer lahko zgodi, a sama organizacija pouka jih bo
zelo verjetno postavila v polozaj pasivnih sprejemnikov informacij, ki bodo
praviloma delovale kot prave kuriozitete (saj se bodo zdravemu razumu zdele
skrajno nenavadne). Lahko si zamislimo, kako na nekoga, ki se prvi¢ sreca s
filozofijo, deluje informacija, da je neko¢ v anti¢ni Gréiji zivel nekdo, ki je prav zares,
tj. pri zdravi pameti, mislil, da je vse voda (I?). Tudi v primeru, ko ucitelj u¢encem ne
bo ponujal zgolj informacij, ampak jim bo razlagal filozofske ideje denimo tako, da
bo interpretiral/komentiral besedila, ne bo bistveno ve¢ moznosti za dejavno

participacijo ucencev pri pouku filozofije.

Kaze torej, da prav dialoski pouk, kjer ucenci niso pasivni slusatelji, temvec¢ dejavni
sogovorci, lahko preseze opisane zagate in torej Sele resni¢no vodi k zastavljenemu
cilju — samostojnemu misljenju ucencev. Toda vprasanje, ki se ob tem zastavi, je
naslednje: kaj je pravzaprav sploh mislieno z dialogom? Ce je dialog nacin
organiziranja pouka filozofije in je torej sam ze tudi izvajanje filozofije, potem je Ze
jasno, da ta ne more biti nekaksna izmenjava mnenj, ampak mora to preseci. Govoriti
o dialogu v pedagoskem procesu se torej nanasa na nekaj mnogo bolj specificnega
od tistega, kar je misljeno v vsakdanji govorici, ko se uporabi ta izraz. Ni dovolj, da
jih govori ve¢ (in ne samo eden, npr. ucitelj), za dialog morajo biti izpolnjeni Se

nekateri drugi pogoji.



M. Stempihar: Pomen kritiine pedagogike (po Freireju) za poucevanje filozofije 315

Navedimo klasi¢en primer: Platonove dialoge. Ce trdimo, da so Platonovi dialogi
napisani z namenom ucenja filozofiranja, da imajo torej propedevticen namen,
potem to najbrz ni pretirano, temvec s tem opiSemo tisti bistveni namen osebe, ki v
njih praviloma zaseda sredis¢no mesto, in to je Sokrat. Njegovo javno filozofiranje
ali »redetanje« je po njegovih lastnih besedah niz poskusov pripraviti sogovorce k
temu, da zacnejo Se sami preiskovati lastno zivljenje, se pravi filozofirati (saj je
filozofija po Sokratu dejavnosti spoznavanja sebe — v najsirSem pomenu, kot

raziskovanje eksistence).

1z tega bi lahko sklepali, da je Platon svoja besedila, v katerih Sokrat nastopa v vlogi
govorca, ki dialosko vodi sogovorce k nekaterim temeljnim spoznanjem glede lastne
vednosti (te je mogoce strniti v en sam klju¢ni uvid: v to, kako nevedni so in kako
zmotna so bila njihova verjetja v lastno vednost/modrost), pisal z namenom
prikazati ali demonstrirati, kako se filozofira. Ob branju dialogov naj se bralec (na)uci
filozofirati — tako bi lahko povzeli avtorjev namen. Platonove dialoge se pogosto
jemlje kot zgled filozofiranja, a ob nadaljnjem razmisleku se pokazejo tudi dolocene

tezave, saj je prav sokratski/platonski dialog pravzaprav paradoksen.

Zdi se, da so v Platonovih dialogih udelezeni razlicni sogovorci in da so ti med sabo
v enakovrednem polozaju, torej naj bi bila razmerja neenakosti druzbenih pozicij
presezena (v dialogu Menon nastopa kot sogovorec suzenj), Sokratov polozaj ucitelja
pa suspendiran. Toda ze ob malo podrobnejSem branju se pokaze precej drugacna
slika. Ta je prav nasprotna od pricakovane: namesto dialoga gre vec¢inoma za govor
enega, medtem ko je dejavnost njegovih sogovorcev skréena na pritrjevanje
njegovim izpeljavam in ugotovitvam (»Res je, kar pravis, Sokrates.«, »P1i Zevsu, res
je takol«). Kdor Sokratu ugovarja, je naposled obsojen na molk, $e prej pa je delezen
neusmiljene ironije (npr. Trazimah v Drfavi in Polos v Gorgzji). Platonovi dialogi se
tako pokazejo kot precej problematic¢en zgled tega, kako naj bi se ucence vodilo od
pasivnega  sprejemanja/iztazanja mnenj k dejavnemu  preiskovanju  ali
samosprasevanju, skratka k samostojnemu misljenju. (Problemati¢nost zgleda bi se

$e posebno pokazala, ko bi ucitelj filozofije pri pouku poskusal posnemati Sokrata.)

Morda pa bistvena tezava ni samo v Platonovi zasnovi dialoga, temve¢ se skriva v
sami opredelitvi dialoga in v pricakovanjih glede njegove rabe pri pouku. Kaj sploh
pomeni zasnovati pouk na dialoski nacin? Ce bi to pomenilo, da vsakdo pove, kar v
nekem trenutku misli, ali bi bilo to potem kaj ve¢ kot izrazanje mnenja — zaradi ¢esar

potem sploh Se ne moremo govoriti o pedagoskem procesu v pravem pomenu



316 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

besede (tisti, ki izraza mnenje, ostaja na mestu, medtem ko je za sleherno ucenje
potreben premik). Denimo, da dialog zacnemo tako, da bo o neki temi ali vprasanju
vsakdo povedal, kaj si misli. Kmalu ugotovimo, da je tisto, kar je izre¢eno, ve¢inoma
iz reda mnenj. Govorci bodo izrazali mnenja, za katera pogosto niso razmislili, katere
so njegove predpostavke in posledice. Ce bi dialog nadaljevali na isti nacin, bi se sicer
na prvi pogled res zdelo, da smo s tem vzpostavili pogoje enakosti in svobodnega
govotjenja, a tezko bi dokazali, da se je zgodil kaksen omembe vreden spoznavni
premik. Tukaj pa nastopi kljucna poteza Sokratovega interveniranja: do spoznavnih
premikov pride, ko je clovek izzvan, ko so njegova ali njena prepri¢anja postavljena

pod vprasaj — Cesar s samim izrazanjem mnenj Se ne dosezemo.

Kako torej postopati, da bomo zvesti poslanstvu, ki ga je demonstriral Sokrat? Ce bi
ucitelj preprosto pozval ucence, naj se spontano vkljucijo v razpravo tako, da vsakdo
pove, kaj misli, bi se le redko zgodilo, da bi razprava dosegla vsaj neko zacetno
filozofsko raven. Na drugi strani pa uciteljev poseg v razpravo to lahko tudi hitro
zapre. Ucenci umolknejo, pricakujo¢, da jim bo ucitelj konéno ponudil »pravi«

odgovor.

V nadaljevanju pa Se o paradoksu. Vsako poucevanje, ki ima za cilj samostojno
misljenje, se pravzaprav zacne s posegom drugega. Kako naj se torej u¢ni proces, ki
ga v tek pozene uciteljeva intervencija (vprasanje, formulacija problema), privede do
misljenja, ki se ne opira ve¢ na ni¢ drugega kot na lastne argumentacijske moci? A
tisto bistveno se pokaze v sami zastavitvi ustreznega vprasanja oz. oblikovanja
problema. Zdravorazumska domneva je pogosto ta, da se razprava zacne s poskusi
odgovoriti na vprasanje, ki je ves ¢as ze dano. Ucenje misliti pa pod vprasaj postavi
prav to domnevo: bistveno je, da najprej ustrezno formuliramo samo vprasanje, o
katerem bo potekala razprava. Ce za sokratskega ucitelja lahko re¢emo, da ne ponuja
odgovorov, pa zanj prav tako velja, da u¢encem ne zastavlja vprasanj, na katera bi
odgovarjali s svojimi mnenji. Prva skupna naloga je zato zastavitev oz. oblikovanje

samega vprasanja in ne ze kar hitenje k odgovorom.3

Kaj iz povedanega sledi za razumevanje dialoga in njegovega pomena pri pouku
filozofije? Dialog se zacne tam, kjer se iz zaletne diverzifikacije mnenj in
konfrontacije med njimi zgodi premik na ravni posameznega subjekta: v dialog

najprej vsakdo vstopi z nekim staliS¢em, ki ga je zavzel. To staliSce zanj pomeni

3 Prim. Heckmann 2018.



M. Stempihar: Pomen kritiine pedagogike (po Freireju) za poucevanje filozofije 317

sredisce razmisljanj, ki sledijo, iz njega izhaja in se z njim do neke mere identificira
(stalisce prepoznava kot w»svoje, kot del vertjetij, ki tvorijo verovanjski svet, v
katerem nastopa kot oseba). Dialog deluje kot moment odtujitve subjekta od lastnih
staliS¢, saj se skozenj vzpostavlja distanca do zacetnih idej, ki jih imajo govorci
(mnenja, ki jih privzemajo kot bolj ali manj samoumevna). Bistvo dialoga zato ni v
konfrontaciji mnenj, saj je slednje lahko pravzaprav najresnejsa ovira, ki dialog
onemogoca. V konfrontaciji sogovorci predvsem uttjujejo svoja stalisca in iscejo
nacine, kako bi ubranili to, za kar so ze na zacetku domnevali, da je resnica (kljub
temu da tega morda niso nikoli podvrgli natancnejSemu razmisleku). Taksne
konfrontacije imajo lahko sicer spektakelsko razseznost in so videti nadvse privlacne,
njihov spoznavni ucinek pa je vprasljiv. Namen razpravljavcev je v tem primeru zlasti
prepricati druge v svoj prav, pri ¢emer uspesnost tega ne sovpada nujno tudi s

stopnjo resni¢nosti pozicije, ki jo nekdo zagovarja.

Dialog v filozofskih razpravah ima spoznavne ucinke prav kolikor v njem deluje
moment odtujitve: Sele tedaj, ko se zgodi premik, s katerim subjekt na lastna stalis¢a
zre z druge perspektive, lahko nekaj spogra glede idej, ki jih je zagovarjal. Odtujitev
ali razcep subjekta na zagovornika stali$¢a in njegovega preiskovalca je torej pogoj
(samo)spoznavanja. Prav v tem se kaze Sokratova poanta: kot »obad« poskusa
sogovorca privesti do tega, da bo opustil oklepanje nekega mnenja, ki ga je
obravnaval kot samoumevno resnico, s katero se je identificiral, in se bo lotil
natancéne preiskave njegovih predpostavk. Lahko recemo tudi takole: vsako
samospoznavanje, raziskovanje svojega zivljenja je mogoce $ele v odnosu do drugega,
v odnosu do katerega se zamaje podoba danosti identitete subjekta. Drugi zastopa
simbolno mesto drugosts, ki vznikne v dialogu, je tisto, kar za subjekt deluje kot nekaj,
kar se hkrati upira misljenju in ga izzove. Drugi je pogoj, da se subjekt premakne na

drugi kraj, s katerega bo Sele lahko raziskoval privzeta stalisca.

V dialogu torej ne gre preprosto za soocanje stalisc, saj je to premalo, da bi se zgodil
prehod od mnenj k (oblikovanju) vednosti. Ce izvem, da drugi mislijo drugace, kot
mislim sam, se s tem $e ni¢ ne spremeni glede mojega védenja: zaradi informacije o
tem, kaj menijo drugi, ne vem ni¢ ve¢ in ni¢ drugace, kot sem vedel (oz. sem
domneval, da vem) preden sem taksno informacijo pridobil. Ta me bolj kot ne potrdi
v mojem narcisizmu (kolikor se mnenja ali staliS¢a drugih ujemajo z mojim
mnenjem), ali pa sprozi obrambni mehanizem (kolikor mnenja drugih izkusam kot
ogrozajoca, saj jih zaznavam kot potencialno tista, ki bi utegnila omajati prepricanja,

ki se jih oklepam).



318 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Vrednost dialoga je zato predvsem v tem, da vsakemu ucecemu se subjektu omogoci
takSen premik: od zacetne 'zleplienosti' z mnenjem oz. natcisticnega oklepanja
stalisc, ki se jih predstavlja kot lastna, h kriticni drzi, kjer ni ve¢ nekega privilegiranega
stalica, saj je pod dolocenimi pogoji (ki jih dolocajo pravila kriticnega racionalnega
diskurza) vsako staliSce mogoce podvreci »resetanju« (preiskovanju, refleksiji). Pri
pouku filozofije se je zato treba kriti¢no lotiti tudi tistega mnenja, ki ga imajo dijaki
o tem, kaj naj bi dialog sploh bil. Pogosto je namre¢ prepricanje, da je dialog
nekakSen pro et contra, ko sogovorci tekmujejo v tem, kdo bo koga preprical v svoj

prav. Kot je najbrz sedaj Ze jasno, dialog s tem nima ni¢ skupnega.

Kdo pa je tisti, ki govori v dialogu? Kdo se lahko priglasi k besedi? Je razlaga ali
predavanje oz. daljsi govor enega govorca nujno tudi ze nasprotje dialoske zasnove
pouka? Naj bi v dialosko organiziranem pouku vecinoma govorili ucenci, medtem
ko naj bi bil uditelj predvsem 'olajSevalec' diskusije in bi se moral kot pedagog drzati
v ozadjur Kak$no mesto oz. pomen ima za dialog branje filozofskih besedil in
seznanjanje z drugimi viri? Ali dialog ovirajo ali pa je poznavanje vsaj nekaj izbrane
filozofske literature v resnici nujni pogoj za kvalitetno filozofsko razpravor Skratka,
Ce je za sokratsko pedagogiko kljucen dialog, kako naj potem deluje sokratski ucitelj,
da bo dialog ustrezno vpeljan v pouk in ne bo deloval zaviralno glede na cilj uciti se

misliti samostojno?

Sokratski pristop k poucevanju se opira na predpostavko, da vsakdo vselej ze misli,
hkrati pa velja, da bi vsak izmed nas lahko mislil bolje, tj. bolj artikulirano in bolj
kompleksno. Sokrat vztraja pri ideji, da je zmoznost misljenja/ucenja univerzalna in
inherentna umu, kar pomeni, da ne pride od zunaj in torej ni nekaj, kar bi bilo treba
Sele pridobiti. Kot zmoznost je dispozicija v tistem pomenu, ki ga je Aristotel pripisal
vilinam, ki so najprej ¢iste moznosti. Tako kot vtline razvijamo z vajo, se tudi
zmoznost misljenja udejanja z vajo misljenja, torej z misljenjem samim. Misliti se
u¢imo s tem, ko razmisljamo. Sokratska pedagogika torej zacne s samo prakso
misljenja, za sokratskega ucitelja pa velja, da ni tisti, ki uc¢i misliti, je pa nekdo, 0b
katerem se ucenci ucijo misliti. Ucenci se ucijo misliti s tem, da razmisljajo skupaj z

uciteljem. Ravno to misljenje v skupnosti je bistvo dialoga pri pouku filozofije.

Pri pouku, vodenem po sokratski metodi, za¢nemo z oblikovanjem vprasanj. Uditelj
pozove ucence, naj v manjsih skupinah najprej premislijo, katere so tiste teme, o
katerih bi Zeleli razpravljati. S tem zadnjim poudarkom Zelimo doseci, da bi ucenci

predlagali teme, ki so filozofsko relevantne in imajo pomen za njih same. S tem se



M. Stempihar: Pomen kritiine pedagogike (po Freireju) za poucevanje filozofije 319

ze poskusamo priblizati temu, da bi pouk za ucence dejansko postal to, k cemur je

svoje somescane nagovarjal Sokrat: raziskovanje zivljenja.

Ucenct bi sicer lahko predlagali vprasanja, ki bi bila primerna za obravnavo pri pouku
filozofije, a jih ne bi v resnici nagovorila, zaradi ¢esar bi bil interes zanje manjsi, to
pa bi potem vplivalo na sam potek razprave. Ucenci, ki o filozofiji nekaj ze vedo, bi
utegnili oblikovati vprasanja, s katerimi bi poskusali zadovoljiti ucitelja, medtem ko

zanje ne bi bila tako zelo pomembna.

Pri organizaciji pouka na dialoski nacin je pomembno tudi tole: ucitelj naj jasno pove,
da je namen pouka skupaj premisliti neko vprasanje ali problem in da je uspeh tega
v veliki meri odvisen prav od dejavnosti vseh udelezenih. Ucenci so v Solah sicer
navajeni, da jim ucitelji zastavljajo vnaprej pripravljena vprasanja, in to z namenom,
da bi jih s tem napotili k odgovorom, ki Zze obstajajo in jih uditelj pozna. Ucilnica, v
kateri poteka pouk po sokratski metodi, je organizirana drugace, in to na vec¢ ravneh.
Kot receno, vprasanja niso dana vnaprej, saj jih bodo morali u¢enci $ele izoblikovati.
Bistveno je, da to delajo skupaj, kar ponovno vnese razliko v samo zasnovo pouka
(glede na njegovo obicajno/monolosko/zasnovo, kjer je ucitelj sredisce in vir
znanja): uceca se skupnost, ki se s tem formira, nadomesti tisti nacin dela, kjer vsak
ucenec zase dela neko nalogo. Toda tukaj gre tudi za to, da je naloga skupnosti
oblikovanje raziskovalnega polja (in ne zgolj skupinsko iskanje resitev v Solskem

prostoru, ki ga uc¢encem predstavijo kot danost).

Pomemben vidik taksne organizacije ucne situacije pa je tudi v tem, da se ucenci
zavejo svoje odgovornosti oziroma se naucijo prevzemanija odgovornosti za to, kako
bo potekal ucni proces. S tem se spremenijo razmerja med uciteljem in ucenci.
Polozaj, v katerega so postavljeni ucenci, ze sam po sebi napeljuje k angaziranosti,
prevzemanju pobude, saj jim je jasno sporoceno, da za potek pouka ni odgovoren
samo ucitelj in da je to, ¢esa se bodo naucili (in kako bo ucenje potekalo) odvisno

od njihove dejavne udelezbe.

Udelezenost ucencev pa gre e dlje. Potem ko bodo v skupini oblikovali vprasanja,
bo njihova naloga tudi ta, da jih zastavijo drugim v razredu. Ucitelj jim bo prti
oblikovanju vprasanj v pomo¢ — z vprasanji in s komentatji, da bodo uspeli z
raziskovalnim vprasanjem ¢im bolje izraziti problem, ki ga Zelijo raziskati, pa tudi,
da bo oblikovano vprasanje ustrezno za razpravljanje: odprta vprasanja namesto

vprasanj, na katere je mogoce ponuditi enoznacne odgovore. Od ucitelja dobijo



320 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

nalogo, da postancjo organizatorji diskusije. Ze pred tem so spoznali Sokrata in
razmisljali o njegovem delovanju (ob branju odlomkov iz Apologije, Fajdona in
Kritona). Njihova naloga je, da postanejo kot Sokrat, ki z vprasanji spodbuja
sogovorce in usmerja potek diskusije s povzemanjem stali¢ in z nakazovanjem

moznih implikacij izrazenih stali§¢.*

Taksna organizacija pouka, kjer so ucenci dejavno udelezeni prti izbiri in oblikovanju
vprasanj ter problemov, pa tudi pri sami izpeljavi diskusije, je tudi prakticiranje
demokracije. Ucenci lahko s tem pridobijo izkusnjo udelezenosti pri snovanju u¢nih
vsebin in soudeleZzenosti pri vodenju uénega procesa, prevzemanja pobude za ucenje,
odgovornosti za ucni proces, participacije v refleksiji in evalvaciji dogajanja v
razredu. Gre za moznost izkustva ucenja, kjer velja nacelo enakosti inteligenc in
enakovrednosti udelezencev in udelezenk v ucnem procesu, saj se nikogar ne
izkljucuje, vsakdo ima moznost sodelovati, proces ucenja je inkluziven, vkljucujoc,
spodbujajo¢ prispevek vsakogar. Ravno tako pa ne obstaja selekcija na podlagi
sposobnosti ali preteklih dosezkov. Vsak prispevek ucencev (kolikor izraza angazma
in voljo do ucenja ter uposteva nacela racionalnega pogovora) je enakovreden

vsakemu drugemu prispevku, ki uposteva enaka nacela.

Odlocitev, kako bo organiziran pouk, je vselej tudi politicna — in ne samo strokovna.
Nosi namre¢ implikacije za druzbeno zivljenje tistth neposredno udelezenih
(u€encev, uciteljev), pa tudi za $irSo skupnost; ucitelji in ucenci so clani politicne
skupnosti, Sole pa so drzavne ustanove, katerih poslanstvo je z vzgojo in
izobrazevanjem prispevati k skupnemu dobremu. Sklepati smemo, da nacini, na
katere so ljudje udelezeni v procesih vzgoje in izobrazevanja, oblikujejo njihove
predstave in zamisli o tem, kaj pomeni biti del druzbenega zivljenja. V solah
prezivimo vedji del otrostva in praviloma tudi mladostniska leta, ki so ¢clovekova
formativna leta: leta, ko intenzivno preiskujemo svet in se sprasujemo o svojem
mestu v njem. Kako bodo kot odrasli ljudje razmisljali o svojem mestu v skupnosti,
je v veliki meri odvisno od tega, kako so se naucili skupnega bivanja v $olah. Prav

ustanove vzgoje in izobrazevanja so za veliko ve¢ino otrok tisti prostori, kjer

+ Ucence se kajpada ne spodbuja k imitaciji Sokrata, kot ga predstavi Platon. Sokratski obad bi lahko postal celo
zaviralec diskusije, saj je ta sogovorce namenoma spravil v zadrego, ta pa se praviloma ne konca v pripravljenosti
raziskovati, saj odpore pogosto e okrepi. Sokratski pouk zato ni imitiranje zgodovinskega Sokrata, temve¢ pomeni
vodenje pouka na osnovi nekaterih nacel, ki se jih pripisuje Sokratovemu nacinu filozofiranja. Sokrat, kot ga je
predstavil Platon, vztraja pri univerzalnosti ¢lovekovega razuma oziroma pri tem, da ima vsakdo zmoznost
razumskega premisljevanja in ucenja. Platonov Sokrat (le ugibamo lahko, ali je bil taksen tudi zgodovinska oseba
Sokrat) je vztrajal, da ima vsakdo zmoznost in dolznost uporabljati razum in da se ucenje zgodi ravno z rabo dialoga.



M. Stempihar: Pomen kritiine pedagogike (po Freireju) za poucevanje filozofije 321

pridobijo prva izkustva bivanja v skupnostih zunaj ozjih druzinskih okolij. Kako
bodo otroci, ki se demokrati¢nega zivljenja/udejstvovanja® ne (na)ucijo v $olah,

odrasli v ljudi, usposobljene za demokraticno bivanje?

Pouk zaradi povedanega ne postane politic¢en Sele tedaj, ko se ucitelj odloci, da bo v
razredu odprl teme, ki zadevajo politicne fenomene: npr. pri pouku zgodovine govor
o politicnih razmerah nekega casa, pri pouku sociologije razlaga zgradbe in delovanja
demokrati¢nih institucij in pojavov, kot sta anomija in atomizacija. V tem pogledu
bi bila politichost v procesu vzgoje in izobrazevanja priloznostna epizoda, ki bi se

pojavila obcasno, pri obravnavi specifi¢nih tem in Se to le pri nekaterih predmetih.

Politicnost v poucevanju, kot o njej razmisljamo tukaj, ima torej mnogo $irsi pomen.
Vsaka odlocitev glede pedagoskih pristopov (organizacija pouka, izbira gradiv, nacin
udelezbe ucencev pri pouku) je vselej Ze politicna, saj strukturira prostor skupnosti
in vzpostavi dolocena druzbena razmerja. Uditelji in uéenci so vpeti v razmerja modi,
ki primarno niso ucinek njihovih svobodnih izbir, kar pa ne pomeni, da njihove
izbire ali odlocitve teh razmerij ne morejo preoblikovati. Prav v tem je klju¢na
poanta: ¢e so ucitelji na zacetku postavljeni na mesto glavnih odloc¢evalcev glede
tega, kako bo potekal pouk, se z vpeljavo sokratske metode spremeni tudi uciteljeva
vloga, posledi¢no pa tudi razmerja med uciteljem in ucenci. Soudelezenost uc¢encev
pri oblikovanju pouka (izbire ucnih vsebin), dejavna udelezenost ucencev pri
vodenju dialoga — vse to vpliva na strukturo ucece se skupnosti in angaziranost
posameznic in posameznikov. Mislim, da torej ni pretirano reci, da gre v tem
primeru, ko se uceca skupnost uci skozi dialog, tudi za prakticiranje ali ucenje

demokracije.¢

Ce je vsaka pedagoska poteza tudi e politiéna, saj v njej odseva politi¢na izbira,
potem je razlika med kakovostmi teh potez prav v izbirah glede nacina organiziranja

pouka: monoloski pristop ima politicne implikacije drugacne vrste, kot ga bo imel

> Demokrati¢no zivljenje pravzaprav ni ni¢ drugega kot udejstvovanje — vita activa, ¢e uporabimo klasicen termin.
Pri tem pa ni misljeno zgolj »aktivno drzavljanstvog, s katerem se danes misli predvsem udelezbo na volitvah in
referendumih ter ozavescenost glede aktualnih politicnih razmer (spremljanje dnevne politike), temvec udelezenost
pti upravljanju s skupnimi zadevami ter soodloc¢anje o razpolaganju s skupnimi viri ali dobrinami. Podlaga za taksno
udelezenost pa je tudi neka stopnja zmoznosti refleksije in kultiviranja vrlin (kot so pravi¢nost, preudarnost,
obvladanost) ter je torej mnogo bolj kot stvar tehnike stvar etike.

6 Vez med pedagogiko in demokracijo je implicirana tudi v Derridajevi ideji o demokraciji, ki ima priti (démocratie
a venir). Demokracija, kot jo razume Derrida, ni neko vzpostavljeno stanje, temve¢ je proces demokratizacije,
nerazdruzljiv od ucenja za demokracijo/uéenja demokracije.



322 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

dialoski pristop. Nasa teza je ta, da bo prav dialoski pristop tisti, ki bo omogocal

demokratiziranje ucnega procesa.

Kaksno je torej razmerje med poukom filozofije in ucenjem demokracije, ali
splosneje, kaksne so politicne implikacije poucevanja filozofije? Ker je vsako
poucevanje ze politicno, enako velja za poucevanje filozofije. Dejstvo, da nekdo
poucuije filozofijo (in ne kaksen drug predmet, npr. matematiko ali fiziko), $e ne pove
nicesat o tem, kako demokrati¢en bo ucni proces oz. ali se bodo ucenci v uéilnicah
ucili demokracije. Ce je uéenje demokracije mogoce $ele kot prakticiranje le-te,
potem mora biti temu ustrezno organiziran tudi pouk. Ce so razmerja med uéiteljem
in ucenci nedemokrati¢na (se pravi, da o vseh glavnih stvareh v razredu — izbiri u¢ne
snovi, nacinih dela, organiziranosti pouka — odloc¢a zgolj ucitelj), se ucenci pri pouku

pac ne bodo pripravljali biti dejavni ¢lanice in ¢lani demokraticne skupnosti.

Ker obstajajo razlicni didakti¢ni pristopi k poucevanju filozofije, je prostor
poucevanja mnogo bolj odprt, kot je to pri kaksnem drugem predmetu. V
pedagoskem polju za legitimne veljajo razlicni pristopi k poucevanju: pretezno
predavateljski pristop in pretezno dialoski pristop sta oba lahko oznacena kot
legitimna nacina poucevanja filozofije. Poucevanje filozofije lahko celo ohranja
hierarhicna razmerja, kljub temu da se ucenci na primer ucijo o Sokratu ali
Descartesu ter o njunih zamislih o tem, da ima vsakdo dolznost misliti, ter o dvomu
kot metodi spoznavanja. To se zgodi predvsem takrat, ko ucitelj prevzame vlogo
razlagalca misli vélikih mislecev oz. posrednikov modrosti. Vloga ucencev pa
postane ta, da si zapomnijo tisto, kar so proizvedli znameniti umi (ki so opravili svojo
dolznost misljenja, medtem ko naj si ucenci raje ne domisljajo, da imajo privilegij

taksne dolznosti).

Kako se z vpeljavo sokratske metode spremenijo razmerja v razredu? Na to
vprasanje bomo poskusali odgovoriti s pomocjo refleksije o nekem primeru iz

razreda.



M. Stempihar: Pomen kritiine pedagogike (po Freireju) za poucevanje filozofije 323

4 Primer ucéne ure

Proti koncu $olskega leta (po tem, ko smo ze opravili kar nekaj branja izbranih
filozofskih besedil in se pogovarjali o njih) so dijaki v nekem 3. letniku dobili

naslednjo nalogo:”

1. V skupinah (po 4-5 dijakov) oblikovati vprasanja za razpravo.

2. Predstaviti vprasanje kot raziskovalno polje, prostor, ki ga strukturira filozofski
problem.

3. Voditi dialog v razredu. (Dodatno navodilo: skupina, ki je zadolZena za vodenje
dialoga, ne sme izrazati svojih stalis¢. Njihova naloga je skrbeti za to, da bo
potekal dialog med drugimi v razredu.)

Primeri vprasanj, ki so jih oblikovali ucenci, razdeljeni v skupine:

— Ali je diktatura lahko pravi¢nejsa od demokracije?

— Ali je smrtna kazen moralno upravicljiva?

— Zakaj imamo ljudje potrebo po tem, da verjamemo v vrednote? (problem
nihilizma)

— Ali bi se morali tujci asimilirati v vecinsko kulturo?

— V nadaljevanju bomo na kratko porocali samo o razpravi ob prvem vprasanju.

Zapisali bomo nekaj opazk o poteku razprave.

Dijaki so o vprasanju zaceli razpravljati z izrazanjem idej o tem, kaj prinasa
demokracija, kaksne so njene prednosti (svoboscine, pravice), zakaj bi bilo bolje
ziveti v demokraciji kot v kak$nem drugem sistemu, ter o tem, kako bi bilo Zivljenje
v diktaturi druga¢no od Zivljenja v demokraciji (predvsem v smislu, da bi bile
omenjene svoboscine in pravice okrnjene ali izgubljene). Na zacetni ravni so se dijaki
osredotocili predvsem na vprasanje, v katerem politicnem sistemu bi bilo zivljenje
za njih boljse (in v katerem sistemu bi raje ziveli). A kot je ze kmalu opazil eden od
dijakov, to ni bilo ¢isto neposredno povezano z zastavljenim vprasanjem. Po

njegovih besedah je manjkalo to, da se pogovarjajo o pravi¢nosti, po cemer vprasanje

7 Da je bilo to na koncu Solskega leta, ni zanemarljivo. Sam ¢as vpeljave naloge je bil nac¢rtovan, saj je po nasem
prepricanju srecanje s filozofskimi besedili nujna predpriprava za taksno organizacijo pouka. Ta namre¢ bistveno
pripomore k temu, da se pogovor odlepi od zdravorazumske ravni in je zmozen gibanja na ravni pojmovnega
misljenja. Izkusnja, ki jo bomo opisali, je to potrdila.



324 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

tudi vprasuje. (Sam sem to sicer opazil Ze prej, a na to nisem hotel opozoriti, saj bi
to pomenilo, da diskusije ve¢ ne vodijo dijaki. Po sokratski metodi mora biti
ucencem prepuscena tudi refleksija in evalvacija lastnega pocetja, kar pomeni, da jim
je treba pustiti tudi to, da zaidejo na stranpoti in da potem sami ugotovijo, koliko so
dosledni v svojem razpravljanju. Ce se od teme prevec oddaljijo, jih sicer uéitelj lahko
na kratko opomni, naj se vprasajo, ali $e govorijo o temi, ki je srediS¢na za razpravo.)
Ko je dijak na to opozoril, se je razprava premaknila k razmisljanju o naslednji temi.
Denimo, da bi obstajal nekdo, ki bi bil pravicnejsi od drugih ljudi. Dijakinja je
predlagala, da si zamislimo superracunalnik, ki bi imel popolno vednost o tem, kaj je
pravi¢nost in kako jo udejanjiti, tj. kaksna politicna ureditev bi bila konsistentna s to
vednostjo.8 Kaksen bi bil lahko argument za demokraticni nac¢in odloc¢anja, ko bi
odlocali ljudje na podlagi lastne presoje, ki temelji na njihovih omejenih inteligencah,

ki niso primerljive z vsevednostjo superracunalnika?

Do taks$nih vprasanj smo pridli v dialogu, ki ga je vodila skupina dijakov. Namen tega
porocila sedaj ni podrobneje opisati samega poteka pogovora, temve¢ predstaviti

dogajanje v razredu skozi vloge, ki so jih privzemali dijaki in uditel;.

Utiteljeva vloga v razpravi je bila drugacna od one, bolj obicajne. Ucitelj ni bil niti
razlagalec niti udeleZzenec v pogovoru (ni sodeloval kot sogovorec, ki bi tudi sam
poskusal odgovarjati na zastavljeno vprasanje). Ucitelj je vztrajal na obrobju same
razprave in je obcasno ponudil tisti pogled s strani, ki omogo¢i videti tisto, kar je
sicer prisotno, ni pa vsakomur neposredno ocitno (ko nekaj ostaja prikrito, ker je
nekomu prav pred o¢mi). Tudi ali pa $e zlasti tedaj, ko bi lahko posegel v razpravo
z razlago ali navezavo na filozofe ali pa s komentarjem glede poteka razprave, tega
ne naredi. Sokratska pedagogika bazira na zaupanju ucitelja v zmoznost ucencev
rabiti lasten razum. To pomeni, da tudi tedaj, ko razprava zaide drugam, kot je morda
ucitelj predvideval, ali pa se oddalji od teme, ki jo odpira vprasanje, ucitelj ne posega
neposredno v diskusijo. Morda bo zastavil vprasanje: Je razprava Se relevantna za

nade vprasanje? Se vam zdi, da $e vedno govorimo o temi, s katero smo zaceli? Na

8 Neki drug dijak pa je predlagal, da bi si zamislili, da racunalnik mnogo bolje ve, kaj je (objektivno gledano) tisto
najboljse za nas, kot vemo mi sami. K temu so se pojavila nadaljnja vprasanja drugih dijakov: je to, kar imenujemo
pravi¢na ureditev, ureditev, ki najbolje udejanja to, kar je za ljudi dobro? (Kar bi bila definicija pravicnosti, blizu
Platonovi opredelitvi iz Drzave: vladatji so popolnoma pravicni, ker so prisli do spoznanja vrthovnega Dobrega — in
njihovo vladanje je popolnoma skladno s tem spoznanjem.) A kako to dolociti in kaj bi pomenilo, da je nekaj
objektivno najboljse za vse ljudi? Kaj bi se zgodilo v primeru, da bi ta vsevedna instanca ugotovila, da je za ljudi
objektivno dobro nekaj drugega, kot bi o tem menili ljudje? Bi bila diktatura vsevedne instance v tem primeru
upravicena (kljub temu da bi bila 'volja' superracunalnika tukaj v oc¢itnem navzktizju z voljo ljudi) in bi bila torej
pravi¢nejsa od demokracije?



M. Stempihar: Pomen kritiine pedagogike (po Freireju) za poucevanje filozofije 325

zacetku naslednje ure pa lahko predlaga kratko evalvacijo prejsnje ure: Kaj mislite o
poteku razprave, ki smo jo imeli prejsnjikrat? Kaksne so bile njene kvalitete in
omejitver Pomaga pa lahko tudi pri nacrtovanju ure: Kako bi danes nadaljevali
pogovor? Kaj sledi iz tega, o cemer smo razpravljali prejsnjo uro? Kako bi se teme
lotili v nadaljevanju? Katera vprasanja od zadnji¢ so ostala odprta ali $e ne dovol
raziskana? Uciteljeva vloga pa je tudi v belezenju idej in vprasanj, ki so se porajala
med diskusijo. Pa tudi to, da Ze med samo uro opozori na pomembnost preciznosti
pri oblikovanju vprasanj (zgoraj zapisana vprasanja so bila oblikovana z nekaj
pomodi s strani ucitelja) ter da morajo biti vprasanja dovolj razumljiva udelezencem
v razpravi. Skratka, uditeljeva naloga ni oblikovati vprasanja namesto ucencev,
temveC¢ pomagati oblikovati vprasanje tako, da bo razumljivo, kako se ta vprasanja

navezujejo na problem, ki ga ucenci zelijo raziskovati.

Opisani primer je eden od moznih nacinov dialoskega poucevanja. S tak$nim
pristopom smo se poskusali priblizati sokratski metodi, po kateri v razredu
prevladuje diskusija. To pa Se ne pomeni, da dialosko poucevanje ne more obstajati
tudi v drugacnih oblikah organiziranja pouka. Vztrajanje pri dialoskosti je namre¢ Se
posebno pomembno pri branju besedil (kot dialog bralcev z avtorjem) in pri

poslusanju uciteljevih razlag, ki imajo sicer bolj formo predavanja.
5 Sklep

Kriticna pedagogika po Freireju nikakor ni izvor zamisli o dialoskem pristopu k
poucevanju, dialoskost je namre¢ ze v samem izvoru filozofije v stari Grciji. Pa
vendar ima kriticna pedagogika pomembno mesto za refleksije o poucevanju
filozofije oz. njene didaktike. Ravno kriticna pedagogika je tista, ki nam pomaga
razmisljati o politicnih razseznostih poucevanja in nas opozatja na razmerja med
ucitelji in u¢enci, ki so z vidika zastavljenih ciljev poucevanja problemati¢na. Ce je
cilj poucevanja filozofije misliti samostojno, (na)uciti se misliti, potem je pri sledenju
temu cilju nacin, kako je organiziran pouk in kaksna so razmerja med uciteljem in
ucenci, zelo pomemben. Dialoski pristop je tisti, s katerim se ta razmerja poskusa
preoblikovati tako, da iz zacetnih hierarhij (Sole so hierarhi¢no urejene ustanove)
med ucitelji in ucenci ustvarjamo drugacne ucne situacije in z njimi drugacna
razmerja med udelezenimi v u¢nemu procesu. Kot smo poskusali pokazati v svojem
prispevku, so ta drugacna razmerja taksna, da so skladnejsa s tistim, kar se pri
poucevanju filozofije Se posebno poudarja: filozofiranje kot delovanje v skupnosti,

v katerem je poglavitni spoznavni cilj priblizevanje resnici oz. njeno artikuliranje v



326 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

skupnostni refleksiji. To pa nujno presega izrazanje mnenj in njihovo sestevanje, saj
se zgodi prav kot dialoska praksa, v kateri se pottjuje enakovrednost inteligenc in

univerzalna zmoznost ucenja.

Zaradi omejenosti s prostorom smo se v svoji predstavitvi prispevka kriticne
pedagogike omejili na njeno pojmovanje dialoga in dialoskosti poucevanja, pokazalo
pa se je, da je prav to eden kljuénih konceptov, ki se navezuje na razmisljanje o tisti
didaktiki filozofije, ki ravno tako poudatja dialoskost (bolj specificno smo v

prispevku govorili o dialoskosti in sokratski metodi poucevanja).

Nas sklep bi torej bil, da je ukvarjanje s kriticno pedagogiko za ucitelje filozofije
pomembno, saj le-ta ponuja konceptualna orodja za refleksijo o tem, kako je
poucevanje vselej ze politicno. S taksno refleksijo pa se lotevamo tudi premisleka o
tem, katere oblike pedagoskega dela kar najbolje wustrezajo ucenju za
demokracijo/ucenju demokracije, ki — kot smo poskusali pokazati — Ze tudi sovpada
z nekim pomembnim segmentom demokratizacije druzbe. Demokrati¢na skupnost

pa pomeni tudi optimalno okolje za ucenje samostojnega misljenja.

Literatura

Aronowitz, S. (2000). Introduction. V P. Freire. Pedagogy of freedom: Ethics, democracy and civie courage (1—
20). Rowman & Littlefield Publishers.

Freire, P. (2019). Pedagogika zatiranih. Krtina.

Heckmann, G. (2018). Das sokratische Gesprich. LIT Verlag.

Nelson, L. (2008). Sokratska metoda. FINM, %2, 43—64.



POUCEVANJE ETIKE —
MED INDOKTRINACI]JO, BN
FRUSTRACIJO IN SAMOCENZURO

FRIDERIK KILAMPFER

Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija

friderik. klampfer@um.si

V prispevku obravnavam nekaj zadreg, s katerimi se ucitelji_ce Kljuéne besede:

pouk etike,

steCujemo  pri poucevanju etike. V izogib dilemam, ki
obremenjujejo pedagoski proces in zavirajo ucenje, zagovarjam
taksno zasnovo in izvedbo pouka etike, ki bosta kar najbolje moralna presoja
usposobili ucence_ke za samostojno in reflektirano moralno
presojo in/ali poglobili njihovo moralno razumevanje, tudi ¢e bi
se izkazalo, da se morebiten napredek v znanjih, spretnostih in
vescinah, ki so tvorne zanju, ne pretvori samodejno v moralno
izboljsane odlocitve in dejanja. Pouk etike bi bilo treba jasno
razmejiti od tradicionalno razumljene eticne ali moralne vzgoje, ki
si v prvi vrsti prizadeva za trajne spremembe v obnasanju oz.
vedenjskih dispozicijah. Ugotavljam, da ucni nacrti za predmete,
ki v nazivu tako ali drugace omenjajo etiko in obljubljajo
obravnavo izbranih eti¢nih vprasanj in tem, vsebujejo elemente
obojega — urjenja v moralni presoji in moralno vzgojo, da pa zlasti
pri predmetih na primarni in sekundarni ravni izobrazevanja

slednji zal praviloma izrinjajo prve.

Univerzitetna
Univ




01.01g/
‘um.ff.11.2025.18

978-961-299-082-4

Keywords:
teaching ethics,
moral education,

ethical reflection,

moral judgement

ibor Press

TEACHING ETHICS: BETWEEN
INDOCTRINATION, FRUSTRATION,
AND SELF-CENSORSHIP?

FRIDERIK KLLAMPFER

University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia

friderik.klampfer@um.si

In this paper, I discuss some of the dilemmas that teachers face
when teaching ethics. I advocate for a design and implementation
of ethics classes that best equip students for independent and
reflecive moral judgment and/or deepen their moral
understanding, even if it turns out that potential progress in the
knowledge, skills, and abilities that form the basis for these does
not automatically translate into morally improved decisions and
actions. I insist that ethics classes should be clearly distinguished
from traditionally understood ethical or moral education, which
primarily aims for lasting changes in behavior or behavioral
dispositions. I find that curricula for subjects that mention ethics
in their titles and promise to address selected ethical issues and
topics contain elements of both training in moral judgment and
moral education. However, especially at the primary and
secondary education levels, the latter, unfortunately, tends to

overshadow the former.



F. Klampfer: Poucevanje etife — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 329

1 Uvod

Kateri so glavni izzivi poucevanja etike? V pricujoéem prispevku se bom osredinil
na tiste, ki so specifi¢ni za pouk etike in s katerimi se ucitelji_ce filozofije ne srecujejo
— ali pa vsaj ne v enaki meri — pri obravnavi, recimo, tradicionalnih ontoloskih,
spoznavnih ali estetskih vprasanj/problemov. Pricujoci ¢lanek zato namenoma
zapostavlja kurikularne, pedagoske in didakticne dileme, ki se pojavljajo pri
poucevanju filozofije kot take. Med njimi tudi tiste, ki jih v zvezi z izbiro u¢nih
metod, ucnega procesa in/ali nacinov ocenjevanja pridobljenega znanja prinasata
nagel razvoj in vsesplo$na dostopnost umetne inteligence, natanéneje, rastoca
sposobnost rokovanja z racunalniskimi programi za ustvarjanje besedil. Jeffrey
Watson je v nedavnem zapisu na uradni strani Ameriskega filozofskega zdruzenja
APA lepo povzel implikacije omenjenih sprememb za proces urjenja v filozofskem
misljenju s pomodjo metode pisanja filozofskih esejev/sestavkov in nacine

ocenjevanja napredka pri njem:

»Umetna inteligenca me sili, da od ocenjevanja pisnih izdelkov preidem k
ocenjevanju piscev. Eseje sem bil vajen ocenjevati neosebno, po objektivnih
kriterijih; besedila sem obravnaval neodvisno od avtorjev in se posvecal izkljucno
znacilnostim prvih. Zdaj pa se moram ocenjevanja studentov lotiti bolj celostno, kot
tilozofov — spremljati jih v zgodnjih fazah procesa pisanja, jih prositi, naj svoje ideje
predstavijo ustno v pogovoru ali pred vrstniki, jith spodbuditi, naj razvijajo
intelektualne vrline, ki jih bodo potrebovali, ¢e se bodo zeleli izogniti algoritemskim
manipulacijam. To je vrsta napredka, ki sem jo zelel spodbujati vseskozi, in ne
gradnje odstavkov in oblikovanja citatov. Ce moje dosedanje ocenjevalne prakse
potiskajo studente v narocje inteligentnih strojev, bom moral pa¢ spremeniti svoje

ocenjevalne prakse.« (Watson, 2024, moji poudarki)

Ker pa nas omenjene kulturne in tehnoloske spremembe silijo k razmisleku o
ustaljenih in preverjenih pedagoskih pristopih pri poucevanju filozofije nasploh ter
nimajo posebnih pedagoskih ali didakticnih implikacij zgolj za pouk etike in

ocenjevanje pri njem pridobljenega znanja, jih bomo hoce$ noces pustili ob strani.



330 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

2 Potreba po pouku etike

Poklicnim filozofom je potreba po pouku etike nekaj najbolj samoumevnega. Pa bi
znali o njej prepricati tudi ljudi, ki ne delijo z nami filozofskega znanja in e manj
zanimanje za naso disciplino? V zadnjih dveh do treh desetletjih se je Sirom sveta,
no, vsaj v razvitih zahodnih drzavah in z nekaj zamude tudi pri nas, uveljavilo
spoznanje, da je poleg njihove ucinkovitosti, komercialnega ali trznega potenciala,
druzbene koristnosti in/ali tehnoloske uporabnosti, spoznavne vrednost,
intrinzicne zanimivosti ipd. pomembno posvetiti ¢as in pozornost tudi eticnim
platem znanstvenih raziskav, eticnim platem uporabe novih tehnologij, delovanja
ustanov in snovanja javnih politik. To razodetje je spremljala intenzivna
institucionalizacija etike — mnozZenje znanstvenih in strokovnih revij za etiko,
ustanavljanje eti¢nih institutov, kateder in komisij, izdelava eti¢nih poklicnih
kodeksov, formalizacija postopkov etiéne presoje raziskovalnih projektov itd. Ce bi
merili polozaj in vpliv etike po eksponentni rasti $tevila eticnih kodeksov, komisij in
strokovnjakov, bi se lahko filozofi_nje zadovoljno zleknili_e v svoj pregovorni
naslonja¢ — etika in eticna presoja sta danes vseprisotni. Prav vsak od nas se bo prej
ali slej in v taksni ali drugacni obliki srecal z eticnim usposabljanjem in/ali moralno
vzgojo. Tako je tudi prav. Niso namrec¢ le sodobni poklicni izzivi tisti, ki od nas
terjajo informirane, pretehtane moralne odlocitve. Ena od nalog izobrazevanja je, da
nas opremi za zivljenje v naravnem in druzbenem svetu; ¢e naj se v tem svetu
znajdemo in uspesno delujemo, ga moramo najprej razumeti in znati pravilno
ovrednotiti dogajanja v njem. Od izobrazevanja na primarni in sekundarni ravni zato
upraviceno pri¢akujemo vsaj naslednje: (i) da nas opremi za premisljevanje o dobrem
zivljenju ter usposobi za njegovo izbiro in vztrajanje v njem, (i) da nas usposobi za
delo, s katerim se bomo lahko prezivljali, in (iii) da nas usposobi za zivljenje v
skupnosti z drugimi ljudmi, ki je ¢isto posebne vrste, namre¢ skupnost enakih,
svobodnih in samoupravljajoc¢ih se posameznikov. (Brighouse, 2006) Etika nam
lahko pomaga najprej razjasniti, nato pa se poiskati odgovor vsaj na prvo in zadnje

vprasanje.

Vzemimo, da smo prepricali dvomljivee, da je pouk etike potreben in ne zgol]
koristen. S kak§nim namenom pa naj etiko poucujemo in na kak nacin? V pricujocem
clanku zagovarjam ciljno usmerjen pouk etike kot ostrenja, brusenja sposobnosti
moralne presoje in/ali poglabljanja moralnega razumevanja, tudi ¢e ne eno in ne
drugo morda neposredno moralno ne izbolj$a odlocitev in ravnanj ucencev_k. V

izogib nesporazumom sem dolzan bralcem_kam dve pojasnili. Prvi¢, moralna



F. Klampfer: Poucevanje etife — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 331

presoja seveda ni enovita ali monolitna, temve¢ vecplastna in kompleksna zmoznost.
Obsega tako 2) moralno obcutljivost, tj. dojemljivost za moralne razseznosti/plati
odlocitvene situacije, kot b) moralno zaznavo, tj. sposobnost prepoznati za moralno
presojo relevantne lastnosti in jim odmeriti ustrezno tezo, in ¢) moralno
premisljevanje oz. moralno presojo v ozjem pomenu besede, tj. sposobnost tehtanja
moralnih razlogov za in proti razlicnim opcijam ter oblikovanja kon¢ne moralne
sodbe o tem, kako bi, v celoti gledano oz. upostevaje vse, kat je v moralni presoji

treba upostevati, morali ravnati (Rest, 1980).

Ostednjo tezo/misel pri¢ujocega ¢lanka bi lahko zato natancneje ubesedil takole: cilj
pouka etike naj bo, da slusatelji (uc¢enci, dijaki, Studenti) v ¢im vecji meri nadomestijo
spontano, intuitivno, podzavestno moralno presojo z reflektirano moralno presojo
in/ali informirano odlocitvijo. Da skratka eno, tj. slabso, spoznavno prakso
zamenjajo z drugo, spoznavno dobro oz. boljso. Drugic, da je tako zasnovan pouk
ctike ciljno usmerjen, ne pomeni, da je ucitelju v celoti prepuscena izbira u¢nih
metod in oblik dela/pouka, se pravi poti do tega cilja. Kot bom dokazoval v
nadaljevanju, osredotocenost na izboljSanje moralne presoje narekuje in istocasno
zamejuje nabor splo$nih pristopov in oblik dela v razredu, ki so primerni za
doseganje takega cilja, pa tudi nacinov preverjanja znanja, s pomocjo katerih bi lahko
izmerili, kako zelo so se slusatelji temu cilju priblizali. Na izboljsanje moralne presoje
osredotocen pouk etike bo tako Ze na prvi pogled favoriziral problemski pristop
pred zgodovinskim, skupinsko premisljevanje/razpravo pred branjem in
premlevanjem o prebranem v samoti ter kon¢no pisanje filozofskih esejev pred
odgovarjanjem na vprasanja objektivnega tipa. Nekoliko poenostavljeno rec¢eno, ker
se moralne presoje ne da izboljsati, ne da bi se (iz)urili v njej, v moralni presoji pa se
ni mogoce (iz)uriti drugace, kakor da vedno znova moralno presojamo, premlevamo,
premisljujemo in argumentiramo, bo pri tako zasnovanem pouku pot v nekem
smislu vedno Ze tudi cilj (in obratno). Zoperstavljanje ciljno usmerjenega pouka
procesno usmetjenemu je v tej lu¢i umetno, lo¢nica med enim in drugim pa pri
pouku etike, ki se osredotoca na napredek/izboljsanje sposobnosti moralne presoje,

zabrisana.!

! Rudi Kotnik (Kotnik, 2011) se po vsem sode¢ zavzema za procesnorazvojni model kurikula s poudarkom na
razvoju osebnostnih potencialov u¢enca_ke, kot neprimerna pa odklanja uénosnovni in uénociljni model z njunima
poudarkoma na vsebini oz. ciljih poucevanja. Kot receno, e si pri pouku etike za poglavitni cilj zastavimo izboljsanje
(sposobnosti) moralne presoje oz. poglobljeno moralno razumevanja pri u¢encih_kah, zbledi kontrast med procesno
in ciljno orientiranim poukom.



332 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Taksno, na moralno presojo osredotoceno zasnovo pouka etike, bom v pricujocem
clanku zagovarjal pred naslednjimi moznimi/bolj ali manj utemeljenimi pomisleki

oz. kritikami:

(i) Da favorizira kognitivno, zanemarja pa enako pomembno afektivno in
emotivno plat vsakdanjega moralnega izkustva.

(i) Da je tako zasnovan pouk etike vse premalo ambiciozen — pouk etike bi moral
stremeti k temu, da ucenci pridobijo/usvojijo moralno vednost/znanje, ne da se
izmojstrijo v moralni presoji; zakaj bi se namre¢ zadovoljili s tem, da bodo znali
v bodoce bolje utemeljevati svoje sodbe, se pravi mnenja, ko pa bi si lahko
namesto bolj ali manj utemeljenih mnenj pri pouku etike pridobili znanje?

(iii) Da zanematja vzgojni oz. delovanjski vidik (ne posktbi/zagotovi, da bodo med
poukom etike ucenci ponotranjili pravilne vrednote/nacela/norme in/ali postali
moralno boljsi ljudje).

(iv) Da z gojenjem kulture dvoma in vrtanjem v tudi najbolj samorazvidno resni¢ne
podmene in implikacije ustaljenih moralnih stalis¢ vodi u¢ence_ke v pogubni

eticni skepticizem in/ali relativizem, medtem ko spravlja ucitelje_ice v obup.

Glavni argument za tako zasnovan pouk etike je, da se na ta nacin najlazje izognemo
zdrsu v indoktrinacijo in da se taka zasnova pouka etike najbolje ujema z
razsvetljenskim pedagoskim idealom neodvisnega, samostojnega misleca in
avtonomnega delovalca. Hkrati ni nobene potrebe, da bi si pri pouku etike zastavili
za cksplicitni cilj poucevanja izoblikovanje ali izboljsanje moralnega znacaja
ucencev_k — ucenci_ke bodo dolodene pohvalne miselne navade (‘habits of the
mind') in argumentacijske strategije posvojili in ponotranjili med samim utjenjem v
moralni presoji, pri iskanju zadovoljivih razlag, zakaj je doloceno ravnanje
nedopustno, kadar je (po splosnem prepricanju) taksno, v procesu razclenjevanja,
kaj je slo narobe, kadar ta ne pripelje do zadovoljivega odgovora ali resitve, in
refleksije o tem, kako se kar najbolj ucinkovito in zanesljivo izogniti pastem, ki
prezijo na nas v obliki spoznavnih hib, hipokrizije in samoprevare, miselnih bliznjic,
poboznih zelja, pristranosti in predsodkov, vseh tistih motecih dejavnikov/motilcev
torej, ki tipi¢no izkrivljajo moralno presojo in pred katerimi ni zares imun nihce od

nas, tudi ucitelji_ce ne.

Ocitek o favoriziranju kognitivne in so¢asnem zanemarjanju afektivne in emotivne
plati moralnega izkustva lahko razumemo na ve¢ nacinov. V enih od teh moznih

branj je bolj, v drugih pa manj prepricljiv. Posvetimo se najprej ocitku, da je predmet



F. Klampfer: Poucevange etike — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenguro 333

etike vsakodnevno moralno izkustvo v vsej svoji vecplastnosti in kompleksnosti in
da osiromasimo etiko, ¢e se pri pouku v celoti posvetimo enemu samemu elementu,
namre¢ oblikovanju moralnih sodb. Ta ocitek izvira iz nesporazuma in ga zato ni
tezko zavrniti. Nobene potrebe namre¢ ni, da bi se pri pouku etike razpravljalo
izklju¢no o pravilnosti oz. nepravilnosti taksnih ali drugacnih dejanj ali praks.
Moralna in kvazimoralna Custva, vzgibi in razlogi za dejanja ter cloveski znacaji so
enakovreden oz., natanéneje, enako hvalezen predmet moralne presoje. S
poudarkom na moralni presoji in usposabljanju zanjo se zato ne izneverimo
kompleksnosti in bogastvu vsakodnevnega moralnega izkustva, kve¢jemu obratno —
ker etiko odlikuje in od nekaterih drugih, zlasti empiri¢nih ved (npr. sociologije in
psihologije morale), razlikuje zanimanje za normativno plat moralnega izkustva, torej
za utemeljevanje oz. upravicevanje moralnih sodb, za vrste argumentov, dokazil,
razlogov, evidence, ki tovrstne sodbe v nasprotju z drugimi, le na videz prepricljivimi
vrstami argumentov, dokazil, razlogov, evidence, ki jih enako pogosto sre¢ujemo v
moralnih razpravah, dobro podpira, je favoriziranje moralne presoje, premisljevanja,
sklepanja, deliberacije v resnici tvorno za etiko. Etike si brez moralne presoje in
premisljevanja — ter posledi¢no pouka etike kot usposabljanja zanju — sploh ni
mogoce zamisliti. Nismo pa, kot receno, v urjenju sposobnosti presoje omejeni
izklju¢no na sodbe o pravilnosti dejanj. Zlasti mlajsim in njihovemu specificnemu
zivljenjskemu izkustvu bo blizje razmisljanje o vrednotah (prijateljstvu, druzini,

zaupanju, zvestobi, ljubezni, sreci) in razlogih, zaradi katerih jih cenimo.

Zgornji odgovor nas pripelje do drugega, na prvi pogled nekoliko bolj utemeljenega
ocitka predlaganemu pristopu, in sicer da z vztrajanjem na refleksiji pretirano
intelektualiziramo vsakdanje moralno izkustvo. Moralno izkustvo je vendarle v prvi
vrsti izkustvo, kot tako pa ga zaznamuje/odlikuje specificna fenomenologija,
izkustvena plat — kako se je znajti v moralni dilemi, kako se je pocutiti krivega za
nekaj, kako se moralno ogorcenje ali sram ali ponos kvalitativno razlikujejo od svojih
nemoralnih ekvivalentov ipd. Pouk etike, ki zanemari tako pomemben vidik tega
kompleksnega pojava, je preprosto pomanjkljiv. A tudi ta ocitek po premisleku
izgubi svojo ost. Filozofija je v svojem bistvu preprosto refleksija.

3 Pouk etike kot usposabljanje v moralni presoji
Kaj mislim z moralno presojo? John Locke nam lahko pomaga do prvega priblizka.

Slede¢ Locku bi lahko opredelili moralno presojo kot ocenjevanje vetjetnosti, da je

doloc¢ena moralna sodba ali propozicija resni¢na glede na vso razpolozljivo evidenco.



334 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Toda Lockovo naziranje je zal preozko. Locke namre¢ ne razume presoje kot poti
do vednosti, temve¢ kot manjvreden nadomestek zanjo. Vednost, da p, enaci z
gotovostjo, da je p resnicen, izvirajo¢ iz neovrgljivega dokaza, da p. Ucenec, ki
dokaza za dolo¢eno matematicno propozicijo ne razume, temvec vetrjame, da je
resnicna, ker ucitelj tako pravi, v skladu s tem pojmovanjem torej ne ve, da je ta
resnicna, temvec¢ o tem kvecjemu sodi.2 Po domace: ugiba. Tak model presoje je za
nase potrebe neuporaben, saj a) presojo in sodbe kot rezultat le-te obravnava kot
nekaj spoznavno manjvrednega in b) omejuje vednost zgolj na tiste propozicije,
katerih resnicnost je mogoce demonstrirati v strogo matematicnem pomenu te
besede, se pravi deduktivno izpeljati iz samorazvidno resni¢nih premis in na ta nacin
odstraniti najmanjsi dvom v njihovo resnicnost. Lahko pa iz njega izlus¢imo
uporabno idejo, da prave vednosti o poljubni propoziciji p ne more biti brez

razumevanja razlogov, zakaj je ta propozicija resnicna.

Na sledi smo, skratka, modelu moralne presoje ali premisljevanja, ki nas bo pripeljal,
¢e ze ne do dragocenih spoznavnih ciljev (eticne vednost, eti¢nega razumevanja ali
eti¢nega izvedenstva), pa vsaj v njihovo blizino. Usposabljanje za moralno presojo —
urjenje v njej, ostrenje le-te in kar je $e teh sopomenk —, ki bi nam bilo lahko v pomo¢
pri konkretiziranju uc¢nih ciljev pouka etike, bi lahko razumeli kot zavestno in
nacértno prizadevanje postati (bolj) izvedeni v eti¢nih vprasanjih. John Harris in
David Lawrence opredelita eticno izvedenstvo oz. izvedenstvo v eti¢nih zadevah kot
»zmoznost (ability), da ustvarimo ali sestavimo, analiziramo ali predstavimo
kombinacijo dokazov in argumentov, potrebnih za podkrepitev, zagovor,
kvalifikacijo, oslabitev ali ovrzbo dolocene eticne propozicije. Ali pa za razkritje
tezav in dvoumnosti, protislovij in nedoslednosti — skratka prednosti in slabosti — v
eti¢cnih stali$c¢ih, sodbah, trditvah ali sklepih, pravzaprav v katerih koli razlogih ali
sklepanijih, ki nastopajo v razpravah o eti¢nih vprasanjih.« (Harris & Lawrence, 2019,
76) Pri tem so eti¢ne propozicije trditve, da je doloceno ravnanje, predlog, politika
ali stanje pravilno ali napacno, dobro ali slabo, hudobno ali krepostno iz tega ali

onega razloga — bodisi ker koristi ali $kodi osebam ali njihovim pravicam oz.

2»Vendar je najbolje, da izobrazevanja v Lockovem duhu ne razumemo v prvi vrsti kot poskus posredovanja znanja.
Locke je bil namre¢ pti uporabi oznake »znanje« zelo skop ... Veliko vecino tega, kar pojmujemo kot znanje, bi
Locke oznacil za 'presojo'. Presoja je sestavljena iz ocene verjetnosti, da je propozicija resni¢na. Tako ima lahko na
primer matematik dokazljivo znanje, da znasa vsota notranjih kotov trikotnika 180 stopinj. Student, ki dokaza ni
razumel, vendar pa trditev sprejema, ker zaupa matematiku, nima znanja, temvec je namesto tega oblikoval sodbo.
V danem primeru bi lahko Locke studenta spodbudil, da se potrudi razumeti dokaz in si tako pridobi znanje. Vendar
pa to po Locku ni mogoce na vseh podro¢jih raziskovanja. Predmeti kot zgodovina, geografija in naravoslovje od
ucencev zahtevajo, da ocenijo verjetnost, da so trditve resni¢ne. Velik del izobrazevanja po Locku tako ne sestoji iz
povecevanja zaloge znanja ucencev, temvec iz razvijanja njihove presoje.« (McNulty, 2014, 493)



F. Klampfer: Poucevange etike — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenguro 335

interesom, ker povzroca nepotrebno bolecino, trpljenje ali stisko kakemu cutecemu
bitju, ker neposteno ali nepravicno ravna z nekom ali ker ne spostuje volje

avtonomne osebe.

Izoblikovati slusatelje v izvedence za etiko bi bil seveda Ze z vidika skromnega casa,
ki je znotraj predmetnikov ali u¢nih nacrtov odmerjen pouku etike, nedvomno
pretirano ambiciozen cilj. Nihce ne bo postal izvedenec za eti¢na vprasanja po enem
semestru pouka etike, kaj Sele po nekaj urah razpravljanja ali skupnega premisljevanja
o eti¢nih vprasanjih. Kot regulativni ideal, nekaksna orientacija v prostoru moznih
pristopov, pa si Harrisov in Lawrenceov poudarek na razvijanju zmoznosti
utemeljevanja, utrjevanja, argumentiranja, navajanja razlogov za mnenja in stalis¢a o

moralnih zadevah nedvomno zasluzi pozornost.

Kar nas koné¢no pripelje do vprasanja, cemu si ne bi zastavili za cilj pouka etike raje
pridobivanje, kopicenje eti¢nega znanja ali vednosti, se pravi vednosti o tem, kaj je
prav in kaj narobe, kot pa usposabljanja v moralni presoji, njenega izboljsevanja?
Sam bi se rad tej skusnjavi uprl. Ce kaj, je etiéno razumevanje primernejsi kandidat
za ucni cilj kakor pa eticna vednost. Nemalo filozofov resda vidi v poskusu
razmejitve razumevanja o p-ju od vednosti o p-ju razlikovanje brez razlike — ti (ena
od takih je Paulina Sliwa, Sliwa, 2017) bodo preprosto enacili eti¢cno razumevanje z
vednostjo o prav in narobe oz. s poznavanjem razlike med njima. Drugi, t. i
neredukcionisti (ena takih je Alison Hills, Hills, 2009), pa vidijo v moralnem
razumevanju pomembno spoznavno stanje z drugac¢no vlogo od tiste, ki jo je
tradicionalno opravljalo propozicijsko znanje ('vednost o'). Osebno bi se strinjal s
slednjimi, da je lazje nekaj spoznati, kot pa razumeti, in da spoznavalcem pogosto
pripisujemo znanje, ne da bi jim pripisali tudi razumevanje. Ne da bi se hotel zapletati
v pajcevino filozofskih dilem o eti¢nih pricevanjih in njihovi spoznavni vrednosti, a
eti¢no znanje si je vsaj na prvi pogled mogoce pridobiti in ga nekomu posredovati
dalje na podlagi pri¢evanja, medtem ko za eti¢no razumevanije to ne velja. Ce si
sposodim ideje Alison Hills — v nasprotju z vedenjem, zakaj p, razumevanje, zakaj p,
vkljucuje celo vrsto sposobnosti. Kadar je q odgovor na vprasanje, zakaj p, so za

razumevanje, zakaj p, potrebne? naslednje sposobnosti:

3 Alison Hills vztraja, da so te sposobnosti hkrati potrebne in zelo vetjetno tudi zadostne za moralno razumevanje:
»Mislim, da so te sposobnosti posamezno nujne za moralno razumevanje, in domnevam, da so lahko skupaj
zadostne, ¢e le drzi, da p in da je q razlog, zakaj p (¢eprav sem odprta za moznost, da bodo poleg tega potrebne se
kake druge sposobnosti).«



336 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

i) da sledimo razlagi, zakaj p, ki jo je podal nekdo drug; ii) s svojimi besedami
pojasnimo, zakaj p; iii) sklepamo, da p (ali da je verjetno, da p) iz informacije, da q;
iv) iz informacije, da q’ (kjer sta p’ in " podobna, a ne enaka p in q), potegnemo
sklep, da p’ (ali da je verjetno, da p’); v) glede na informacijo, da p, podamo pravilno
razlago, q; vi) ob podatku, da p’, podamo pravilno razlago, q’.

Sposobnosti, ki jih identificira Alison Hills, ze na prvi pogled zadevajo moralno
presojo, premisljevanje in refleksijo — razumevanje, zakaj je doloceno dejanje
moralno napacno, namre¢ zahteva zmoznost, da podamo razlago, zakaj je taksno,
oz. da takim razlagam sledimo. Cemu p razumemo, ko znamo pojasniti, zakaj p (s
pomodjo stvari, ki naredijo p resnicen). To je sumljivo podobno temu, za kar bi po
moje moralo pri pouku etike v prvi vrsti iti in kar sem poimenoval usposabljanje v
moralni presoji. Ce razumevanje, zakaj ne smemo lagati, zahteva, da znamo moralno
sklepati/razglabljati (teason), zakaj je tako, ta zmoznost pa ni drugega kot zmoznost,
da to zadovoljivo pojasnimo in da takim razlagam sledimo, potem lahko mirno

rec¢emo, da je cilj pouka etike (tudi) tako opredeljeno moralno razumevanje.

Kaksen je torej odnos med tremi najbolj obetavnimi kandidati za vlogo cilja, za
uresnicitev katerega si prizadevamo pri pouku etike, moralno presojo, moralno
vednostjo in moralnim razumevanjem? Morda bi lahko zagato odpravili kot verbalni
disput, dokler smo se pripravljeni strinjati, da je cilj pouka nekaj ve¢ kot golo
poznavanje eti¢nih doktrin, nacel in teorij ter njihovih avtorjev, klasikov eti¢ne misli.
Ali bomo ta ‘nekaj ve¢’ poimenovali izostrena moralna presoja, poglobljeno moralno
razumevanje ali na novo pridobljena moralna vednost, je drugotnega pomena. Da bi
razumeli nacelo, je treba znati korektno pojasniti, zakaj je to nacelo
resnicno/veljavno (npr. v obliki izpeljave iz kakega bolj splosnega nacela), in ga
uporabiti v pojasnitvi tega ali onega moralnega dejstva (recimo, zakaj je laganje

nedopustno).

Poznavalcem zgodovine moralne filozofije ali opusa Hannah Arendt bi se znali ob
mojem predlogu poroditi dvomi v smiselnost takega ucnega cilja, ¢e je s
sposobnostjo moralne presoje misljena sposobnost razumskega utemeljevanja
moralnih sodb oz. v njih izrazenih moralnih stali$¢ in prepricanj. Omenjena namrec
v svojem znanem spisu Resnica in politika zanika, da bi se dalo moralne sodbe, kot
je znameniti Sokratov zivljenjski moto »Bolje je krivico trpeti, kot pa jo povzrocati,
sploh kdaj dokazati oz. razumsko utemeljiti. Po njenem je mogoce filozofske sodbe

verificirati kve¢jemu z vzgledom. Zgoraj navedeno sodbo denimo tako, da molce



F. Klampfer: Poucevanje etife — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 337

trpimo ktivico, kadar bi jo lahko 'popravili' le za ceno povzrocanja novih krivic,
filozofsko tresnico, da je pogum vtlina, tako da izpricamo pogum v okolis¢inah, ko

bi povprecnega cloveka ohromil strah ipd.

Ta izziv pa se ne zdi pretirano resen, saj ni jasno, na kak nacin naj bi Sokrat z
zauzitjem strupa/trobelike in izvrsitvijo izre¢ene smrtne kazni verificiral omenjeno
sodbo. S tem ko se je odlocil raje trpeti krivico, kot da bi — v prizadevanju, da jo
popravi — (novo) krivico povzrodil, je dokazal le, da on sam to iskreno vetjame, ali
da ni hinavec, ki bi eno pridigal, pocel pa nekaj drugega. Dokaz, da je omenjena
sodba resnicna, pa njegova odlocitev oz. ravnanje v nobenem pomenu te besede ni.
Dodatna tezava ti¢i v dometu tovrstnega skepticizma — Hannah Arendt namrec kar
pocez dvomi o dokazljivosti prav vseh filozofskih sodb in ne zgolj eti¢cnih med njimi,
iz Cesar izhaja, ne le da ne bo nobenega haska le od pouka etike, ampak tudi od pouka
tilozofije nasploh, ¢e ga bomo zasnovali kot usposabljanje, urjenje v filozofskem

misljenju/argumentaciji.

Hannah Arendt v svojem skepticizmu glede moznosti razumskega utemeljevanja
moralnih sodb seveda e zdale¢ ni osamljen primer. Pomislimo na Humea in njegovo
danes ze ponarodelo misel, da normativnih sklepov ni mogoce izpeljati iz izkljucno
opisnih premis (t. i. razkorak med dejstvi in najstvi oz. 'is-ought gap'). Ali na Millovo
opozorilo, da trditve o intrinziéno dobrih stvareh ni mogoce dokazati z enako
strogostjo kot matemati¢ne teoreme. In nenazadnje, na s pozitivizmom navdihnjeno
sumnic¢avost do vrednostnih in normativnih sodb nasploh, ki je slednje skrcila na
izraze obcutij, ¢ustev ali volje, ki jim ni mogoce pripisati resnicnostne vrednosti.
Pouk etike, kot sem si ga zamislil in ga vsa ta leta tudi prakticiram, zato nujno
predpostavlja, prvic: nekaksno razlicico kognitivizma v metaetiki, po katerem sodbe
o prav in narobe ter o moralnem dobrem in slabem izrazajo prepricanja o
objektivnih — ali vsaj intersubjektivnih — dejstvih v svetu, in drugi¢: smiselnost in
smotrnost razpravljanja o moralnih vprasanjih, skupnega, usklajenega prizadevanja
poiskati zadovoljive odgovore nanje oz. resitve za eticne probleme. Intelektualne in
moralne vtline so v taki zasnovi pricakovan stranski ucinek vodenega,
strukturiranega pogovora (morda po vzoru sokratskega dialoga, kjer je ucitelj_ica v
ospredju le pedagosko, medtem ko ostaja filozofsko v ozadju), ¢e le-ta poteka v

dovolj odprtem duhu in se ga vsi udelezujejo v dobri veri in nihce s figo v Zepu.



338 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

4 Kako poucevati etiko?

V pri¢ujocem prispevku je namenjenega precej ve¢ prostora in pozornosti ucnim
ciljem kot u¢nim metodam. Naj kljub temu na kratko in, priznam, preve¢ povrsno
nakazem, kako bodo prvi doloc¢ali druge. Ce naj bo cilj pouka etike usposobiti
slusatelje v moralni presoji, tovrstnega usposabljanja pa ne gre razumeti kot
preprosto kalibracijo njihovih ne dovolj natan¢nih moralnih detektotjev, temveé kot
poglabljanje razumevanja, zakaj je doloc¢eno dejanje nedopustno, dolocen vzgib
nizkoten, dolocena naravnanost moralno hvalevredna in dolocena stvar dobra po
sebi, torej kot zmoznost, da sebi in drugim to pojasnimo na prepricljiv nacin, bodo
imele ene vrste filozofskega ¢tiva in ene oblike dela prednost pred drugimi. Ali bodo
taki ucni cilji favorizirali problemski ali zgodovinski pristop? Definitivno
problemski, nato pa z vztrajanjem, da je treba izrazena mnenja utemeljiti, ter analizo
in ovrednotenjem ponujenih utemeljitev preiti od moralnih sodb k razlogom zanje
(tj. moralnim razlogom) in od bolj ali manj mehanske, algoritemske uporabe nacel k
njithovemu razélenjevanju, interpretaciji, reformulaciji in nazadnje utemeljevanju.
Opisana alternativa seveda ni izkljucujoéa. Ker so se tudi filozofski klasiki
opredeljevali do posameznih dejanj ali vrst dejanj, bodisi da so intuitivne sodbe ali
soglasje v obsodbi obravnavali kot dokazila, da je predlagano moralno nacelo ali
teorija pravilno, ali pa na primerih dejanj ponazorili njune implikacije, je mogoce oba
pristopa tudi plodno kombinirati. Pomislimo le na Aristotelova razmisljanja o
prijateljstvu, Kantova o laganju ali Millove zagate ob vrednotenju zivljenja
zadovoljnega prasica in nezadovoljnega Sokrata. Z navezavo na konkretno izkustvo
ali skozi pogosto bizarne miselne eksperimente sodobnih filozofov_inj? S pomocjo
umetniskih del in drugih kulturnih artefaktov, ki zastavljajo moralna vprasanja in/ali

ponazarjajo/ilustrirajo moralne dileme?

Etika je sistematicna refleksija o nasem vsakdanjem moralnem izkustvu. Kot taka
zahteva minimum nabranega moralnega izkustva in minimum sposobnosti kriticne
refleksije o njem. A moralno izkustvo ni ne pri vseh ljudeh enako in ne v vsakem od
nas enako bogato in/ali raznovrstno. Ce naj otroke spodbudimo k premisljevanju o
moralnih dilemah, $e ve¢, jih zagrejemo zanje, je treba premisljevanje navezati na
njthove konkretne Zivljenjske izkusnje, na situacije, v katerih so se Ze — ali pa bi se
kmalu lahko — znasli. Po drugi strani pa jih je treba opremiti tudi z orodjem za
premisljevanje, tj. s pojmovnim aparatom ('besednjakom’) in seznaniti s filozofsko
metodo(logijo). Sposobnost moralne presoje, najsi jo po modelu zaznave razumemo

kot ostrenje moralnih ¢util/¢utov ali po modelu abstraktnega misljenja kot izpeljavo



F. Klampfer: Poucevange etike — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenguro 339

posamic¢nih moralnih sodb/sklepov iz dejstvenih premis in veljavnih ob¢ih moralnih
nacel, namre¢ vedno ze sega onkraj situacije, o kateri v danem trenutku moralno
presojamo, in Se tako bogato in raznovrstno osebno moralno izkustvo klice k
dopolnitvi z osebnimi izkusnjami drugih ljudi v drugacnih vlogah in drugacnih, tudi

umetno ustvatjenih/izmisljenih zivljenjskih situacijah.*

Vsaj na prvi pogled tezko karkoli pametnega re¢emo o poucevanju etike nasploh, ko
pa je toliko razli¢nih vrst poslusalcev s tako razlicnim predznanjem in z zivljenjskimi
izkusnjami, toliko razlicnih predmetov z eti¢nimi vsebinami in toliko zelo razli¢nih
pricakovanj glede ucnih izidov. (Konc¢no sem naslovil zloglasnega slona v sobi.)
Gotovo zahteva poucevanje poklicne etike na univerzitetni stopnji ¢isto drugacen
pristop kot obravnava predpisanih eticnih tem v okviru maturitetne skupine ali,
bognedaj, eti¢na ali moralna vzgoja pri vrtcevskih otrocih.> Pa vendar, ¢e se ozremo
na Lipmanove napotke za vodenje filozofskega dialoga oz. merila za njegovo
ovrednotenje kot uspesnega ali neuspesnega (Lipman, 1996), se je tezko izogniti
sklepu, da je vecina teh meril univerzalnih, takih torej, da veljajo za vsako filozofsko
razpravo neodvisno od starosti udelezencev_k v njej: izvabljanje pogledov ali mnenj,
pomo¢ ucencem_kam pri izrazanju njihovih misli, vklju¢no s pojasnitvijo in
preoblikovanjem trditev, izpeljevanje logi¢nih implikacij iz njih, vztrajanje pri
definiranju uporabljenih izrazov, odkrivanje in odpravljanje neskladnosti v izrazenih
mnenjih, razkrivanje skritih in potencialno spornih predpostavk v zastavitvah in
predlaganih resitvah problema, vztrajanje, da svoja mnenja in staliS¢a podkrepijo s

prepricljivimi razlogi, razmislek o alternativnih formulacijah in reitvah itd.

+ Kotnik (2009 in 2011) lepo pokaze, kako se da literarno delo, v tem primeru Schlinkovega Bralca, plodno uporabiti
kot izto¢nico za moralno razpravo o dolznostih iz ljubezni in za ponazoritev konflikta med dobrodejnostjo in
spostovanjem avtonomne volje. Glavnega junaka razjeda dilema, ali naj, za ceno razkritja svojih mracnih skrivnosti
pred kriviéno obsodbo in kaznijo, resi zlocinko ali pa naj mol¢i in dovoli, da bodo sostorilke Zenski, ki jo je nekoc¢
ljubil, po krivici naprtile izklju¢no odgovornost za nepojmljiv vojni zlo¢in. Malo vetjetno je, da se bo kdor koli od
nas kdaj znasel v situaciji, ko bomo prisiljeni izbirati med resevanjem vojne zloc¢inke in lastnim udobjem (oz. zasc¢ito
ugleda). Ce predstavimo dilemo nekoliko drugaée, ¢e jo oklestimo morecega zgodovinskega konteksta in aluzije na
nerazreseno kolektivno krivdo nemskega ljudstva ter uokvirimo situacijo kot izkljucujoco izbiro med dolznostjo, ki
nam jo nalaga ljubezen do druge osebe, in dolznostjo, ki nam jo nalaga skrb zase, ali, ¢e Zelite, med tem, kar od nas
zahteva ljubezen, in tem, kar nam nalaga pravi¢nost, pa se bodo z njo brez pretiranega naprezanja poistovetili tudi
mladoletniki.

5 Nekaj razlike v didakticnem pristopu bo brzkone tudi glede na to, ali hocemo v dijaku ali $tudentu zgolj prebuditi
zanimanje za filozofijo, ga_jo navdusiti zanjo, ga_jo opremiti z osnovnim filozofskim pojmovnim aparatom oz.
besednjakom ali pa ga izklesati v filozofa.



340 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

5 Specifi¢nosti etike kot u¢nega predmeta

Vzemimo, da smo prepricljivo pomirili dvome glede predlaganih uc¢nih ciljev in vsaj
v grobem nakazali, izbiro kaksnih u¢nih gradiv in metod ter kaksne oblike dela nam
bodo ti narekovali. S tem pa seznam dilem $e zdale¢ ni izérpan. V nadaljevanju na
kratko obravnavam nekaj teh, ki izvirajo iz specificnosti predmeta in metod

filozofske etike. Pouku etike je isto¢asno v pomoc¢ in v breme:

(i) Da je to prakti¢na filozofska disciplina —i§¢emo odgovore na vprasanja o dobrem
in prav(ilnem), ne zato — ali vsaj ne izkljucno zato — ker bi nas dajala radovednost ali
ker bi nas privlacile intelektualne uganke/izzivi, temve¢ da bi znali dobro ziveti in

prav(ilno) ravnati. Kot je v Nikomahovi etiki zapisal Ze Aristotel:

»Nase razpravljanje (o naravi in izvoru vrlin, op. FK) pa ne sme biti samo teoreticno
kot druge razprave. Saj ne ragpravijamo gato, da bi ngotovili, kaj je vilina, ampak da bi postali
dobri; sicer bi od nase razgprave ne imeli nobene foristi.« (Nikomahova etika, 1103b, 29-33,
77 v slovenski izdaji, moj poudarek)

(if) Da k pouku etike vsak prinese dolo¢eno prtljago, moralna stalisc¢a in izkustvo, ki
je obenem snov/hrana za premiSljevanje in prepreka le-temu. Starejsi ko so
udelezenci_ke, bolj ko so izoblikovani njihovi nazoti in znacaji/osebnosti, ve¢ je te
prtljage in tezje jo je odloziti. Usposabljanje za moralno presojo zato zahteva ravno
toliko ucenja (learning) tega, kar e ne vemo in znamo, kot pozabljanja (unlearning)
tega, kar mislimo, da Ze vemo in znamo. V moralne razprave redko, ¢e sploh kdaj,
vstopamo kot nepopisan list, odprtega duha in dovzetni za vso evidenco, ki so jo

sprte strani uspele nabrati in karseda prepricljivo predstaviti.

(iif) Da imajo drugace kot ontoloska ali metafizicna in v manjsi meri kot spoznavna
ali metodoloska vprasanja moralna stalisca oz. opredelitve do moralnih problemov
prakti¢ne, zivljenjske implikacije. V razpravah o moralnih zadevah je, skratka, nek
osebni zastavek, ki v razpravah o ontoloskih in spoznavnih vprasanjih umanjka, ki
eti¢ne razprave Custveno obarva in jim da nezgresljiv osebni ton. Se veé, urjenije v
moralni presoji, drugace kot druge vrste filozofskega misljenja brez neposrednih
prakti¢nih implikacij, upocasnjuje in otezuje podzavesten odpor do vednosti, tj.
premaguje psiholoske mehanizme in kognitivne strategije, ki jih je Tomaz Grusovnik

poimenoval 'hotena nevednost'.



F. Klampfer: Poucevanje etife — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 341

(iv) Filozofska etika je razen tega po svoji zasnovi kriticna veda — zanima jo, katere
dele nasega osebnega moralnega izkustva in skupne moralne prakse se da osmisliti
in/ali razumsko upraviciti, kaj pa je treba iz prvega in drugega odstraniti kot
relikt/preostanck verske ali ideoloske indoktrinacije, lokalnih vraz in obicajev,
kolektivnih utvar in fantazem oz. gole — in v toliko z vidika razuma samovoljne in
naklju¢ne — druzbene konvencije. Kot taka prinasa ljudem, ki niso le vajeni spontane,
nereflektirane moralne presoje in ustaljenega nacina razmisljanja in delovanja,
temvec so z enim in drugim praviloma tudi zadovoljni, v glavnem slabe novice —
vecina tega, kar mislijo, da vedo o moralnih zadevah, se namrec izkaze za dokazljivo
neresnicno ali vsaj zgrajeno na trhlih temeljih. Revizija moralnih staliS¢ pa potegne s
sabo revizijo preteklih Zivljenjskih izbir in praks in drugacen, svez pristop k
prihodnjim (pomislite, recimo, na eticno veganstvo ali podnebno pravi¢nost). Kar

laika, razumljivo, vznejevolji in pred ¢imer si zato raje zatisne oci in pokrije usesa.

Pri obravnavi moralnih tem je, skratka, veliko v igri/na tehtnici — od prakticne
identitete in vrst navezanosti/pripadnosti (kolektivom, projektom, idealom) do
samopodobe. Ce je sklep na prvi pogled prepricljivega/zdravega argumenta za povrh
e protiintuitiven, bodo ucenci_ke vso intelektualno energijo vlozili v njegovo
ovrzbo. Temu je smiselno prilagoditi pedagoska pricakovanja — ucitelj_ica lahko v
razredu racuna z odpori, ki ne bodo vedno izklju¢no spoznavno motivirani. Tudi ¢e
razpravo, namesto na doloc¢enim eti¢nim teorijam lastnih moralnih nacelih,
zakoli¢imo na stvareh, ki jih ucenci potihoma Ze sprejemajo, le njthovih implikacij
se v celoti ne zavedajo, se bodo ucenci_ke, sooceni z argumenti, ki zahtevajo revizijo
njihovih stalis¢ ali spremembo v nacinu zivljenja, sprasevali, ali smejo glede na
razpolozljivo evidenco $e naprej verjeti, kar so morda naivno verjeli doslej (da si
uspesni zasluzijo uspeh in neuspesni neuspeh, da ni s prehranjevanjem z mesom ali
z voznjo z avtomobili ni¢ narobe, da smo moralno spodobna bitja, ¢e vsaj ob¢asno
darujemo v dobrodelne namene, da so nase moralne dolznosti malostevilne in
nezahtevne, saj kot posamezniki itak ne moremo veliko prispevati k reSevanju/storiti
glede najbolj perecih druzbenih problemov itd.), in ne, ali bi morali glede na

predstavljeno evidenco opustiti svoja nereflektirana prepricanja.



342 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

6 Nevarnosti etike kot u¢nega predmeta
Nevarnost instrumentalizacije

Utemeljevanje, argumentiranje, navajanje, preizkusanje in tehtanje razlogov za
moralne sodbe je privlacen kandidat tako za u¢no metodo kot za osrednji ucni cilj.
Tezave bi znale nastopiti zaradi strukturne podobnosti med argumentiranjem in
naknadno racionalizacijo in pa skusnjave, pred katero so redki med nami imuni,
namre¢ da bi zlorabili pridobljene argumentacijske vescine in spretnosti za potrebe
racionalizacije in ne argumentacije v pravem pomenu besede. V ¢em toc¢no je razlika
med eno in drugo? Argumentiranje je naceloma odprto, nezakljuceno in v toliko
nepredvidljivo rezoniranje/sklepanje, za racionalizacijo pa to ne velja. Ko
argumentiramo, in ¢e to poc¢nemo v dobri veri, sledimo logiki argumenta tja, kamor
nas pac po zelezni logi¢ni nujnosti vodi mnozica dobro podprtih, verodostojnih
premis. In zato pogosto koncamo na nepricakovanem kraju, ki v nas vzbudi
nelagodje. Pri racionalizaciji pa so taka neprijetna presenecenja v nacelu izkljucena —
ko racionaliziramo, se sprasujemo, kako bi najbolje pred seboj in drugimi
utemeljili/upravic¢ili moralno sodbo, ki smo jo spontano in podzavestno oblikovali
oz. sprejeli kot resni¢no, $e preden smo se lotili iskanja razlogov, zaradi katerih bi jo
kot tako morali sprejeti. Z nekaj poenostavljanja bi lahko dejali, da gre pri
argumentaciji za iskanje premisam ustreznega sklepa, pri racionalizaciji pa, ravno

obratno, za iskanje danemu sklepu ustreznih premis.

Je pa meja med argumentacijo in racionalizacijo seveda pogosto zabrisana ali pa vsaj
sebe in druge brez tezav prepricamo, da v prid dolo¢enemu stali$¢u argumentiramo,
ko pa ga v resnici racionaliziramo. Racionalizacija je resna prepreka pristopu k
poucevanju etike, ki je osredotocen na razvijanje kognitivho-argumentacijskih
sposobnosti. Vec kot je za slusatelje_ice na tehtnici, bolj kot bi izid razprave utegnil
ogroziti njthovo prakticno identiteto, osrednje nazore in druzbenopoliticne
navezanosti, vedje je tveganje, da bodo ti_e v razredu argumentirali v slabi veri, se

pravi racionalizirali.

Nevarnosti instrumentalizacije pri pouku etike pridobljenega znanja (izboljsane
sposobnosti moralne presoje) za potrebe naknadne racionalizacije trdovratnih
moralnih stalis¢ ali odpora do sprememb v obnasanju nikakor ne gre podcenjevati.
Jo pa na sreco zmanjsuje dejstvo, da ne moremo izboljsati svoje moralne presoje oz.

poglobiti moralnega razumevanja, ne da bi ponotranjili oz. posvojili dolocene



F. Klampfer: Poucevanje etife — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 343

miselne, intelektualne strategije, natanéneje, ne da bi razvili vrsto k resnici usmerjenih
(truth-conducive') intelektualnih, moralnih in socialnih vtlin, od spoznavne
opreznosti in skromnosti do odprtega duha in spostljivosti v komunikaciji. Ni le
prazno upanje, da bomo pti pouku etike razvili in gojili preiskujo¢ (inquisitive')
znacaj, tj. se izoblikovali v tip ¢loveka, ki zeli priti stvarem do dna, ki je do sebe in
drugih iskren, ki ga ni sram priznati sebi in drugim, da se je o tej ali oni stvari motil,
in ki se je pripravljen uditi iz napak. Ce je oblikovanje takih in druga¢nih spoznavnih,
socialnih in moralnih vrlin prej stvar srecnega nakljucja kot pa nujen stranski ucinek

urjenja v moralni presoji, bo treba trening pac ustrezno prilagoditi.
Nevarnost indoktrinacije

Med teoretiki izobrazevanja velja za nekakSen truizem, da izobrazevanja ne gre
zamenjevati z indoktriniranjem. Enotno, splosno sprejeto definicijo indoktrinacije
in razlago, v ¢em se ta razlikuje od pristnega izobrazevanja, pa bomo onstran
povrsinskega soglasja, da je izobrazevanje dobro, indoktriniranje pa slabo, kljub
temu zaman iskali. Prevladujejo trije pristopi, eni pri procesu indoktrinacije

poudarjajo vsebino, drugi uciteljeve namene/namere in tretji izide.
Definicija s poudarkom na vsebini:

,Ucitelj_ica indoktrinira ucence_ke z dolocenim naukom ali s pojmovanjem N
(propozicijo ali mnozico le-teh), ¢e prenasa N na svoje ucence in je N nekaj
nedokazanega ali celo v nacelu nedokazljivega (kot, denimo, komunizem ali

katolicizem).

Definicija s poudarkom na uciteljevih namenih:

‘Ucitelj_ica indoktrinira ucence_ke z dolocenim naukom ali s pojmovanjem N
(propozicijo ali mnozico  le-teh), ¢e uci N z namenom oz. s ciljem, da bi ucenci_ke
verjeli oz. sprejemali N neodvisno od evidence o njegovi (ne)resni¢nosti.’
Definicija s poudarkom na izidu:

‘Ucitelj_ica indoktrinira ucence_ke z dolocenim naukom ali s pojmovanjem N

(propozicijo ali mnozico  le-teh), kadar se proces ucenja zakljuci z vero ucencev v

N in je njthov um v razmerju do N zaptt, tj. ¢e 0 njem niso pripravljeni podvomiti.



344 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

V doloceni meri senca indoktrinacije spremlja vsak, kot se temu popularno rece,
‘pouk za vrednote’. Zaskrbljenost, da bi ji utegnili biti izpostavljeni ucenci_ke pri
pouku etike, kjer se prvenstveno utijo v moralni presoji in/ali poglabljajo svoje
moralno razumevanje, pa je kljub temu Ze na prvi pogled pretirana. Bolj kot se pouk
etike v u¢nih metodah in ciljih oddaljuje od modela moralne/eticne vzgoje kot
transmisije dominantnih (z vidika posameznika pa nereflektiranih) norm in vrednot,
manjse je tveganje, da bo hote ali nehote zdrsnil v indoktrinacijo in dogmatizem.
Uctitelj_ica seveda $e naprej izbira ali vsaj predlaga teme in vodi oz. pomaga usmetjati
razpravo o njih. Niti uciteljevo_ic¢ino opredeljevanje do predmeta razprave ne bo
samo po sebi veljalo za poskus indoktriniranja, vsiljevanja lastnega mnenja, kaj Sele
usoden korak v enoumje. Se manj velja to za sam izbor tem za razpravo, ki v razredu,
e bolj pa izven $ole, pogosto poskrbi za nepotrebno vznemirjenje. Tudi najbol;
kontroverzne eticne teme (abortus, evtanazija, kloniranje, genski inzeniring, gensko
spremenjena hrana, prehranjevanje z mesom, nase dolznosti do okolja oz. v zvezi z
njim, odnos do beguncev, vojna, spolnost, spolna usmerjenost in identiteta ipd.)
puscajo veliko manevrskega prostora za izostritev oz. izboljSanje moralne presoje
ucencev_k, ne da bi jim pri tem ucitelj_ica vsiljeval_a lastna stali$¢a. Da se ucitelj_ica
do predmeta razprave osebno opredeli, je obcasno celo zazeleno, ¢e ga je
pripravljen_a v razpravi z ucenci_kami argumentirano zagovarjati in pod tezo
nasprotnih argumentov revidirati ali celo opustiti, jim na ta nacin priskrbi pozitiven
vzgled. Nasprotna strategija, neopredeljevanje, zadrzanost v sodbi, enaka distanca
do vseh izrazenih mnenj in dajanje prav vsem, ki se oglasijo, posredno spodbuja
latentni moralni relativizem. Seveda pa mora razprava v takih primerih potekati v
duhu medsebojnega spostovanja in zaupanja in ucenci_ke morajo imeti trdna
zagotovila, da ucitelj_ica mnenj, ki bodo odstopala od njegovega_njenega, ne bo

ozigosal_a kot napacnih ali pa jih zanje celo kaznoval_a.
Nevarnost zdrsa v eti¢ni skepticizem/relativizem /nihilizem

Zlasti uvodni eticni tecaji pogosto vzbudijo v slusateljith dvom v moralo in distanco
do prizadevanj filozofov, da bi eticne sodbe in eticno vednost postavili na trdne,
razumske temelje. Ce se pri predstavitvi glavnih moralnih teorij ob njihovih
primerjalnih prednostih poudari, kar je edino pravilno in posteno, tudi njihove
primerjalne slabosti, nastane pri poslusalcih vtis, da so vse enako napac¢ne in nobena
dovolj dobra. Osredotocanje na filozofsko zanimive teme, glede katerih se tudi
mnenja poklicnih filozofov moc¢no razhajajo, ta vtis le e dodatno okrepi. Nevarnost

zdrsa v eticni skepticizem (»ni mogoce z gotovostjo vedeti/reci, kaj je prav in kaj



F. Klampfer: Poucevange etike — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenguro 345

narobe«), relativizem (vkar je prav za nas, je lahko za druge narobe in obratno«),
subjektivizem (»to je tvoje mnenje, moje je pa¢ drugac¢no«) in nihilizem (»nic ni ne
prav in ne narobe«) se Se poveca, ¢e se odlo¢imo za pouk etike v obliki
nepristranskega, uravnotezenega predstavljanja argumentov za in proti posameznim
staliScem. Ne pomaga, da si etika sama koplje grob, ko si kot eno osrednjih eti¢nih

vprasanj sploh zastavlja naslednje vprasanje: Cemu sploh biti moralen?

Eti¢ni skepticizem in/ali relativizem je pogosto uvozen. Takrat zna biti $e posebej
odporen na filozofsko terapijo. Praviloma ga je ve¢ pri studentski populaciji, precej
manj pa med srednjesolsko in osnovnosolsko populacijo. Univerzalnega zdravila
zanj ni, so pa nekateri ukrepi v boju proti njemu preverjeno bolj uc¢inkoviti kot
drugi.¢ Eticni skepticizem in relativizem je treba najprej vzeti resno, kot upostevanja
vredno alternativo moralnim teorijam, a iz tega razloga tudi podvreci enako strogim
merilom, kakr$nim skeptiki podvrzejo moralne teorije. Eticne sodbe so videti
sumljive le tako dolgo, dokler jih ne postavimo ob bok drugim vrednostnim in
normativnim sodbam, ki (neupravi¢eno) uzivajo precej ve¢ zaupanja od njih, in
dokler ne znizamo ontoloske in spoznavne letvice. Je pa boj proti etichemu
skepticizmu in relativizmu tek na dolge proge in zanju velja, da ju je bolje

preprecevati kot zdraviti.
Nevarnost vtisa o poljubnosti ocenjevalnih kriterijev

Sprememba v nadinu ocenjevanja — ne ocenjuje se ve¢ pravilnosti odgovorov in
resitev, temve¢ kakovost razglabljanja (reasoning) in argumentacije. Slednja pa je
precej manj oprijemljiva kot prva. Napredek v procesu ostrenja moralne presoje je
tezje objektivno izmeriti in Steviléno odmeriti kot poznavanje preverljivih dejstev,
procesov in razmerij, ki so za povrh podrobno opisana v u¢benikih. To upraviceno
spravlja v zadrego tako ucitelje kot ucence — prvi morajo v duhu Watsonovega
uvodnega nasveta izmeriti napredek v intelektualnih vrlinah (miselni disciplini,
veljavnosti sklepanja, pojmovni natanc¢nosti, cCustvenem nadzoru, sposobnosti
razumevanja, razlo¢evanju moralno relevantnih od moralno nerelevantnih lastnosti

ipd.), slednji jim morajo zaupati, da vsaj priblizno vedo, kaj delajo, tudi ¢e jim tega

6 Za primer inteligentnega zagovora eticnega relativizma (in nekoliko manj prepricljiv poskus, da bi se izognil
njegovim tezko prebavljivim prakti¢cnim implikacijam) glej rekonstrukcijo metaeti¢nih stalis¢ Bernarda Williamsa v
Callcut, 2023, za pedagoski model pouka etike s prakti¢nimi nasveti, kako uc¢encem_kam pomagati, da se izognejo
zdrsu v skepticizem/relativizem, pa Callcut, 2006.



346 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

ne znajo vedno zadovoljivo pojasniti, in da razlike v podeljenih ocenah niso plod

uciteljeve muhavosti, osebne nenaklonjenosti ali predsodkov.

Ima pa seveda morebitno nezadovoljstvo s prejeto oceno tudi doloceno
prognosti¢no vrednost, sploh ¢e ni osamljeno. Vedji kot je pri ucencih_kah razkorak
med pricakovano in prejeto oceno in veé kot je iz tega razloga razocaranih
ucencev_k, bolj zgovorno to prica, da ti_e ne le da niso usvojili_e osnov moralnega
presojanja oz. uspeli_e prenesti teotije v prakso, temve¢ da jim manjka tudi ustrezno
metaznanje, sposobnost vpogleda v lasten napredek na eni in morebitne
pomanjkljivosti na drugi strani. Moralna refleksija, ki naj u¢encem_kam preide v ki,
ni ali pa vsaj ne bi smela biti omejena na moralno presojo prvega reda, se pravi sodbe
o tem, da je nekaj prav ali narobe, in pa spremljajoce jih razlage, zakaj, zaradi katerih
lastnosti dejanja, akterja ali okolis¢in je taksno. Vedno mora vkljucevati tudi
avtorefleksijo, se pravi razmislek o procesu premisljanja, ki nas je pripeljal do
omenjenega sklepa, receh, ki smo jih pri tem predpostavili, pa jih morda ne bi smeli
(ker so sporne), in logi¢nih posledicah nasih stalis¢, ki smo jih spregledali, pa jih
morda ne bi smeli (ker so za nas v resnici nesprejemljive ali pa se bodejo s kakimi
drugimi nasimi stalis¢i). Vsaka slaba ocena in nezadovoljstvo z njo prinasa dve slabi
novici — da pri ucencih moralna presoja prvega reda Sepa in pa da so za povrh Se

slepi za to.
Prevratniski znacaj pouka etike

Etiko lahko poucujemo neobremenjeno, kot bi poucevali pravila kratkocasne
intelektualne igre. A kot v navezavi na Sokrata opozarja Martha Nussbaum (2010),
so eti¢ni razmisleki v konéni fazi razmisleki o tem, kako bi morali Ziveti, o dobrem
in/ali pravicnem zivljenju torej, in jih zato ne gre jemati zlahka. Pouk etike je za
povth potencialno subverziven, saj prinasa s seboj tveganje, da bo omajal naso vero
v ideal/nase predfilozofsko pojmovanje dobrega Zivljenja in praviéne druzbene
ureditve. Usposabljanje v eti¢ni presoji ni zastonj, zanj placujemo intelektualne,

psiholoske in socialne stroske.

Pouk etike in normativne politicne filozofije odstira predsodke, razbija utvare in
odstira resnicnost izpod plasti ideoloske navlake, zato je v tem smislu vedno ze
razocarajoce (disillusioning). Vzemimo meritokratsko pojmovanje porazdelitvene
pravi¢nosti — ¢e naj meritokracijo, vladavino zasluznih, poucujemo kriti¢no, se v

razredu ne bi smeli izogniti resni obravnavi ocitka, da je ta ideal ali defekten sam v



F. Klampfer: Poucevange etike — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenguro 347

sebi ali pa le napol uresnic¢en v politicnih skupnostih ali druzbenih podsistemih, ki
deklarativno slonijo na meritokratskih nacelih, vkljucno z na$im gospodarskim,
izobrazevalnim in znanstvenoraziskovalnim sistemom. Ni treba biti prerok za
pravilno napoved, da bo tovrstna razprava predvidljivo omajala vero udelezencev v
meritokratske ideale in nacela. Ali pa vzemimo filozofske razprave o moralnem
statusu necloveskih zivali in kritike nadega ravnanja z njimi — Ce je verjeti raziskavam,
ki sta jih med profesoriji etike opravila Schwitzgebel in Rust, obstaja velika verjetnost,

da se boste pod tezo filozofskih argumentov spreobrnili v vegetatijanca ali vegana.”

S poucevanjem filozofske etike, zlasti ¢e je ta sumnicava ali celo izrazito sovrazna do
prevladujoce, podedovane, zdravorazumske obic¢ajne morale (‘common morality'),
bi znali ogroziti to, kar Paul Gomberg (Gomberg, 2002) imenuje skupno eticno
zivljenje, eti¢na skupnost, skupno eti¢no razumevanje (‘shared ethical life', 'ethical
community', 'shared ethical understanding/conception’), nekaksen preplet
ponotranjenih druzbenih norm, ki dolocajo, kaj smemo upraviceno pri¢akovati drug
od drugega, in tako usmetjajo/uravnavajo naso moralno presojo, posledi¢no pa
oblikujejo tudi nase intuitivne odzive na dejanske in hipoteti¢ne situacije, ki jih v
obliki miselnih eksperimentov tako radi preverjajo filozofi_nje (recimo Singerjev
Ribnik ali Tramvaj Philippe Foot in Judith Thomson). Paul Gomberg med temi
normami omenja zapoved skrbi za otroke/potomstvo, prepoved ubijanja,
spostovanje lastnine, vkljucno z dolznostjo, da prisko¢imo na pomo¢ neznancem v
zivljenjski nevarnosti (ne pa, zanimivo, tudi moralno dolznost, ki jo nekateri
utilitaristi izpeljejo iz ob¢ega moralnega nacela, da moramo po najboljsih moceh

pomagati neznancem, ki so se znasli v stiski zaradi revscine, lakote in pomanjkanja).

Kolikor so torej posledice ukvarjanja s filozofsko etiko za obicajno,
zdravorazumsko, predfilozofsko moralo vsaj reformisticne, ¢e ne celo
revolucionarne/prevratniske — in taka, se pravi dvomeca do skritih predpostavk in
radovedna glede spregledanih implikacij, neusmiljena do opazenih nedoslednosti in

protislovij v sistemu moralnih prepri¢anj, bi skoraj morala biti, ¢e naj bo vredna

7 Podatki o stalis¢ih do vegetarijanstva so med vsemi zbranimi §e posebej osupljivi. V raziskavi med profesorji iz
petih ameriskih zveznih drzav je kar 60 odstotkov anketiranih profesotjev etike na 9-stopenjski lestvici (v razponu
od 'zelo moralno slabo' do 'zelo moralno dobro') ocenilo redno uZzivanje mesa sesalcev, kot sta govedina ali svinjina,
kot 'moralno slabo'. Med profesotji nefilozofi je, recimo, enako menilo borih 19 odstotkov vprasanih, medtem ko
so se filozofi, katerih specialnost ni etika, s 45-odstotnim delezem uvrstili nekje vmes. Res pa so v odgovoru na
kasnej$e vprasanje, ali so pri svojem zadnjem vecernem obroku morda jedli meso sesalcev, te statisticno pomembne
razlike med omenjenimi skupinami ¢udezno izpuhtele — nanj je odgovorilo pritrdilno priblizno 38 odstotkov
profesotjev iz vseh skupin, vkljuéno s 37 odstotki profesorjev etike. Zelo verjetno je, skratka, da se boste spreobrnili
na deklarativni ravni, v praksi pa bo vse ostalo po starem. (Schwitzgebel, 2019)



348 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

svojega imena —, bo filozofska etika vselej ogrozala ne le tihi druzbeni konsenz o
normah obna$anja, pac pa, kolikor je tako skupno(stno) eticno pojmovanje vtkano
v samodojemanje vsakega od nas, tudi naso druzbeno identiteto in obcutek
pripadnosti. V kon¢ni fazi se nam lahko pripeti, da bomo, ¢e nam pouk etike ne bo
zgolj odprl oci za nedoslednosti in protislovja v nasih moralnih prepricanjih, temvec
nas bo po spreobrnjenju poslal $e na pot pokore zaradi neortodoksnih stalis¢ ali pa
zato, ker bomo s svojim vzgledom v bliznjih vzbujali slabo vest, postali celo nekaks$ni

izobcenci.
Impotentnost eticne refleksije?

Da usposobljenost v moralni presoji, premik od spontane k bolj reflektirani moralni
presoji Se ni jamstvo za bolj moralno ravnanje, temvec da zeva med prvim in drugim
globoka vrzel, v vrsti ¢lankov dokazuje Eric Schwitzgebel.® Schwitzgebel je takole
strnil razmeroma porazna spoznanja o skromnem vplivu ukvarjanja z etiko na

odlo¢itve in dejanja®:

»Zdi se, da se etiki ne obnasajo bolje kot pripadniki primerljivih poklicev. Res pa se
tudi ne obnasajo slabse od njih. Vecinoma se strokovnjaki za etiko — kljub temu da
glede posameznih vprasanj, zlasti vegetarijanstva in dobrodelnih donacij, sprejemajo
strozje moralne norme kot drugi — ne obnasajo nic drugace kot profesoriji katere koli

druge vrste, logiki, kemiki, zgodovinarji ali instruktorji tujih jezikov.«

Kako si razloziti, da poklicno ukvarjanje z etiko in njeno vsakodnevno preucevanje
in poucevanje tako mneznatno vplivajo na moralne odloditve in ravnanje?
Schwitzgebel imenuje ta pojav etika burgerja s sirom (angl. cheeseburger ethics) in
zanj ponudi naslednjo razlago — ko svoje studente_ke poucujemo, recimo o
Singerjevih argumentih za vegetarijanstvo, nas ti argumenti prepricajo in se

potrudimo o njihovi vodotesnosti prepricati tudi studente_ke. Ob prestopu praga

8 Schwitzgebel, 2008, in Schwitzgebel & Rust, 2009, za poljuden povzetek dognanj o vplivu poklicnega ukvatjanja z
etiko na moralno obnasanje pa Schwitzgebel, 2015.

? Kako eti¢ne so odlocitve poklicnih etikov v primerjavi z dvema drugima poklicnima skupinama, filozofi neetiki in
profesotji drugih profilov, sta Schwitzgebel in Rust (2018) preverjala po naslednjih kriterijih: glasovanju na javnih
volitvah, pogostnostjo telefonskih klicev materi, uzivanju mesa sesalcev, darovanju v dobrodelne namene, smetenju,
motec¢em klepetanju in loputanju z vrati med filozofskimi predstavitvami, odgovarjanju na $tudentska elektronska
sporocila, udelezbi na konferencah brez placila kotizacije, darovanju organov, krvodajalstvu, kraji knjig iz knjiznic,
splosni moralni oceni o oddelénih kolegih na podlagi prvega vtisa, postenosti pti odgovarjanju na anketna vprasanja
in velanitvi v nacisticno stranko v Nemciji v tridesetih letih prej$njega stoletja. Eni od teh kriterijev so ze na prvi
pogled primernejsi za razmejevanje med pro- in antisocialnim obnasanjem kot pa za metjenje njegove eti¢nosti, a ta
razprava bo morala pocakati na drugo priloznost.



F. Klampfer: Poucevange etike — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenguro 349

fakultetne restavracije pa nato svoja moralna pricakovanja do sebe (ne pa nujno tudi
drugih) znizamo z 'moralno idealen/vzoren' na 'moralno spodoben/sprejemljiv' in
si podobno kot velika vecina drugih obiskovalcev brez slabe vesti naro¢imo pis¢anca.
V svojem ravnanju, skratka, ciljamo na eti¢cno povpredje ali rahlo iznad njega; dobro
poznavanje etike nam pri tem pomaga kvedjemu tako, da se jasneje zavemo
razkoraka med idealom in realnostjo in da se ob tem spoznaniju slabse pocutimo. Ce
je Schwitzgeblova diagnoza vsaj priblizno tocna,!? bi bilo torej naivno pricakovati,
da bo pouk etike ucence, dijake ali $tudente izklesal v osebnosti/osebe, ki ne bodo
le dobro in pravilno razmisljale/presojale, pa¢ pa tudi temu ustrezno ravnale. In se

nerazumno gnati za tako nerealisti¢nim pedagoskim ciljem.
Skusnjava (samo)cenzure

Kaj poucevati, na kaksnih temah in primerih brusiti moralno presojo ucencev_k? Ali
so kake eti¢ne teme, o katerih se ne bi smelo razpravljati, recimo samomor? Abortus?
Spolna morala? Homoseksualnost? Moralna dopustnost mucenja? Nase dolznosti
do beguncev in migrantov? Domnevne moralne prednosti demokracije pred drugimi
politi¢cnimi ureditvami? Je pri izbiri tem dolo¢ena mera samocenzure nujna? Je
tovrstna  previdnost znamenje pragmatiéne modrosti ali  oportunisticne

strahopetnosti?

Odgovor se kot ze nekajkrat doslej glasi: odvisno od okolis¢in. Je skupina notranje
povezana ali ne, vlada v njej prijateljski in sodelovalen ali sovrazen in tekmovalen
duh? Zasledujemo s poukom $e kake druge cilje? U¢imo, recimo, otroke spostljive
komunikacije? Zelimo ustvariti prostor, kjer se bodo pocutili varne in sprejete? Tudi
¢e pri pouku morda uporabljamo katero od razlicic sokratskega dialoga — da bi
ucence spodbudili k razpravi, jih je treba najprej Sele opogumiti, da brez strahu pred
zasmehovanjem in noréevanjem ubesedijo svoje misli o predmetu razprave. Bolj kot
bo ta ze v izhodiscu razdvajal duhove in veéja kot bo verjetnost, da bodo s svojim
mnenjem sprozili negativen, sovrazen odziv drugace mislecih, ve¢ bo takih, ki bodo

svoje mnenje raje zadrzali zase ali pa se do vprasanja raje ne bodo javno opredelili.

10 Grusovnik (2017) ponuja drugacno razlago za odpornost cloveskega obnasanja na spremembe, ki bi
jih pricakovali v luci napredka v nasem moralnem zavedanju — ni pomanjkanje informacij krivo, da tako
pocasi in neradi opuscamo ocitno nemoralno vedenje, temve¢ racionalizacijske strategije in strategije
samoprevare, ki omogocajo posamezniku, da ob soocenju z novimi, nevse¢nimi informacijami (o
pregrevanju ozracja, trpljenju rejnih Zivali, kalvariji beguncev itd.) namesto vedenja spremeni
prepri¢anja in nove informacije bodisi nemudoma zavrne bodisi preinterpretira tako, da po novem
upravicujejo in ne ve¢ obsojajo njegovo delovanje.



350 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

V zvezis tem se zdi razumno naslednje kompromisno stalis¢e: a) nekatere teme bodo
ucence_ke predvidljivo razdvajale; takim temam se je zavoljo ohranjanja skupnosti
raziskovanja oz. kriticnega, ustvarjalnega, skrbnega in sodelovalnega misljenja, ki ga
pomagajo  gojiti,  priporocljivo  izogibati, sploh ¢e lahko  moralno
presojo/premisljevanje enako dobro urimo na drugih, manj razdvajajo¢ih temah; b)
katere teme sodijo v to kategorijo, bo v veliki meri odvisno od starosti in zrelosti
udelezencev_k; e ob tej spremenljivki v enacbo vstavimo $e (moznost navezave na
osebne) izkusnje oz. ¢rpanja iz njih, ki okrepi motivacijo za premisljevanje in izboljsa
razumevanje, bodo dolocene teme Zze v izhodis¢u odpadle. To ne pomeni, da se o
nekaterih eticnih temah ne sme razpravljati. O (skoraj) vsem je mogoce v etiki
argumentirano razpravljati (vsaj za $tudente_ke filozofije bi moralo to veljati), so pa
dolocene teme didakticno, z vidika ucnih ciljev, za delo v razredu preprosto manj

primerne kot druge.
7 Pouk etike in moralna/eti¢na vzgoja

Kot sem nakazal Zze v uvodu, bi zelel pouk etike razmejiti od moralne vzgoje, vsaj
tiste tradicionalno pojmovane. Pouk etike naj bo primarno namenjen temu, da
pomaga ucencem_kam izboljsati njihovo moralno — ali, bolj splosno, eticno-
politicno — presojo, ne pa postati boljsi ljudje. Moralna vzgoja — vsaj za tisto v
liberalnem duhu to nesporno velja — namre¢ kljub vsem zaklinjanjem, da ni
namenjena prenosu, pac¢ pa razjasnjevanju in utemeljevanju lastnih vrednot in
seznanjanju s tujimi, ne sme biti pretirano kritiéna, ¢e naj bo ucinkovita. Pri pouku
etike naj bo v ospredju moralna presoja, moralna motivacija in/ali obnasanje pa v
drugem planu. Seveda je pravilna, zanesljiva, natanéna, celovita moralna presoja
trden temelj za pravilno motivacijo in/ali ravnanje. Ni pa sama po sebi zanju ne
nujna in ne zadostna. Do pravilne motivacije in pravilnega ravnanja je navsezadnje
mogoce priti tudi po bliznjicah — pomislimo samo na psihofarmakotike, recimo
tablete za krepitev zaupanja do drugih ljudi. Pa tudi zadostno jamstvo za pravilno
ravnanje ni, saj se pac¢ pogosto zgodi, da moralno pravilno ravnanje od nas zahteva
mod¢, ki je nasa volja ne premore, in nam zato spodleti storiti to, kar bi po lastni
presoji morali storiti. In kar potem racionaliziramo ali pa o tem varamo sebe in druge.
Cemu bi se potem trapili z izbolj$evanjem moralne presoje, ki lahko vodi do

pravilne(jSe) motivacije in ravnanja, nam je pa sama na sebi ne zagotavlja?



F. Klampfer: Poucevanje etife — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 351

Moralna vzgoja seveda ni izklju¢no ciljno usmerjena, z razvijanjem druzbeno
zazelenih miselnih, custvenih in vedenjskih dispozicij brusi tudi pojmovno orodje in
nam vceplja sklepalne navade. Pa vendar, v konc¢ni fazi se uspeh ali neuspeh moralne

vzgoje meri v enotah izbolj$anih odlocitev in ravnanja.

Kako globoka vrzel lo¢uje pouk etike od tradicionalno razumljene moralne/eti¢ne
vzgoje, bo seveda odvisno od obeh ¢lenov tega razmerja, od tega, kako je zasnovan
pouk etike, in pa od zastavljenih ciljev in uporabljenih metod moralne/eti¢ne vzgoije.
Ce je cilj ali eden od poglavitnih ciljev moralne vzgoje, da gojenci usvojijo vednost
o prav in narobe oz. kak spoznavni priblizek temu, recimo da zagotovi, da bodo
doloceno $tevilo zgresenih moralnih mnenj in stalis¢ opustili in/ali zamenjali s
pravilnimi, se bosta le delno prekrivala. Podobno bo veljalo za t. i. konservativno
moralno vzgojo, katere cilj je, da vcepi otrokom disciplino, redoljubnost,
spostovanje do avtoritet, domoljubje idr. vrline iz arsenala konservativnih vrednot,
in kjer je ves poudarek na moralnem vedenju in prav ni¢ ali malo na moralnem
misljenju (Gutmann, 2001, 55-56). S poukom etike, ki sem ga zagovarjal v
pricujo¢em prispevku, se tudi bolj slabo ujema ‘vzgoja za etiko in vrednote’, kolikor
je eden od njenih deklariranih ciljev “pomagati, da otroci postanejo krepostni,

posteni, odgovorni in socutni.” (Strahovnik, 2018)

Tradicionalno pojmovanje moralne vzgoje, kjer je poudarek na izboljSevanju
otrokovega moralnega znacaja, pa polagoma izrinjajo sodobnejsa pojmovanja, ki
postavljajo v ospredje spodbujanje eti¢ne refleksije, krepitev moralnega zavedanja in
odgovornosti, usposabljanje za kriticno misljenje, vrednotenje, razumevanje, ki bo
otrokom pomagalo premagati predsodke in se izogniti neeticnim praksam in

staliScem.

Ce in kolikor si moralna vzgoja med drugimi prizadeva tudi za vse nastete izide in
njen cilj ni preprosto v stalis¢ih popravljen in vedenjsko izboljsan moralni akter,
temve¢ “avtonomen, kriticno razmisljujo¢ posameznik, ki zmore objektivno in
neodvisno od najrazli¢nejsih druzbenih pritiskov razsojati o moralnosti in v skladu
z njo tudi ravnati” (Grusovnik, 2017), si nam z dilemo, ‘ali pouk etike ali moralna

vzgoja’, ni treba razbijati glave.



352 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

8 Zakljucek

V pricyjoéem c¢lanku sem zagovarjal zasnovo pouka etike kot usposabljanja v
moralni presoji oz. poglabljanja moralnega razumevanja. Taka zasnova je naceloma
zdruzljiva z uporabo razlicnih uénih metod in vrst uénega gradiva, ne pa tudi s
tradicionalno pojmovano moralno ali eticno vzgojo, ki se pod zavajajoco oznako
'etika' vrinja v predmetnike Solskih programov tudi pti nas. Kot tradicionalna
filozofska disciplina ima etika dolocene specifike in te so, kot sem dokazoval, pri

pouku etike obenem priloznost in breme.

Literatura

Arendt, H. (2003). Resnica in lag v politiki. Ljubljana: Drustvo Apokalipsa.

Brighouse, H. (2006). On Education. London: Routledge.

Callcut, D. (2006). »The value of teaching scepticism«. Teaching Philosophy, 29/3, (september 2006). Str.
223-235.

Callcut, D. (2023). »Wrestling with relativism«. AEON, 20. oktober 2023, URL:
https://acon.co/essays/bernard-williams-moral-relativism-and-the-culture-wars.

Caldwell, P. (1996). »Poucevanje filozofije: Kdo izbira izraze? Kdo doloca situacijer«. V M. Simenc &
R. Kotnik (ur.) (1996). Str. 171-188.

Davey, A. G. (1972). »Education or indoctrinationr«. The Journal of Moral Education, let. 2, st. 1. Str. 5—
15.

Gomberg, P. (2002). »The fallacy of philanthropy«. Canadian Journal of Philosophy, 32/1. Str. 29-66.

Grusovnik, T. (2017). »Moralna vzgoja, hipokrizija in samoprevara«. Solsko polje, let. 28, §t. 1/2. Str.
59-71.

Gutmann, A. (2001). Demokratitia vigoja. Ljubljana: Slovensko drustvo raziskovalcev solskega polja.

Hand, M. (20006). ”Against autonomy as an educational aim”. Oxford Review of Education 32/4. Stt.
535-550.

Hand, M. (2018). A Theory of Moral Education. New York: Routledge.

Harris, J. & Lawrence, D. (2019). »Ethical expertise and public policy«. V The Routledge Handbook of
Ethics and Public Policy; London & New York: Routledge. Str. 76—88.

Hills, A. (2009). »Moral testimony and moral epistemology«. Ethics, let. 120, $t. 1 (oktober 2009). Str.
94-127.

Kotnik, R. (2011). »Med literaturo in filozofijo : didakti¢na vprasanja ob Schlinkovem romanu
Bralec«. Analiza: éasopis za kriticno misel, let. 15, §t. 1/2. Str. 5-13.

Kotnik, R. (2014). »Philosophy textbooks : a gap between philosophical content and doing
philosophy«. Croatian Journal of Philosophy, vol. 14, no. 40. Str. 151-158.

Kotnik, R. (2009). »Teaching the elements of philosophical thinking«. Croatian Journal of Philosophy, vol.
9, no. 26. Str. 233-241.

Kotnik, R. (2007). »Procesni vidik kritiénega mislienja«. Casapis za kritiko znanosti., let. 35, §t. 229/230.
Str. 125-135.

Kotnik, R. (2000). »Kurikularne dileme problemskega pouka filozofije«. Analiza : casopis 3a krititno
misel, let. 10, st. Va. Str. 3-17.

Kotnik, R. (1996). »Uiti filozofijo ali uéiti filozofiratic. V M. Simenc & R. Kotnik (ur.). (1996). Str. 5—
20.

Law, S. (20006). The War for Children's Minds. Liberal V alues and Why We Should Defend Them. London:
Routledge.



F. Klampfer: Poucevange etike — med indoktrinacijo, frustracijo in samocenguro 353

Lipman, M. (1996). »Vodenje filozofskega dialoga«. V M. Simenc & R. Kotnik (ut.). (1996). Str. 99—
122.

McNulty, L. (2014). »John Locke«. geslo v Encyclopedia of Educational Theory and Philosophy, Los Angeles:
Sage Publications. Str. 492—495.

Nussbaum, M. (2010). »Poucevanje klasikov. Filozofija in javno zivljenje«. FNM: filozofska revija za
ucitelje filozofije, 2010/1-2. Str. 4-10.

Rest, J. R. (1986). Moral Develgpment: Advances in Research and Theory. New York: Praeger Press.

Schwitzgebel, E. (2008). »Do ethicists steal more books?«. Philosgphical Psychology, 22(6), 711-725.
https://doi.org/10.1080/09515080903409952

Schwitzgebel, E. (2015). »Cheeseburger ethics«. AEON, 14. julij 2015. URL:
https://acon.co/essays/how-often-do-ethics-professors-call-their-mothers.

Schwitzgebel, E. & Rust, . (2009). »The moral behaviour of ethicists. Peer opinion«. Mind, let. 118, st.
472. Str. 1043-1058.

Centa, M. idr. (2019). Skupaj se utimo, da skupaj $ivimo. Prirocnik eticne vgoje. Ljubljana: Teoloska
fakulteta

Sliwa, P. (2017). »Moral understanding as knowing right from wrong«. Ethics, 127 (april 2017). Str.
521-552.

Strahovnik, V. (2017). »Pomen moralne teorije za etiéno vzgojo«. Solska polje, let. 28, t. Va. Str. 45-58.

Simenc, M. (2018a). Nove prakse filozofjje. Ljubliana: Pedagoska fakulteta UL.

Simenc, M. (2018b). Prispevki k didaktiki filozofije. Ljubljana: Pedagoski intitut.

Simenc, M. (ur.). (2012). Razvoj drgavijanske vzgoje v Republiki Slhoveniji. Konceptnalni okvir in razvoj
kurikulnmov (driavijanska vzgoja in etika, drugba). Ljubljana: Pedagoski institut.

Simenc, M. & Kotnik, R. (ut.). (1996). Filszafjia v $oli. Prispevki k didaktiki filozofjie. Ljubljana: Zavod RS
za solstvo.

Vodicar, J. (2012). »Kako poucevati eticne vsebine danes?«. 1'zgg/a, 54 (junij 2012). Str. 9-11.

Watson, J. (2024). »Reflections on teaching in the Al age«. Blog of the APA, 25. januar 2024. URL:
https:/ /blog.apaonline.org/2024/01/25/ teaching-in-the-age-of-artificial-intelligence/



354 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE




POUCEVANJE FILOZOFIJE

Z MISELNIMI EKSPERIMENTI:
KVANTNI PRISTOP K
PROBLEMU TAKSNOSTI

JANEZ BREGANT,' BORIS ABERSEK”

! Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija

friderik klampfer@um.si

2 Univerza v Mariboru, Fakulteta za naravoslovje in matematiko, Maribor, Slovenija
boris.abersek@um.si

Eno izmed tezjih vprasanj v filozofiji duha je, kako nekaj
tak$nega, kot je zavest, ki se nam zdi nekaj edinstvenega, umestiti
v fizi¢ni svet tako, da ne bo izgubila svoje unikatnosti. Najvecja
prepreka, ki jo je treba pri tem premagati, je odsotnost jasnega
mehanizma, ki bi natan¢no pojasnil, kako fenomenalna stanja
vzniknejo iz gmote, ki jo imenujemo mozgani. Tezava pri tem je,
da je izkustvo vedno subjektivno, zaradi Cesar se znanstvenim
pojasnitvam, ki so objektivne, izmika. V tem prispevku bomo (i)
pokazali, kako lahko z uporabo miselnih eksperimentov pri
poucevanju filozofije, v nasem primeru »kitajske sobe«, ta
problem nagovorimo in (i) skusali ugotoviti, ali nam lahko
odgovor na vprasanje, kako nastane zavest v nasih mozganih,
priskrbi nedeterministicna kvantna mehanika, pri ¢emer bomo
zagovarjali trditev, da kvantni pristop k zavesti prej vodi k
idealisticni ontologiji kot pa k fizicni pojasnitvi tega, kako se

pojavi.

978-961-299-082-4

Kljuéne besede:

idealizem,

kvantna mehanika




01.01g/
‘um.ff.11.2025.19

978-961-299-082-4

Keywords:
consciousness,
problem of qualia,
Chinese room,
idealism,

quantum mechanics

ibor Press

TEACHING PHILOSOPHY BY THE
USE OF THOUGHT EXPERIMENTS:
THE QUANTUM APPROACH TO THE
PROBLEM OF QUALIA

JANEZ BREGANT,' BORIS ABERSEK”

! University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia

janez.bregant@um.si

2 University of Maribor, Faculty of Natural Sciences and Mathematics, Maribor, Slovenia
boris.abersek@um.si

One of the hard questions in the philosophy of mind is how to
place something like consciousness, which we find unique, into
the physical world in a way that it does not lose its originality. The
biggest obstacle to overcome seems to be the absence of a clear
mechanism that would thoroughly explain how phenomenal
states emerge from the brain. The trouble is that experience is
always subjective and, as such, cannot be captured by objective
scientific explanations. This paper shows how by the use of
thought experiments in teaching philosophy, in our case the
»Chinese roomg, this problem could be addressed, and tries to
find out if perhaps the indeterministic quantum mechanics can
answer the question of how consciousness arises in our brain. It
argues for the claim that the quantum approach to consciousness
leads to the idealistic ontology rather than to the physical

explanation of how it comes into being.
p g



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k
problemu taksnosti

357

1 Uvod

Sodobne u¢ne metode vedno izhajajo iz posameznikovih potreb in njegovega nacina
oblikovanja svojega korpusa znanja, pri ¢emer je treba upostevati disciplini lastno
metodologijo in »orodja «, ki jih ima na voljo. Pri poucevanju filozofije imajo pri tem
pomembno vlogo t. 1. miselni eksperimenti. Gre za poizkus preveriti predpostavko z
uporabo preproste domislice oziroma izmisljene situacije, ki v praksi obic¢ajno ni
mozna. (Brown, 1991) Ne glede na to, ali jih lahko izvedemo ali ne, so, dokler so
logi¢no mozni, zelo uporabni pri locevanju dobrega od slabega sklepanja. Sicer ne
prispevajo k povecanju nasega znanja o svetu, zahtevajo pa, ¢e so za vsebino
razprave primerni in izvirni ter ob dejstvu, da jih lahko razvije malodane vsakdo, da
nasa prepricanja o svetu revidiramo. Posledica sodobnih u¢nih metod, ki v primeru
filozofije vsebujejo tudi miselne eksperimente, pa je, da lahko v uénem procesu
govorimo npr. o problemskem pouku, o konstruktivizmu, o raziskovalnem pouku
ali o rutini, tj. avtomatizmu, kjer dolocene naucene nacine reSevanja problemov
ponotranjimo do te mere, da, ko je nek problem treba resiti, ne razmisljamo vec,
kako naj to naredimo, ampak kot v primeru voznje kolesa ali avta instinktivno
ukrepamo tako, da pridemo do njegove resitve. Posameznikovo zavedno se je tako
spremenilo v nezavedno. Kako pa pridemo do nasih izkusenj? Kako jih prepoznati?
Kaksna je njihova narava? V tem prispevku bomo pokazali, kako lahko pri
poucevanju filozofije na ta vprasanja odgovorimo s pomocjo miselnih
cksperimentov, ki bodo predstavljali izhodis¢e za analizo uspes$nosti kvantnega

pristopa pri reSevanju problema tak$nosti.

Izhajali bomo iz klasi¢cnega miselnega eksperimenta, ki ga je leta 1980 razvil Seatle
in ki ga imenujemo kitajska soba (Seatl, 1980). V osnovi je bil misljen kot sredstvo
za ponazoritev razlike med ljudmi in stroji, ki naj bi prvim omogocala pripisovanje
zavesti, drugim pa ne, pri ¢emer se je opiral na to, da ljudje razumemo, kar po¢nemo,
stroji pa ne. Sicer je ze leta 1950 Turing predlagal test, ki je znan pod imenom
Turingov test, za locevanje cloveka od programa. Z njim bi lahko podprli
predpostavko, seveda zgolj v primeru, ¢e bi ga stroj opravil in tako ne bi mogli
razlikovati njegovih odzivov od nasih, da stroji ne le manipulirajo s simboli, ampak
resni¢no razmi$ljajo (Turing, 1950/1990). Se ve¢, to bi pomenilo tudi, da ni
razmisljanje ni¢ ve¢ od manipuliranja s simboli, takSen pogled pa se skriva tudi v

prepricanju nekaterih raziskovalcev umetne inteligence (UI), ki vztrajajo na tem, da



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

358 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

je misljenje, pa naj bo realizirano s cloveskimi nevroni ali silicijevimi tranzistotji,

vedno povezano tudi z zavestnim razumevanjem.

Toda, ali nismo tudi ljudje taksni stroji? Kako pa vemo, da imajo tudi drugi
kakr$nekoli kvalitativne izkusnje (v slo. faksnosti, v ang. guale)? Ali nismo tudi mi
omejeni le na spoznavo lastne zavesti? Vsakih toliko ¢asa dobimo iz zunanjega sveta
kodirano sporocilo, ki ga s pomocjo manipulacije s simboli v nasem notranjem svetu
prevedemo, pri cemer ne vemo natancno (niti na makroravni niti na mikroravni),
kako to po¢nemo, in ga posljemo nazaj v zunanji svet. Delamo se, kot da vemo, kaj
se dogaja v nas in okoli nas, ampak glede na to, da imamo dostop samo do lastnih
taksnosti, tega, kako je biti nekdo drug, sploh ne moremo spoznati. Na to, da imajo
tudi drugi isto kvalitativno izkus$njo, ko so npr. lacni, ali da jo sploh imajo, lahko v
najboljsem primeru samo sklepamo, zanesljivo pa tega nikoli ne moremo ugotoviti.
V nadaljevanju bomo pokazali, kako lahko pri poucevanju filozofije omenjene
probleme osvetlimo s pomocjo miselnega eksperimenta »kitajske sobe, ki ga bomo
analizirali v lu¢i Berkeleyjevega fenomenalizma in kvantnega pristopa k problemu

tak$nosti.
2 Zavest

Zavest kljub napredku znanosti Se vedno ostaja ena od najvecjih skrivnosti.
Vprasanja, ki ze od nekdaj burijo, se vedno ostajajo: Zakaj obstaja? Kaj je njena
funkcijar Kako lahko nastane iz nevronskih procesov v mozganih? Kot je ze leta
1866 zapisal T. H. Huxley: »Kako lahko nekaj tako izrednega, kot je stanje zavesti,
nastane kot posledica drazenja zivénega tkiva, je prav tako nedojemljivo, kot pojav
velikana, ko Aladin podrgne po svoji svetilki« (Huxley, 1866: 193). Zavest se je v
zgodovini tolmacila na razliéne nacine, vedno pa se je povezovala z zasebnostjo v
smislu tega, da ima do nje dostop zgolj njen lastnik. Gre za t. i. subjektivno
kvalitativno izkustvo, faksnost, ki obi¢ajno ponazatja z besedno zvezo, »kako je biti«.
Slednja lepo kaze na to, da se zavestna stanja, vsaj v fenomenalnem smislu,
individualizirajo po tem, kako jih dozivljamo: to, da sem lacen, vem zaradi tega, ker
imam taksno izkusnjo (in ne neke druge, recimo, tiste, ki jo imam, ko sem Zejen).
»Ko vzamete v roko to knjigo in si pogledate naslovnico, poteka v vasih mozganih
vrsta procesov. Fotoni zadenejo retino in elektri¢ni impulz potuje po opti¢nih zivcih
in med razli¢cnimi predeli mozganov. Vsi ti procesi so zelo zapleteni in jih Se ne

poznamo do potankosti, vendar so relativno razumljivi in jih lahko raziskujemo z



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 350

problemu taksnosti

objektivnega stalisca znanstvenika. Kaj pa subjektivni vidik? Ko pogledamo
naslovnico, se je zavedamo in nepostedno dozivljamo slike in besede, ki tako
vstopajo v nase notranje psihicno zivljenje. Morda to vzbudi Custva, izzove misli,
spomine. Vsa ta dozivetja tvorijo zavest, nase subjektivno, notranje psihi¢no
zivljenje« (Misc¢evi¢, Markic¢, 1998: 79).

Kako zavest sploh definirati? Na splosno gre za pojem, ki oznacuje povezavo med
duhom in svetom, s katerim je ta v stiku (Van Gullick, 2014), in vkljucuje
samozavedanje, locevanje med sabo in ostalimi, reSevanje problemov in nalog ter
lastno (moralno) odgovornost. Razlicni znanstveniki (psihologi, psihiatti,
nevrofiziologi, fiziki, biologi, kemiki, racunalnicarji, filozofi itd.) zavest preucujejo z
razlicnih vidikov, pa je rezultat vseh njihovih raziskav edino to, da njene enotne
definicije ni. V raziskave so se v zadnjih letih pricele vkljucevati tudi razlicne
spiritualne in meditacijske tehnike, kar vse skupaj se otezuje. O¢itno je zgolj, da je
zavest izrazito individualna in subjektivna, da pa bi jo znanost sploh lahko razumela,
bi morala biti kolektivna in objektivna. Vidike zavesti bi sicer lahko razdelili na

naslednje kategorije:

(a) Cista zavest (brez mentalnih vsebin, kar ustreza meditaciji);

(b) superzavest ali spremenjena zavest (kar ustreza jasnovidnosti, telepatiji,
telekinezi ipd.);

(¢) normalna zavest (mentalne vsebine so odvisne od nasih namenov, kar ustreza
stanju budnosti);

(d) podzavest (kar ustreza vsem mentalnim procesom, ki se jih ne zavedamo, ki pa
lahko naceloma postanejo zavestni ob primerni pozornosti);

() nezavedanje (kar najverjetneje ustreza mrtvim bitjem);

(f) fenomenalna zavest (mentalno stanje kot dozivetje ob gledanju, poslusanju,
dotikanju, vonjanju in okusanju);

(g) zavest kot dostop (o tem govorimo takrat, ko o mentalnem stanju razmisljamo,
ko ga uporabljamo kot vodnik za dejanja in ko njegovo vsebino posredujemo
dalje, npr. zavest kot dostop imamo, kadar prepoznamo obraze ali se
spominjamo preteklih dogodkov);

(h) samozavedanje in sledenje (monitoring) (o tem govorimo takrat, ko razmisljamo
o lastnih dejanjih in njihovih posledicah ter ko nadzorujemo svoje zaznavne
informacije: samozavedanje vsebuje pojem jaza in moznost njegov uporabe v

razmisljanju).



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

360 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Natancna analiza bi verjetno pokazala, da tudi ta delitev ni popolna in da moramo
znotraj nje razlikovati Se druge vidike zavesti. Kakorkoli, ¢e upostevamo vse
omenjene kategorije, lahko, preden nadaljujemo, razvijemo uporabno definicijo
zavestl, in sicer da gre proces zaznavanja sveta preko cutnih interakcij z okoljem, ki
vsebujejo subjektivno kvalitativno izkustvo, in za proces opravljanja kognitivnih
operacij, ki vkljucujejo razmisljanje, tehtanje, sojenje, predpostavljanje, nacrtovanje,
sklepanje, odlocanje ipd. Kljub vsemu pa dana definicija ne odgovarja na neprimerno
tezje vprasanje glede zavesti, namrec, £aj je njena narava. Po Chalmersu (1990) je
tezava v tem, da »nam nobeno raziskovanje korelacij med mozgani, tj. prozenjem
nevronov in obcutki, npr. bolecino, ne da odgovora na vprasanje, »kako je biti«.
Znanost lahko pojasni funkcionalne vloge razli¢cnih mentalnih stanj in najde fizicne
mehanizme, ki jih realizirajo, zdi pa se, da to ni dovolj, obstaja $e nekaj, kar moramo
pojasniti. Namrec, potem ko vemo vse o sinapti¢nih povezavah med nevroni, se Se
vedno sprasujemo: »Zakaj to obcutimo tako, kot obcutimo?« (Bregant, 2014).
Skratka, kako lahko fizi¢ni procesi v mozganih realizirajo subjektivno dozivljanje, je
vprasanje, ki predstavlja pravo skrivnost mentalnega in je znano pod imenom #egek
problem zavesti (Chalmers, 19906) ali pojasnjevalna vrzel Levine (1983).1 2

Resnicnost, prostor in ¢as

Prostor in ¢as sta eni od osrednjih podrocij ¢lovekovega raziskovanja, saj tvorita
areno resnicnosti, snov, iz katere je zgrajeno vesolje (vsaj v primeru fizikalizma, ki
pa je danes prevladujoca teorija v filozofiji duha). Vse, kar pocnemo, razmisljamo in
dozivljamo, poteka v nekem prostoru in v doloc¢enem casu. Kljub temu znanost Se
vedno ne razume povsem, kaj prostor in ¢as sploh predstavljata in kako bi ju lahko
zadovoljivo pojasnili. Ali sta prostor in cas realni fizikalni koli¢ini ali le uporabni
ideji, sta del matetialnega ali idealistiCnega sveta? In Ce sta realni ter materialni, ali sta
osnovni, neodvisni koli¢ini ali izhajata iz Cesa Se bolj temeljnega? Kaj pomeni, da je
prostor pretezno prazen? Ali ima Cas zacetek? In ne nazadnje, ali lahko prostor in

¢as resni¢no nadziramo?

! Tezek problem zavesti je iznajdba druge polovice 20. stol; pojavil se je kot posledica hitrega napredka znanost, ki
je grozil, da bo zavesti vzel obstoj in jo tako izkljucil iz realnosti. Ko je bil svet naenkrat napolnjen s silami, z atomi
in molekulami, v njem ni bilo ve¢ prostora za druga¢na in lo¢ena fenomenalna stanja. (Bregant, 2014)

2 Na vprasanja, kako clovek razlikuje ¢utne drazljaje in se nanje odziva, kako mozgani usklajujejo informacije iz
razli¢nih virov in jih uporabijo za nadzor obnasanja ter na kaksen nacin oseba ubesedi svoja notranja stanja, je lazje
odgovoriti.



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k
problemu taksnosti

361

Pri vseh znanstvenih raziskavah se vedno srecamo s $§ir§im, zelo izmuzljivim
vprasanjem: Kaj pravzaprav je resnicnost? Kako vemo, da je katerakoli
predpostavka, ideja, izkusnja ali teorija nekega sistema odraz njegovega resni¢nega
stanja v realnem prostoru in ¢asu? Kako smo lahko ljudje, ki imamo dostop le do
svojih notranjih izkuSenj in misli, prepric¢ani, da je svet resni¢no taksen, kot ga
predstavljajo? Filozofi so ta problem opazili ze zdavnaj (npt. Descattes, 1637/2007,
Locke, 1689/1894, Berkeley, 1710/1976), ostali znanstveniki pa se komaj zdaj
zavedajo, da svet, ki ga opazujejo, morda nima veliko skupnega z resni¢nostjo.
Predvsem v zadnjih sto letih so znanstvena odkritja privedla do ugotovitev, ki so
tako dramaticne, osupljive in presenetljive, da mejijo Ze na znanstveno fantastiko. V
nadaljevanju bomo zato na kratko orisali priblizno tristoletna prizadevanja, iskanja
odgovorov na ta osnovna vprasanja in s tem ponazorili, kako prihajamo do

(navidezne) resnicnosti.

Mnoga omenjena vprasanja, morda v razlicnih preoblekah, so si zastavljali ze
Aristotel, Galileo, Newton, Finstein in drugi. Vsak naslednik je (ve¢inoma) ovrgel
odgovore svojih predhodnikov, vse skupaj pa je izboljsala in nadgradila sodobna
znanost. Razvoju posameznih teorij ni tezko slediti; glede tega, ali sta prostor in cas
realni entiteti ali le abstraktni zamisli, so se kresala mnenja od 17. stol. naprej, ko je
Newton trdil, da sta resni¢na in da tvorita neaktivno, univerzalno kozmicno
prizorisce, kjer se vse odvija, preko Macha, ki je v 19. stol. menil, da nista, do
Einsteina, ki je v 20. stol. prostor in ¢as obravnaval kot surovini v ozadju resni¢nosti,
ki imata vodilno vlogo za razvoj vesolja. Z redefinicijo pojma 'prazno' s pomocdjo t.
i kvantnih polj, s katerimi naj bi bil prostor prezet, in s pomocjo razprsene
enakomerne energije, imenovane kozmoloska konstanta, ki ga preplavlja (in ki je
sodobni odmev starega in ovrzenega Descartesovega pojma o etru, ki preplavlja

prostor), pa se vse se bolj zaplete. A gremo po vrsti.
Klasicna fizika, teorija relativnosti in kvantna mehanika

Zgodovinarji si niso enotni, kdaj se je zacela sodobna znanost, toda ko so na sceno
stopili Galileo, Descartes in Newton, je zagotovo ze bila v polnem razmahu. V tistih
c¢asih se je vztrajno oblikoval nov znanstveni pristop, njegovi sledilci pa so bili
prepricani, da dogajanje v svetu ni le razlozljivo, ampak ¢e ga pogledamo s prave
perspektive, tudi predvidljivo. Od tega trenutka naprej se od znanosti pricakuje, da

dosledno napoveduje dolocene vidike prihodnosti.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

362 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Prve znanstvene raziskave so se osredotocale na vsakodnevne zivljenjske izkusnje.
Nijihov cilj je bil s porajajo¢im znanstvenim aparatom prisluhniti naravi. Pri tem je
bil osredniji lik Newton, ki je leta 1687 v svojem delu Philosophie Naturalis Principia
Mathematica med drugim izrazil tudi svoje pojmovanje prostora in ¢asa in ju razglasil
za absolutna in nespremenljiva elementa, kar je veljalo naslednjih dvesto let. V
desetletjih po Newtonu so njegovi nasledniki njegove enacbe umestili v zapletene
matematicne strukture, kar je bistveno razsirilo njihov domet in prakti¢no
uporabnost. Klasicna fizika je ponudila trdno osnovo ¢loveski intuiciji in leta 1894
je Michelson dejal, da je vecina pomembnih temeljnih nacel povsem dognana. Leta
1900 je Kelvin zapisal, da sta ostala le Se dva nepojasnjena fenomena, ki pa bosta
nedvomno tudi kmalu razreSena: prvi je bil povezan z lastnostmi gibanja svetlobe,
drugi pa s sevanjem segretega telesa. No, to se ni zgodilo, vsaj ne v okviru klasi¢ne

fizike, za kar sta poskrbeli relativnostna in kvantna revolucija.

Relativnostna revolucija, ki se nanasa na prvega od omenjenih fenomenov, se je
zgodila med leti 1905 in 1915. Einstein je v tem ¢asu dokoncal svojo splosno in
posebno teorijo relativnosti. V njej ugotavlja, da je Newtonovo dojemanje prostora
in casa, na katerem temelji klasicna fizika, pomanjkljivo. V zacetku leta 1905 je
namre¢ dognal, da prostor in ¢as nista neodvisna in absolutna, pac pa prepletena in
relativna na nacin, ki je v nasprotju z vsakdanjim izkustvom. Ni pokazal zgolj, da sta
prostor in ¢as del celote, pac¢ pa tudi, da preko t. i. ukrivljenja sodelujeta v kozmic¢ni
evoluciji, zaradi cCesar ju moramo dojemati kot prozna in dinami¢na. Kvantna
revolucija pa se nanasa na drugi omenjeni fenomen in pravi, da prihodnost ni
vtisnjena v sedanjosti,? saj tudi v primeru, da danes opravite najboljSo mozno
meritev, lahko za jutri napoveste kvec¢jemu verjetnost, da bo vse tak$no ali drugacno,
kot je danes. Kvantna mehanika, véasih tudi kvantna teorija,* je del fizike, ki opisuje
¢asovni razvoj fizikalnih sistemov s pomocjo matemati¢nih struktur, imenovanih
valovne funkcije, ki napovedujejo (zgolj) verjetnost, da se bo sistem v prihodnosti v

dolo¢enem c¢asu nahajal v dolocenem stanju.

Zgodovina kvantne mehanike sega v leto 1838, ko je Faraday odkril katodni zarek.
Naslednja faza razvoja je bil leta 1859 pojav problema sevanja ¢rnega telesa, njegov

avtor je bil Kirchhoff, potem pa je leta 1877 sledil predlog Boltzmanna o diskretni

3 Kljuena znacilnost klasi¢ne fizike je, da izhodis¢ne enacbe na osnovi polozajev in hitrosti vsch teles v dolocenem
trenutku napovedo njihov polozaj in hitrost v vsakem drugem preteklem ali prihodnjem trenutku.
* Ali kar kvantna fizika.



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 363

problemu taksnosti

obliki energije fizikalnih sistemov. Naslednji korak je bila leta 1900 kvantna hipoteza
Plancka, ki pravi, da je energija lahko sevana ali absorbirana v diskretnih 'kvantih', tj.
'elementih energije’, kar povsem ustreza ugotovitvam opazovanj vzotcev sevanja
¢rnega telesa. Kvantna mehanika je bila v izvorni obliki namenjena boljsi spoznavi
atoma, Se posebej za razlago razlik v spektru svetlobe, ki so ga sevali razli¢ni izotopi
istega elementa. Odkrita je bila kot razlaga za elektrone, ki so ostajali v svojih orbitah
in jih ni bilo moZno pojasniti niti z Newtonovimi zakoni gibanja niti z Maxwellovimi
zakoni klasi¢nega elektromagnetizma.®> Skratka, po kvantni mehaniki vesolje (kot
najsirsi termin) ni vtisnjeno v sedanjosti, ampak le sodeluje v vsakodnevni igri
nakljucij. Ne glede na to pa je zelo uspesna pti pojasnitvah Stevilnih pojavov
danasnjega sveta, ki jih brez nje ne bi mogli razumeti, npr. pri razlagi obnasanja
atomskih delcev, pti opisovanju, kako se atomi zdruzujejo v molekule, pri vpogledu
v ustvatjanje procesov ionskih in kovalentnih vezi itd. Poleg tega je vplivala na razvoj
teorsje superstrun, od katere so si znanstveniki obetali poenoteno teotijo znanosti, o

kateri je sanjal ze Einstein.¢

Einstein je s svojima teorijama relativnosti zdruzil prostor, ¢as in gravitacijo. Uspeh
ga je tako navdihnil, da je pricel razmisljati sirse. Zelel je najti en sam, vseobsegajoci
okvir, ki bi zdruzil vse naravne zakone. Imenoval ga je poenotena teotija, zal pa pti
iskanju ni bil uspesen. Glavna ovira za uresnicitev poenotene teotije je temeljno
neskladje med dvema klju¢nima podrocjema fizike 20. stol., tj. splosne relativnosti
in kvantne mehanike. Ceprav se obe najveckrat uporabljata za pojasnitev povsem
razlicnih pojavov, splosna relativnost se nanasa na razlage v zvezi z »velikimi
stvarmi, kot je vesolje in vse, kar je v njem, kvantna mehanika pa na razlage v zvezi
z »majhnimi stvarmi«, kot so molekule in atomi, pa za obe velja, da naj bi bili
univerzalni. Toda ¢e ju uporabimo hkrati, njune zdruzene enacbe dajejo nesmiselne
resitve. Ceprav so se Einsteinova prizadevanja za poenoteno teotijo v tistem ¢asu
zdela iluzorna, pa se znanstveniki danes ze priblizujejo harmonicni spojitvi zakonov
»velikega in majhnega«. Pristop, ki naj bi najve¢ obetal, se imenuje ravno teorija
superstrun. Gre za poskus razloZiti vse z eno samo teorijo tako, da se vse obravnava
kot nihanje drobne strune. Teorija superstrun je na zacetku ponudila nov odgovor
na staro vprasanje, in sicer kaj so najmanjse, nedeljive sestavine snovi. Ves ta c¢as se

je konvencionalni odgovor glasil, da snov sestavljajo delci, tj. elektroni in kvarki, ki

> Osnove kvantne mehanike so v prvi polovici 20. stoletja postavili Bohr, Heisenberg, Schrédinger idr.
¢ Zgodovinski oris je povzet po Mchra, Rechenberg, 1982.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

364 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

jih lahko predstavimo kot tocke, ki so nedeljive in ki nimajo ne velikosti ne notranje
strukture. Po tej teoriji, ki je tudi eksperimentalno podprta, se ti delci razliéno
kombinirajo in dajejo protone, nevtrone ter $irok razpon atomov in molekul, ki na

koncu sestavljajo vse, kar poznamo.

Teorija superstrun pa ubere popolnoma drugacen pristop. Ne zanika kljucne vloge,
ki jo imajo omenjeni delci, vendar trdi, da ti delci niso tocke. Po njej vsak delec
sestavlja majhna nitka energije, okoli 10—18-krat manjsa od atomskega jedra (skratka
veliko manjsa, kot je trenutno nasa zmoznost zaznave), ki ima obliko strune. Ta
podobno kot struna violine niha v razlicnih vzorcih, le da pri tem ne ustvatja
glasbenih tonov, ampak razli¢ne lastnosti delcev. Niha lahko po taksnem vzorcu, da
ima npr. delec maso in elektri¢ni naboj, zaradi ¢esar je tak$na struna v resnici to, kar
tradicionalno imenujemo elektron, ali po tak§nem vzorcu, da ima delec lastnosti,
zaradi katerih ga lahko imenujemo kvark ali nevtrino ipd. V teoriji superstrun so
zdruzene vse vrste osnovnih delcev — vsak je posledica malo drugacnega vzorca
nihanja iste podstati — s ¢imer zdruzi splosno relativnost in kvantno mehaniko v eno
samo skladno teorijo. Tako je glavna kandidatka za omenjeno Einsteinovo
poenoteno teorijo, ampak zgolj ob reviziji nasega dojemanja prostora in casa.
Namre¢, namesto razumevanja treh prostorskih dimenzij in ene ¢asovne, ki jih od
nas terjata splo$na relativnost in kvantna mehanika, teorija superstrun od nas zahteva
razumevanje kar devetih prostorskih dimenzij in ene ¢asovne, kar pa je vsaj delno
razumljivo le ozkemu krogu znanstvenikov, ki se s tem neposredno ukvarjajo.
Kakorkoli, v nadaljevanju se z njo ne bomo ve¢ ukvarjali, saj to presega zastavljeni
okvir tega prispevka, osredotocili se bomo le na povezavo med kvantno mehaniko

in duhom ter moznostmi, ki jih ta ponuja.
Kvantna teorija zavesti

Pozitiven odgovor na vprasanje, ali ima zavest kaj opraviti s kvantno mehaniko, se
lahko med drugim zac¢ne tudi pri raziskovanju vakuuma oziroma praznega prostora.’
8 Njegovo eksperimentalno raziskovanje se je zacelo v 17. stol., do danes pa so

znanstveniki odkrili, da tudi prazen prostor v resnici ni prazen (Vitiello, 1995), saj Se

7'V resnici je kvantnih pristopov k zavesti ve¢, npr. Stapp (2015), Penrose (1989) ali Beck, Eccles (1992), vsem pa
je skupno prepricanje, da imajo pojavi v kvantni mehaniki, kot je npr. superpozicija, pomembno vlogo pri delovanju
mozganov in bi lahko pojasnili klju¢ne vidike zavesti.

8 Ricciardi, Umezawa (1967) sta bila verjetno prva, ki sta mentalna stanja (zlasti spominska stanja) obravnavala v
pojmih stanj praznega prostora kvantnih polj.



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k
problemu taksnosti

365

vedno vsebuje delce in energijo ter ima moc¢. Ce se izrazimo malo metafori¢no: nic
je temelj sveta. Toda, ali obstaja povezava med univerzalno zavestjo, ki jo preucujejo
filozofi (duha), in med zakoni vakuuma, ki jih preucujejo raziskovalci snovi? Seveda,
meni (fizik) Goswami (2001) in tudi opiSe, kaksna naj bi ta povezava bila: univerzalna
zavest je podlaga snovi. Z drugimi besedami, snov nastane Sele z delovanjem
univerzalne zavesti. Da bi to razumeli, se moramo vrniti h kvantni mehaniki. Ceprav
se je ta odlicno obnesla pri izracunavanju eksperimentov, pa nas ze pri interpretaciji
rezultatov pusti na cedilu. S kvantno mehaniko znajo rac¢unati mnogi, kaj to pomeni,
pa razume verjetno le malokdo. Problem je, da pri raziskovanju narave sveta ni
reSeno ostednje vprasanje, tj. od kod pravzaprav prihaja materija. V kvantni
mehaniki je namre¢ vsak fizi¢ni delec, tj. vsak elektron, vsak proton, vsak nevtron
itd., vedno val in delec obenem. Tako dolgo, dokler se ta »kvantni objekt« premika
po prostoru, ga opisujemo z valovno funkcijo. V resnici se nikjer ne nahaja, obstaja
samo kot prekrivanje moznih poti in moznih lokacij. Ce taksen val naleti na oviro,
recimo fotografski papir ali naso ocesno mreznico, se takoj spremeni v delec. S tem
je valovna funkcija porusena oziroma razpade, govorimo o kolapsu valovne funkcije, ko
se Stevilne moznosti skréijo na eno realnost. Take rusitve ali sesedanja se dogajajo

neprestano in vsaka spremeni moznost v resni¢nost.

Vendar pri raziskovanju tega, kdaj natanéno se valovna funkcija sesede, naletimo na
nenavadno tezavo: kvantna nenatancénost se prenese na vse uporabljene merilne
instrumente. Tako kot elektron izkazuje meSano stanje in je #orda tukajin morda tam,
zaradi zakonov kvantne mehanike tudi merilni instrument izkazuje mesano stanje,
kar pomeni, da je elektron morda izmerjen tukaj in elektron je morda izmerjen tam. Ta
nenatancnost se prenese na racunalnik, ki shrani rezultate, na tiskalnik, ki jih natisne,
na papir, ki je uporabljen itd. Toda ko pogledamo na papir, o omenjeni superpogiciji
ni sledu: vidimo samo eno realnost — meritveni rezultat. Znan primer, ki ponazarja
taksen vpliv merjenja na kon¢ni rezultat, je t. i. Schrédingerjeva macka. Gre za
miselni eksperiment, ki ga je Schrédinger leta 1935 razvil v pogovoru z Einsteinom,
da bi ga opozoril na ta problem takratne (in danasnje) interpretacije kvantne
mehanike. Predstavljajte si, da se v zaprti skatli nahajajo macka, steklenicka s
strupom in radioaktivna snov. Ce notranji nadzorni organ, recimo Geigetjev $tevec,
zazna radioaktivnost, npr. da zac¢ne eden izmed atomov razpadati, se steklenicka
odpre in iz nje steCe strup, ki ubije macko. Po tradicionalni kopenhagenski
interpretaciji kvantne mehanike je macka v neodprti Skatli hkrati Ziva in mrtva

(kvantna superpozicija), ko pa skatlo odpremo, vidimo, da je ali ziva ali mrtva, ne pa



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

366 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

oboje. (Schrédinger, 1935) Vprasanje je, kdaj se ta kvantna superpozicija, ki je
posledica naklju¢nega podatomskega dogodka, ki se bo zgodil ali pa ne, konca in ena
izmed obeh moznosti postane realnost? Goswami (2001) meni, da takrat, ko kvantni
svet trci s (Clovesko) zavestjo. Univerzalna zavest povzrodi, da se valovna funkcija
porusi, zaradi Cesar svet in pojavi v njem obstajajo Sele, ko jih zavest opazuje.
Kakorkoli, na prvi pogled se zdi, da kvantna nakljunost oziroma kvantna
nedolocenost odpira nove moznosti za pojasnitev in ohranitev ne le svobodne volje,
kar je mogoce bila zacetna motivacija za njeno vpeljavo v filozofijo, ampak tudi za

razumevanje in pripisovanje zavestnih stanj.
3 Problem taksnosti

Omenili smo ze, da s pojmom 'tak$nost' opisujemo subjektivno kvalitativho
izkustvo, ki ga obicajno formuliramo kot »kako je biti, stanja, ki to komponento
vsebujejo, pa imenujemo fenomenalna stanja. Delimo jih na (i) zaznavna stanja: videt;
rumeno banano, s/sati Klavir, vobati dim, okusati sladko, ofipati mehko itd., (ii) telesne
obcutke: bolec¢ina, stbenje, lakota, zeja, vroc¢ina itd., (iii) ¢ustva: strah, veselje,
ljubezen, obzalovanje, sovrastvo itd. in (iv) razpoloZenje: sreca, potrtost, mirnost,
dolgocasnost, napetost itd. Pripisujemo jih vsem ljudem, ne da bi se kdaj resni¢no
vprasali, ali obstaja kakrsnokoli zagotovilo, da imamo vsi, ko zagledamo nekaj, kar
je rumeno, isto izkustvo. Sicer vsi uporabljamo isti pojem za njegov opis, 'rumeno',
ampak gre zgolj za nekaj, kar smo se naucili v nasih fazah socializacije in je posledica
navadnega dogovora (v resnici bi lahko za opis zrele banane uporabili karkoli, ¢e bi
se prej dogovorili, da bo to opisovalo zrelo banano), ne pa za izkustvo, ki smo ga

identificirali pri drugih.

Da imamo skupno tudi tak$nost, pa znanstveno ni tako lahko (¢e sploh) zadovoljivo
dokazati, saj ima izkustvo tri zoprne lastnosti,’ ki se opisovanju z objektivnim
slovarjem izmikajo in skupaj tvorijo problem taksnosti. Prva je, da ima do njega dostop
le njegov lastnik. Bolecina je za nas na eni strani objektivno dejstvo, ki ni odvisno
od nicesar drugega, na drugi strani pa je subjektivna, zaradi cesar je ne moremo deliti
z drugimi. Problem za materialisticno pojasnjevanje fenomenalnih stanj je tako
dvojen: (a) normalnih fizicnih stvari ne posedujemo na takSen nacin kot

fenomenalnih stanj (moj avto imate lahko tudi vi, mojo kravato imate lahko tudi vi,

? Povzete so po Tye (1995) in Bregant (2014).



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k
problemu taksnosti

367

moj stol imate lahko tudi vi itd.) in (b) vsaka bolecina ali srbenje ali zalost je vedno
bolecina ali stbenje ali Zalost nekoga (vsak mentalni »predmet« ima vedno lastnika,
medtem ko za fizicne predmete to ne velja: avto, kravata ali stol lahko obstajajo tudi

brez njega). To imenujemo problem lastnistva.

Druga lastnost izkustva, ki otezuje njegovo opisovanje z znanstvenim besednjakom,
se nanasa na perspektivo, s katere gledamo nanj. Zdi se, da je za popolno
razumevanje izkustva treba vedeti, kako je, ¢e si mu podvrzen. Vedeti, kako je npr.,
ko te pici komar, pa zahteva, da smo v stanju na to gledati z dolocenega vidika. V
nasem primeru sta moznosti dve: ali smo bili sami Zrtev pika komatja in smo
(verjetno) imeli podobno fenomenalno izkusnjo ali pa si jo lahko zamislimo na
podlagi drugih obcutkov srbenja, ki jih poznamo. Zaradi tega nekdo, ki bi bil vzgojen
v povsem nadzorovanem okolju, kjer ne bi nikoli ¢util srbenja, ne bi mogel nikoli
vedeti, kako je nam, ko nas pici komar, ne glede na vse fizikalne informacije, ki bi jih
imel. Tisto, kar mu manjka, je relevantna perspektiva, tj. polozaj, ki mu omogoca
prvoosebno izkusnjo, zaradi cesar so fenomenalna stanja subjektivna. Skratka, za to,
da bi zavestna stanja povsem razumeli, moramo zavzeti doloceno izkustveno
stalidCe, in sicer moramo nanje pogledati iz subjektivne perspektive. Problem za
znanost pri tem pa je, da fizi¢na stanja, kakrsna naj bi bila tudi zavestna stanja, niso
taksna, mogoce jih je razumeti tudi brez tega, da zavzamemo prvoosebno stalisce,
zaradi Cesar pravimo, da so objektivna. To, da bi recimo v celoti dojeli, kaj je zlato,
od nas ne zahteva, da ga izkusimo, tj. nanj ne rabimo gledati z nobene subjektivne
perspektive. To, kaj je zlato, lahko v celoti razume tudi slepec: zlato je element z
atomskim Stevilom 79. Naloga znanstvenika (fizikalista), ki pravi, da so taksnosti
fizicne, je tako pojasniti, kako lahko na objektiven nacin, tj. s fizicnimi pojmi
opisemo nekaj, kar je izkustveno in od nas zahteva subjektivni vidik. To imenujemo
problem subjektivne perspektive.

Tretja lastnost izkustva, ki postavlja pod vprasaj njegov znanstven opis, pa je
odsotnost fizicnega mehanizma, ki bi pojasnil realizacijo subjektivnih stanj s strani
objektivnih. Med nasimi fenomenalnimi stanji in mozganskimi procesi, iz katerih
»vzniknejo«, obstaja vrzel, ki bi jo znanost morala zapolniti. »Za njeno ponazoritev
vzemimo naslednji miselni eksperiment (Tye, 1995). Predpostavimo, da so
znanstveniki razvili napravo, ki jo lahko priklju¢imo na naso glavo ter nam omogoca,
da vidimo fizi¢ne spremembe v nasih mozganih, npr. ko premaknete roko, vidite na

ekranu prozenje nevronov s podrocdja A, ko vas nekdo pozgecka, vidite na ekranu
> g )



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

368 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

prozenje nevronov s podroc¢ja B, ko vas nekdo udari vidite na ekranu prozenje
nevronov s podroéja Citd. Ko se ne zgodi ni¢ od tega, pa omenjeni nevroni mitujejo.
Ali se vam ne bi zdelo neverjetno, da elektri¢na aktivnost vasih mozganov proizvede
subjektivni obéutek Zgeckanja«? (Bregant, 2014, 58). In e je zavest fizicni pojav,
mora obstajati takSen mehanizem, ki predstavlja povezavo med subjektivnim in
objektivnim, s katerim lahko znanost pojasni nastanek zavesti.’? Toda ne glede na
to, kako globoko v kemi¢ne procese, ki se odvijajo, ko se prozijo nevroni, lahko
prodremo, se vedno se nam zdi, da ostane nekaj, cesar s tem ne moremo pojasniti,
tj. kako ta niz kemi¢nih sprememb sploh realizira kakrsenkoli subjektivni obcutek,
zakaj ravno tega in ne katerega drugega in zakaj se takrat, ko ga imamo, prozijo ravno
ti nevroni in ne kateri drugi. »Lahko raziskujemo Zivéne mehanizme in korelate
zavestl in to bo nedvomno obogatilo nase znanje o tem, kako so mentalna stanja
odvisna od kemi¢nih in drugih znacilnosti mozganov. Vendar tega ne smemo
zamenjevati z reSevanjem globokega pojmovnega problema, in sicer pojasniti, kako
mozgani izpeljejo proizvodnjo zavesti. Vemo, da to storijo, pa tudi precej
podrobnosti o vkljucenih vzroc¢nih korelacijah in odvisnostih poznamo, ne

razumemo pa, £ako to storijo.« (McGin, 1999, 69). To imenujemo problem mebanizma.

Problem lastnistva, problem subjektivne perspektive in problem mehanizma skupaj
tvorijo problem taksnosti, ki bi ga lahko preprosto formulirali kot vprasanje, kako
lahko objektivna (fizicna) stanja realizirajo subjektivna zavestna stanja? Ker med
nevronsko aktivnostjo nasih mozganov in nasimi obcutki »kako je biti« obstaja
prepad, se zdi, da potekata prozenje nevronov in kvalitativno izkustvo vzporedno:
kar zaznavamo, so elektrokemicni procesi v nasih glavah in takSnosti posameznih
mentalnih stanj, povezave med njimi pa ne. Vprasanje je, ali lahko kvantni pristop k
zavesti omenjeno praznino zapolni in ta problem resi ter tako ponudi zadovoljive
odgovore na vprasanja o tem, ali imamo vsi isti obcutek, ko smo npr. la¢ni, zakaj
lakoto ¢utimo, kot jo ¢utimo in ne kako drugace, ter zakaj v nevronski interakciji pri

njeni (domnevni) realizaciji sodelujejo ravno ti nevroni in ne kateri drugi.

10'»Potreba po mehanizmu izhaja iz tega, da je to obic¢ajen nacin, kako pojasnjujemo dogodke v svetu, zaradi ¢esar
se od nas pricakuje, da tako razlozimo tudi nastanek zavesti. Tye (1995), recimo, navede tri dejanske primere iz
znanosti, ki to potrjujejo: lomljivost, tekoce stanje in prebavo. Kako se npr. steklo zlomi? Pritisk na krhke vezi med
kristali, iz katerih je sestavljeno, povzrodi njihovo tresenje in zlom. Zakaj je npr. voda tekoca? Ker molekule v njej
nimajo fiksne lokacije, ampak s premikanjem menjavajo svoja mesta. Kako prebavljamo? Encimi poskrbijo za to,
da se hrana razgradi na preproste kemi¢ne komponente, ki telesu zagotovijo energijo za njegovo delovanje. Vsi
primeri kazejo na to, da obstajajo v naravi na nizjih ravneh (nevrofizioloski, bioloski, kemi¢ni) mehanizmi, s katerimi
pojasnjujemo pojav stanj, dogodkov ali procesov na visjih ravneh (psiholoski, socioloski ali ekonomski).« (Bregant,
2014: 59)



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 369

problemu taksnosti

4 Kitajska soba

Odgovor na to bomo skusali najti s pomo¢jo Seatlovega (1980/1990) miselnega
eksperimenta kitajske sobe, ki je bil v osnovi sicer misljen kot sredstvo za zavrnitev
ideje o misle¢ih strojih oziroma kot ugovor Turingovemu testu kot kriteriju za
pripisovanje zavesti, mi pa bomo razliko med ljudmi in stroji, s katero Searl svoj
sklep upravicuje, uporabili kot preizkusni kamen za uspesnost kvantnega pogleda na

zavest pri reSevanju problema taksnosti.

Miselni eksperiment kitajske sobe v rahlo prilagojeni izvirni razli¢ici poteka takole.
Zamislite si Janeza, ki ne obvlada nobenega drugega jezika razen slovenscine,
zaprtega v sobi z rezo, skozi katero dobi tri sveznje besedila v kitajscini: prvi
predstavlja scenarije za razlicne situacije (ang. scripts), drugi predstavlja zgodbo,
vkljucuje pa Se pravila v slovenscini, ki Janezu omogocajo, da poveze formalne
simbole iz scenarijev s tistimi iz zgodbe (pri cemer 'formalen' pomeni, da jih lahko
spozna izklju¢no po njihovih oblikah), tretji pa predstavlja yprasanja, ki se nanasajo
na zgodbo in prav tako vkljucuje pravila v slovenscini, ki pa mu tukaj omogocajo, da
poveze formalne simbole iz scenarijev in zgodbe s tistimi iz vprasanj. Janez ima tako
v sobi na voljo tri sveznje kitajskih pismenk z vkljucenimi slovenskimi pravili za
njihovo povezovanje, tj. scenarije, zgodbo in vprasanja v zvezi z njo. Na slednja
mora odgovoriti v kitaj$¢ini in jih skozi isto rezo predati rojenim Kitajcem, ki zunaj
¢akajo nanje. S¢asoma se Janez tako izuri, da se njegovi odgovori na vprasanja ne
razlikujejo od odgovorov pravih Kitajcev. (Bregant, 2013) Slikovno lahko to
prikazemo takole (Bringsjord, Noel, 2002, 148):

8 ¢

i o

Slika 1: § - oznacuje sistem, R - pravila, P - osebo, tj. Searla, O - opazovalce, tj.

rojene Kitajce, 7 - vnose in o - iznose.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

370 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Vprasanje je sedaj, ali Janez, ki deluje kot racunalniski program, tj. izvaja operacije
na formalno opredeljenih elementih oziroma proizvaja kitajske odgovore tako, da
uporablja neraztolmacene formalne simbole, zna kitajsko? Odgovor je, kot pravi
Seatle, ne. Ceprav se njegovi iznosi ne razlikujejo od tistih od rojenega Kitajca in
ceprav lahko izvrsi katerikoli nalozen program, je in bo med njima vedno velika
razlika: Janez ne razume, rojeni Kitajec pa razume (Bregant, 2013). Kitajska soba je
v bistvu metafora za racunalniski sistem, podobno kot Janez tudi stroj zgolj obdeluje
simbole, kar v najboljSem primeru pomeni, da misljenje samo simulira. Tisto, kar mu
manjka za to, da bi resni¢no mislil in kar katerikoli stroj lo¢i od ljudi, pa je
razumevanje. Tako miselni eksperiment kitajske sobe kaze na to, da zgolj
manipulacija s simboli stroju $e ne omogoca razumevanja, ker pa je razumevanje
klju¢no za to, da lahko nekemu sistemu pripiSemo misljenje, stroj ni zavestno bitje.
»/ .../ v dobesednem pomenu programirani racunalnik razume toliko, kot razumeta
avto in sestevalni stroj, to pa je natanko nic. Rac¢unalnikovo razumevanje ni niti delno
niti nepopolno (kot je moje razumevanje nemscine); je povsem nic¢no.« (Searle,
1980/1990, 366). Poanta miselnega eksperimenta kitajske sobe je, da obvladovanje
slovnice, tj. poznavanje niza pravil za simbolno manipulacijo (sintaksa), e ne pomeni
obvladovanje pomena, tj. poznavanja tega, kar simboli dejansko opisujejo

(semantike).

Kot zanimivost naj povemo, da so nasprotniki mislec¢ih strojev miselni eksperiment
kitajske sobe dozivljali kot nesporno zmagoslavije, kljub temu da ugovorov ni malo.
Mi si bomo v nadaljevanju sicer ogledali samo enega, ki bo potem sluzil kot odskoc¢na
deska za to, kako se kvantni pristop k zavesti odreze pri odgovoru na problem

tak$nosti.
Drugi duhovi

Ugovor iz drugih duhov stavi na staro poanto, ki jo lahko najdemo Ze v Berkeleyjevi
(1710/1976) kritiki Lockovega reprezentacionalizma. Ta spoznavni model temelji na 3
naslednjih idejah: (i) ontolosken: realizmu, tj. obstoj predmetov v prostoru in ¢asu je od
nas neodvisen, (i) vzrocni teoriji zagnave, tj. zaznava je posledica vzrocnega delovanja
predmetov na nasa cutila in (i) epistemolosken antirealizmu, tj. pri spoznavanju
predmeta so nam nepostedno dostopne zgolj njegove predstave, sam predmet pa
ne. Posledica reprezentacionalizma je tako moznost, da svet sploh ni taksen, kot ga

dojemamo, saj se skriva v kombinaciji ontoloskega realizma in epistemoloskega



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k
problemu taksnosti

371

antirealizma. Ideje so posledica vzro¢nega delovanja zunanjih predmetov na nas um,
njihova naloga pa je, da te predmete v umu reprezentirajo. »Ocitno je, da um
predmetov ne spozna neposredno, ampak zgolj s pomocjo idej, ki jih ima o njih.«
(Locke, 1689/1894, 170). Um tako preko predstav o predmetih na njihov obstoj
zgolj sklepa.

Pri tem pa je treba lociti med idejami, ki predmet prikazujejo taksen, kot je (nanasajo
se na lastnosti, ki na predmetu so) in idejami, ki ga prikazujejo taksnega, kot ni
(nanadajo se na lastnosti, ki jith na predmetu ni). Tiste predstave, ki ustrezajo
objektivnim lastnostim predmeta, tj. so na njem in so od predmeta nelocljive ter
nespremenljive, Locke imenuje primarne ali prvotne lastnosti: razseznost/lokacija,
gostota, oblika, gibanje ali mirovanje in Stevilo. Tiste predstave, ki ne ustrezajo
objektivnim lastnostim predmeta, tj. jih na njem ni, so zgolj v opazovalcu in so od
predmeta locljive ter spremenljive, pa imenuje sekundarne ali drugotne lastnosti: zvok,
barva, vonj, okus in npr. mehko/trdo. V resnici je Lockov najmoc¢nejsi argument za
razlikovanje med primarnimi in sekundarnimi lastnostmi opis stvarnosti v pojmih
tizike. Problem je, da to ni dovolj. Ne moremo namre¢ dokazati, da so primarne
lastnosti tiste, ki so intrinzicne lastnosti predmetov, ko pa do njih nimamo
neposrednega dostopa in jih spoznamo zgolj posredno z reprezentacijami, ki pa so
lahko varljive. Tega se je zavedal tudi Locke: »Kako bo um, glede na to, da ne

zazanava nicesar drugega kot svoje ideje, vedel, da so skladne s samimi stvarmir«
(Locke, 1689/1894, 170-171).

Berkeleyjev odgovor na to je, da um v reprezentacionalisti¢cnem okviru tega nikoli
ne more vedeti. Ker so primarne in sekundarne kvalitete zgolj predstave, oblikovane
v duhu, zaradi ¢esar so izklju¢no cutne predstave in ni¢ drugega, zanesljivo o
predmetih ne moremo nicesar vedeti, saj do njih nimamo dostopa. To pa postavlja
pod vprasaj njihov obstoj zunaj nasega duha. Berkeley gre Se dalje od skepticizma
glede materialne substance in jo skusa s pomocjo protislovnosti Lockove vzrocne
teotije zaznave celo zavrniti. Takrat je namre¢ veljalo, da sta duh in snov povsem
razli¢ni substanci, prva je aktivna (dejavna) in ziva, druga pa pasivna (trpna) in mrtva.
Kako bi torej lahko nekaj, kar je pasivno, (vzrocno) delovalo na nasa cutila? Z
drugimi besedami, kako bi lahko predmet, ki je mrtev, povzrocal cutne predstave?
To bi bilo mozno le v primeru, da bi bila pasivna snov v resnici ziva, kar pa bi bilo
v protislovju s takratno definicijo materialne substance, zaradi cesar

reprezentacionalizem ni sprejemljiva teorija.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POU(V:EVANJA FILOZOFIJE:

372 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Vprasanje je, ali je Berkeleyjeva spoznavna teorija glede tega, ali je svet resni¢no
taksen, kot ga dojemamo, v kaj boljsem polozaju. Ker neposredno zaznavamo zgolj
predstave ali ideje, te pa se razlikujejo glede na cutilo, ki nam jih priskebi (z vsakim
cutilom je zaznava drugacna in cutila med seboj niso v nujni zvezi), to pomeni, pravi
Berkeley, da so cutni predmeti zgolj skupki razlicnih specifi¢nih predstav, ki so z
izkustvom zdruzene v nasem duhu in enotno poimenovane z nasim jezikom, kar
imenujemo fenomenalizen. S tem zavrne klasicno substancialno ontologijo in jo
zamenja z idealisticno, ki trdi, da so pojavi edina stvarnost, ki jo lahko spoznamo.
Predmet, ki ga imenujemo jabolko, ni ni¢ drugega kot vsota idej, ki se vedno
pojavljajo skupaj, tj. vsota dolocenega okusa, velikosti, vonja, oblike, barve, trdote
itd. »Ko tako na primer opazimo sestavo dolocCene batve, okusa, vonja, lika in
¢vrstosti, jo imamo za stvar, ki jo oznacuje ime jabolko.« (Berkeley, 1976, 49). Ker
ne zaznavamo nicCesar drugega razen svojih predstav, niti predmeti ne morejo
obstajati drugace kot zaznani, kar ponazori z znanim stavkom »esse est eprcipi«,

bivati je biti zaznan.

Z ontoloskega vidika je fenomenalizem radikalen, saj predpostavlja, da obstaja zgolj
to, kar trenutno zaznavamo, iz ¢esar so drugi predmeti in duhovi izloceni: o njihovih
aktivnostih nimamo nobene ideje, tj. je ne zaznavamo, zaradi ¢esar tudi obstajati ne
morejo. Obstaja zgolj moj duh ali lastni jaz, kar imenujemo so/ipsizens ali subjektivni
idealizem. No, Berkeley se mu je moral nekako izogniti in svojo teorijo prilagoditi, saj
solipsizem vkljucuje absurdno trditev o t. i. prekinjenem obstoju, ko predmeti, ki jih
nihce ve¢ ne zaznava, za nekaj ¢asa prenchajo obstajati, dokler se spet ne pojavi
nekdo, ki jih. Zaradi tega njegov fenomenalizem vsebuje predpostavko o obstoju
drugih duhov, in sicer kon¢nih, tj. ljudi, in enega neskoncnega, tj. boga, s ¢imer
predmetom zagotovi neprekinjen obstoj. Npr. ko sami predmeta ne zaznavamo, ta
nadaljuje svoj obstoj v drugih konénih duhovih — ljudeh; neprekinjen obstoj stvari,
ki jih ne zaznava nihce, pa je zagotovljen s tem, da jih zaznava neskonéen duh — bog.
Vendar je posledica tak$ne modifikacije zanj usodna. Ker niti do boga niti do tuje
zavesti nimamo neposrednega dostopa, oboje spoznavamo preko tolmacenja
njihove zunanje aktivnosti, tj. obnasanja pri ljudeh in delovanja naravnih zakonov
(sem spadajo tudi moralna nacela) pri bogu, je znanje o tuji zavesti in bogu (ter
posledi¢cno o predmetih) v bistvu samo izpeljava iz ucinkov oziroma zaznanih
posledic. Ne samo, da s tem njegov fenomenalizem doleti ista usoda kot
reprezentacionalizem, ravno s predpostavko o nezaznanem vzroku na temelju

zaznanih ucinkov je Berkeley namre¢ ugovarjal Locku; tudi z vidika znanja o tem, ali



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k
problemu taksnosti

373

je svet takSen, kot ga dojemamo, ni fenomenalizem v nobeni prednosti pred

reprezentacionalizmom: tega v nobenem primeru ne moremo vedeti.

Na isto poanto, tj. da je znanje o zavestnih stanjih drugih v resnici sklepanje (véasih
le ugibanje in $pekulacija) na osnovi njihovega obnasanja, se pri ugovarjanju
Searlovemu eksperimentu kitajske sobe opira tudi ugovor iz drugih duhov. Njegov
osrednji del je vprasanje, kako vemo, da ljudje, ki razpravljajo o aktualnih druzbenih,
gospodarskih in kulturnih problemih, karkoli od tega, o ¢emer govorijo, sploh
razumejor Odgovor je v duhu Berkeleyjeve in Lockove razprave preprost: na to iz
njihovih smiselnih odgovorov na vprasanja, ki se v danem kontekstu pojavljajo,
sklepamo. Za to, da razumejo, o ¢em tece beseda, nimamo na voljo nobenega
drugega dokaza. Ce pa to drzi, bi morali v razpravi o misle¢ih bitjih tudi racunalnik,
ki se je v danem okolju sposoben obnasati na pravilen nacin, bodisi verbalno bodisi
tizicno, obravnavati kot bitje ali sistem, ki to, kar je vzrok za njegovo taksno ali
drugacno delovanje, razume. Searle ugovor iz drugih duhov povzame takole: »Kako
pa veste, da drugi ljudje zares razumejo kitajsko ali karkoli drugega? Samo po
njithovem vedenju. Racunalnik lahko ravno tako uspesno opravi vedenjske teste kot
oni (v nacelu); e torej pripisujemo drugim ljudem spoznavnost, jo morate naceloma
ptipisati tudi ra¢unalnikom.« (Searle, 1980/1990, 373).

Zanimivo je, da prakticno v nobenem primeru ne moremo vedeti, ali ima bodisi
umetni bodisi naravni organizem zavest, toda Searl ljudem razumevanje kratko malo
pripise, strojem pa kategoricno odrece, ceprav smo oboji, kar se ti¢e prepoznavanja
zavestnih stanj, v istem polozaju. Meni, da zgresi poanto, saj pri miselnem
cksperimentu kitajske sobe ne gre za to, kako vemo, da imajo druga bitja duha,
ampak za to, £g/ jim pripisujemo, ko pravimo, da ga imajo. »Ost dokazovanja je v
tem, da to ne morejo biti zgolj racunski procesi in njihov output, saj lahko racunski
procesi in njihov output obstajajo brez kognitivnega stanja.« (Seatle, 1980/1990,
373) Natanko tako, tega, kaj fizicnim sistemom pripisujemo, ko trdimo, da imajo
fenomenalna stanja, ne moremo nikoli vedeti, lahko jim karkoli, tudi razumevanje,
ampak tega, ali je svet resni¢no taksen, kot se nam zdi, npr. da ljudje to, kar mislijo
in govorijo, tudi razumejo, ne moremo nikoli ugotoviti (vsaj ne, dokler je Ziva
predpostavka o epistemoloskem antirealizmu). Zakaj pa potem drugim s tako
lahkoto pripisujemo fenomenalna stanja, ¢eprav vemo, da gre vedno za necke vrste

$pekulacijo?



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVAN]A FILOZOFIJE:

374 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

Warwick (2002) dokazuje, da nas miselni eksperiment kitajske sobe vodi v t. i
Sovinizem vrst, kjer se ena vrsta brez razloga favorizira pred drugo, in da pade, ¢e nam
uspe pokazati, da ima lahko tudi stroj zavest, pti cemer za izhodis¢e uporabi Searlovo
trditev, da je zavest lastnost mozganov. Ce to dri, jo tezko odre¢emo umetnim
mozganom, silikonskim ali nevronskim, smiselno pa je predpostaviti, da gre za
razli¢ne vrste zavesti glede na to, da je fizi¢ni realizator vedno druga vrsta mozganov.
Nesmiselno pa je trditi, da se lahko zavest pojavi zgolj v bioloskih sistemih, saj je po
definiciji tega, kaj je Zivljenje, jasno, da pogoje zanj, ki segajo od samoorganizacije,
neodvisnosti in odgovornosti do reprodukcije, evolucije in metabolizma,
izpolnjujejo tudi stevilni stroji. Pri cloveku nadzor njegovega telesa s strani cloveskih
mozganov pomeni uprimeritev cloveske zavesti, pri stroju pa nadzor njegovega
telesa s strani strojnih mozganov pomeni uprimeritev strojne zavesti. Njegova
poanta je, da so tudi stroji (v okviru svoje vrste) zavestni in sposobni ucenja, ¢eprav
nimajo bioloskih mozganov, ampak umetne, zaradi cesar je mozno razumevanje

(preskok od sintakse do semantike) naceloma pripisati tudi njim (Bregant, 2013).

Kakorkoli, vprasanje je, ali nam lahko pri upravicenju trditve, da je zavest (v nekem
smislu) lastnost mozganov, pri cemer se zdi najvecja ovira, ki bi jo bilo treba
premagati, problem taksnosti s poudatjanjem odsotnosti fizi¢cnega mehanizma, ki bi
pojasnil njen pojav, na kakrsenkoli nac¢in pomaga kvantni pristop k zavesti. Ali lahko
znotraj tega naredimo premik naprej od materialisticna odgovora, da so subjektivna
kvalitativna izkustva ravno tako fizi¢na, saj je to glede na razpolozljivo evidenco
najboljsa pojasnitev, pa ceprav vseh podrobnosti glede relacij med zavestjo in
mozgani Se ne poznamor? Kvantna mehanika temelji na napovedovanju rezultatov
eksperimentov s pomocjo izvajanj matemati¢nih operacij, pri cemer je stanje sistema
oziroma njegovih lastnosti vedno izrazeno kot valovna funkcija moznih stanj, izmed
katerih se eno realizira, kakor hitro se valovna funkcija sesede, kar se zgodi, ko
hocemo katero izmed lastnosti sistema izmeriti. Dokler se to ne zgodi, velja, da je
sistem v t. i. superpoziciji, npr. Ziv in mrtev, kot Schrédingerjeva macka, z metjenjem
dolocene lastnosti sistema pa valovno funkcijo vedno prisilimo, da zavzame eno od

moznosti, ki predstavljajo lastno stanje sistema.



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k
problemu taksnosti

375

Ker ne moremo vedeti, v katero izmed njih se bo sesedla, dejanje merjenja poskrbi
za to, da kvantna mehanika z vidika napovedovanja realnosti, tj. v katerem stanju se
bo sistem na koncu resni¢no znasel, ni deterministi¢na,!’ ampak zgolj verjetnostna.
Kljub temu to, da v kvantni mehaniki mozganski dogodki niso doloceni s
predhodnimi fiziénimi vzroki, ampak ti le fiksirajo moznosti za razlicne fizicne
rezultate, ne predstavlja posebne tezave za fizikalizem, saj, dokler gre za fizicne
moznosti, posebne mentalne sile v njej nimajo kaj iskati. Tega pa ne bi mogli reci za
omenjeno superpozicijo. Ko je Schrédingerjeva macka zaprta v Skatli, ima 50 %
moznosti, da umre, in 50 % moznosti, da prezivi. Kdaj ena izmed moznosti postane
fiksna oziroma kdaj se valovna funkcija sesede? Trik je, da nam fizika tukaj ne
pomaga, macka je ziva in mrtva, eno izmed obeh stanj pa bo zavzela Sele, ko bo
prisla v stik z zavestjo: ni¢ ni dokonéno, dokler tega ne zaznamo, ali v Berkeleyjevih
pojmih, bivati je biti zaznan. Ce to drzi, ni macka niti mrtva niti Ziva, dokler ne
odpremo skatle in vanjo pogledamo. To pa je seveda problem za materializem, saj
se zavest naenkrat pojavi kot neodvisni vzrok za fizicni rezultat, s ¢imer se ta
odgovor nehote moc¢no pribliza idealizmu, ki pa je zgolj ena razli¢ica slike zavesti,
po kateri ima cel svet mentalno naravo. Kvantni pristop k zavesti tako prej vodi k
fenomenalizmu in nesubstancialni ontologiji, kot pa k fizi¢ni pojasnitvi tega, kako

nastane.
5 Sklep

Ali nam lahko takSen kvantni pristop k zavesti res priskrbi odgovor na to, kaj je
odgovorno za pojav zavesti v nasih mozganih, odgovor, ki ga klasi¢na fizika s svojimi
deterministicnimi napovedmi prihodnosti ni zmogla? Ni dvoma, da so nase
mentalno Zivljenje in nevronski procesi v mozganih nekako povezani, in ker je
kvantna teorija trenutno najbolj temeljna teorija o tem, iz Cesar je zgrajen svet in
pojavi v njem, je na mestu pricakovanje, da nam lahko pomaga razumeti tudi zavest.
Razen tega se zdi se, da nekaj takega, kot so kvantni dogodki, v svetu resni¢no obstaja
in da so ti ucinkoviti pri opisovanju nevronskih aktivnosti v bioloskih sistemih.
Ampak tisto, kar i§¢emo, je teorija, ki natancno opise fizicni mehanizem, kako zavest
nastane, kot je to na voljo za vse druge fizicne pojave; ne is¢emo teorije, ki pojme

klasicne fizike, s katerimi se je njen vznik pojasnjeval prej in ki niso bili zadostni,

I Deterministi¢na je Schrodingetjeva enacba, ki za valovno funkcijo v danem trenutku povsem natanéno napove
njeno vrednost v dolocenem kasnejsem casu, ne pa sesedanje valovne funkcije.



OD FILOZOFIJE POU(VZEVAN]A DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

376 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

zgolj zamenja s pojmi kvantne fizike. Kaj pa je govorjenje o sesedanju valovne
funkcije, ki, ¢e imamo sreCo, povzroci, da se zavest kot realizacija moznosti
superpozicije pojavi, drugega kot bolj sofisticirano govorjenje o tem, da je nastanek
zavestl, recimo, posledica prozenja nevronov, ki so presegli svoj aktivacijski prag.
Gre zgolj za zamenjavo enega nezadostnega odgovora, ki smo ga imeli na voljo ze
prej, z drugim. »Na koncu je med kvantnimi procesi in zavestno izkusnjo spet ista
pojasnjevalna vrzel, kot je med klasi¢nimi procesi in zavestno izkusnjo.« (Chalmers,
1996, 311) O zavesti spet govorimo kot o lastnosti, ki je ve¢ od fizicnega in nad njim,
tako kot smo o njej govorili tudi prej. In tako kot prej nismo znali razloziti, zakaj
obstaja, tega ne znamo niti zdaj. Kvantna mehanika nam s svojim bolj temeljnim
opisom mogoce res bolj pribliza zvezo med mozgani in zavestjo ter poskrbi, da njen
vznik, kot je to veljalo v emergentizmu, ni ve¢ tako skrivnosten, niti slu¢ajno pa nam
ne pove, kot nam ne pove niti klasi¢na fizika, zakaj zavest obstaja. Bolj natan¢no, ali
imamo vsi isti obc¢utek, ko smo npr. la¢ni, zakaj lakoto ¢utimo, kot jo ¢utimo in ne
kako drugace, ter zakaj v nevronski interakciji pri njeni (domnevni) realizaciji
sodelujejo ravno ti nevroni in ne kateri drugi? Kvantni pristop k zavesti tega, kar
smo imenovali problem taksnosti, tako ne uspe resiti; se vec, glede na to, da ni
soglasja o tem, kaj je z empiricnega vidika sploh doprinos kvantne mehanike k
razumevanju fizicnega sveta in ker je kvantna teorija globoko povezana z
opazovanjem, ki vklju¢uje odnos med izkustvom in preostalim svetom, se je mogoce

treba vprasati, kako lahko zavest pomaga razumeti kvantno mehaniko in ne obratno.

Literatura

Beck, F., Eccles, J. (1992). »Quantum aspects of brain activity and the role of
consciousness«, Proceedings of the National Academy of Sciences of the USA, 89, sttr. 11357-11361.

Berkeley, G. (1710/1976). Razprava o nacelib doveskega razuma. Ljubljana: Slovenska matica.

Bregant, J. (2014). »Stroji in zavest: problem tak$nosti«, Analiza, 1/2, str. 45-74.

Bregant, J. (2013). »Funkcionalizem, racunalniki in »kitajska soba«, Analiza, 3, str. 67-95.

Brown, J. R. (1991). The Laboratory of the Mind. London: Routledge.

Bringsjord, S. in Noel, R. (2002). »Real Robots and the Missing Thought-Experiment in the Chinese
Room Dialectic. V Preston, |. in Bishop, M. (ut.), Views into the Chinese Room, str. 144—166.

Camus, A. (1942/1980). Mit 0 Sizifn. Ljubljana: Cankatjeva zalozba.

Chalmers, D. J. (1996). The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory. Oxford: Oxford
University Press.

Descartes, (1637/2007). Razprava o metods. Ljubljana: Slovenska matica.

Goswani, A. (2001). Physics of the Soul. Newburyport: Hampton Roads Publishing.

Huxley, T. H. (1866). Lessons in Elementary Physiology. London: Macmillan.

Levine, J. 1983. »Materialism and qualia: the explanatory gap«, Pacific Philosophical Quarterly, 64, st.
354-361.

Locke, J. (1689/1894). An Essay Concerning Human Understanding, 17ol. 2. Oxford: Clarendon Press.



. Bregant, B. Aberseke: Poucevanje filozofije 3 miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k
problemu taksnosti

377

Mehra, J., Rechenberg, H. (1982). The historical development of quantum theory. New York: Springer.

McGinn, C. (1999). The Mysterious Flame. New York. Basic Books.

Miscevic, N., Markic¢, O. (1998). Fizi¢no in Psihi¢no. gentilj: Aristej.

Newton, I. (1687). Philosophie Naturalis Principia Mathematica. London: Royal Society.

Penrose, R. (1989). The Emperor’s New Mind. Oxford: Oxford University Press.

Ricciardi, L. M., Umezawa, H. (1967). »Brain and physics of many-body problems«, Kybernetik, 4, str.
44-48.

Seatle, J. (1980/1990). »Duhovi, mozgani in programi«. V Hofstadter, D. R. in Dennet, D. C. (ut.),
Oko duha, Ljubljana: Mladinska knjiga, str. 361-379.

Schrédinger, E. (1935). »Die gegenwirtige Situation in der Quantenmechanik«, Naturwissenschaften, 23,
str. 807-812.

Stapp, H. P. (2015). »A quantum-mechanical theory of the mind-brain connection«. V Kelly E. F. et
al. (ur.), Beyond Physicalism, Lanham: Rowman and Littlefield, str. 157-193.

Turing, A. (1950/1990). »Stroji, ki racunajo, in inteligenca«. V Hofstadter, D. R. in Dennet, D. C.
(ur.), Oko duha, Ljubljana: Mladinska knjiga, str. 61-74.

Tye, M. (1995). Ten Problems of Conscionsness. Cambridge: The MIT Press.

Van Gulick, R. (2014). »Consciousness«, The Stanford Encyclopedia of Philosophy,
https:/plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/ consciousness/

Vitiello, G. (1995). »Dissipation and memory capacity in the quantum brain model«, International
Journal of Modern Physics B, 9, str. 973-989.

Warwick, K. (2002). »Alien Encounters«. V Preston, J., Bishop, M. (ur.), Views into the Chinese Room,
str. 308-318.



OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVANJA FILOZOFIJE:

378 FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK




How 1O TEACH
INTRODUCTION TO PHILOSOPHY?

978-961-299-082-4

BORAN BERCIC
University of Rijeka, Faculty of Humanities and Social Sciences, Rijeka, Croatia
boran.bercic@ffri.unitihr

The concern that teaching philosophy differs from doing }_f“’“;""ds;
. . . . . philosophising,
philosophy is valid. In continental European high schools, teaching philosophy,

introduction to philosophy,

philosophy is often taught as a historical narrative from pre- T
Socratics to Sartre or Heidegger, emphasizing cultural and
historical facts over philosophical inquiry. This method can
reduce philosophy to anecdotes about famous philosophers,
neglecting clear theories and arguments. Consequently, teaching
philosophy becomes detached from doing philosophy. Two main
issues arise: it misrepresents philosophy and fails to prepare
students for essay writing. In this paper, I argue that students are
not ready to write a philosophical essay before the third year of
university study in philosophy; they should focus on writing one-
page summaries of theories and arguments. Thus, grading high
school essays is ineffective. But they could all be taught — classical
philosophical positions and arguments. I am summarizing 17
points, or guidelines, that may be useful for the future teachers of

introductory courses.




‘um. £.11.2025.20

978-961-299-082-4

Klju¢ne besede:

filozofiranje,

uvod v
filozofski

argumentiranje

KAKO POUCEVATI
UVOD V FILOZOFIJO?

BORAN BERCIC

Univerza na Reki, Filozofska fakulteta, Reka, Hrvaska

boran.bercic@ffri.uniri.hr

Skrb, da se poucevanje filozofije razlikuje od filozofiranja, je
upravicena. V srednjih $olah kontinentalne Evrope se filozofija
pogosto poucuje kot zgodovinska pripoved od predsokratikov do
Sartra ali Heideggerja, pri ¢emer se poudatjajo kulturna in
zgodovinska dejstva namesto filozofskega raziskovanja. Ta
metoda lahko filozofijo strne na anekdote o slavnih filozofih, pri
cemer zanemarja teorije in argumente. Posledi¢no postane
poucevanje filozofije loceno od filozofiranja. Pojavita se dve
glavni tezavi: prvi¢, napacno predstavi filozofijo, in drugi¢, ne
pripravi studentov na pisanje esejev. V tem prispevku trdim, da
Studenti niso pripravljeni pisati filozofskih esejev pred tretjim
letnikom univerzitetnega Studija filozofije; osredotociti bi se
morali na pisanje kratkih povzetkov teorij in argumentov. Zato je
ocenjevanje esejev v srednjih solah in prvih dveh letih fakultete
neucinkovito. Vendar pa bi lahko bili vsi pouceni o klasi¢nih
filozofskih stalis¢ih in argumentih. Povzemam 17 tock ali
smernic, ki bi lahko bile koristne za bodoce ucitelje uvodnih

tecajev.



B. Bercié: How to Teach Introduction to Philosophy? 381

1 Introduction

Rudi Kotnik dedicated most of his professional career to the question “How to teach
philosophy?” On this occasion, I would like to share my experience of teaching
Introduction to Philosophy. I have been teaching philosophy since 1990. I have
taught different courses at different institutions. But teaching Introduction to
Philosophy was a special challenge and it still has a special charm. Where to start?
What to teach? Being the first contact with the philosophy, or at least being the first
university contact with the philosophy, brings a subtle and sweet responsibility. I
started teaching Introduction in 1998. It was a two-folded task. I had students of
Philosophy and students of other groups (History, Art, Croatian language,
Mathematics, etc.) who, at that time, had Introduction to Philosophy as a
compulsory course. They were all first-year students. The question was what to teach
and how. Although there were differences between these groups, I realised soon that
all of them can and should be taught one and the same things — classical
philosophical positions and arguments. In spite of the differences between different
groups, you cannot be wrong if you stick to the middle-of-the-road philosophy
discussions. I will sum up my experience in 17 points, or guidelines, that might be

useful for the future teachers of the introductory courses.

2 Guidelines for the future teachers of the introductory courses in 17
points.

2.1 Forget about didactics! Forget about methodics! Forget about
pedagogy!

Do not waste your and your students’ time. Go ## medias res! Just do philosophy! Do
not reflect on the situation. Just teach philosophy and everything will be OK.
Obviously, you have to go slowly, step by step. Focus on the arguments! Of course,
before you go to the arguments, you have to explain what these arguments are and
what they are for. That is, you have to present theories about the subject matter, and
then you can proceed to the arguments. Be clear about the names of theories, put
them on the blackboard. Put definitions on the blackboard. Break arguments into
premises, put them on the blackboard, and discuss them one by one. Be clear. Be
simple. Do not have large digressions. Do not have digressions at all. Stay focused
on the subject matter during the whole lecture! Follow the intrinsic red line of the

philosophical discussion.



382 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

There is no special thing like zztroduction to philosophy, philosophical propaedentics, or
something like that. Therefore, if you have to teach introduction to philosophy, then
just do philosophy. And that is it. There is no special thing like philosophical
thinking. Philosophical thinking just is thinking. There are no special exercises you
should do before you start doing philosophy. Of course, your teaching has to be
clear and simple. You should choose simple arguments and examples and explain
them in usual sentences of your mother tongue, or in whatever language you teach.
Of course, clarity and simplicity are general virtues, not specific for introduction to
philosophy. You have to be clear and simple no matter what you teach. Also, the
introductory course is supposed to provide a systematic overview of philosophical
disciplines like ethics, metaphysics, philosophy of mind, philosophy of religion,
aesthetics, etc. Do not try to give students an encyclopaedic overview of philosophy.
Do not list philosophical movements of the 20% century. Do not divide ancient
philosophy into the cosmological and anthropological period. It means nothing.
Choose a couple of central problems in each discipline and focus on them. Do not
be afraid that it will be too hard for students. Go in depth! It is the only way you can
show that philosophy is exciting.

2.2 Do not underestimate your students

How much they can understand and what is too hard for them? Do not worty. They
can understand a lot. Without any prior knowledge, they can understand things that
are regarded as hard and advanced. Be demanding! They are young, intelligent, and
motivated people, generally with relatively high levels of literacy. After all, we are
supposed to call them colleagues. In 1998 when 1 started teaching Introduction to
Philosophy, 1 asked older colleagues for advice. What to do and how? Many of them
told me that philosophy is very hard and that I have to start very slowly, perhaps
with themes from literature or film, to sensibilise students for the philosophical
problems and discussions they will go through in the following years of their study.
Some of them even recommended books like Sophia’s World or Zen and the Art of
Motorcycle Maintenance. They were completely wrong! Nothing can be further from
the truth! Students who enrol in the study of Philosophy, as well as students who
study something else but enrol in Introduction to Philosophy as an elective course,
are motivated and hungry for knowledge. What they want is philosophy and that is
what you should give to them. For them, everything else would be a disappointment.
The idea that you have to sensibilise them for their future study is complete

nonsense. Start right now! As I said in 1), you should go 2 medias res.



B. Bercié: How to Teach Introduction to Philosophy? 383

Among other courses, I teach Philosophy of S7ar Trek. This course cannot replace
Introduction to Philosophy, and it should not be taught instead of it. In fact, it is
much better that students who enrol in Philosophy of S#ar Trek already have a couple
of courses in philosophy. If they do not, they cannot recognise philosophical
problems when they encounter them. Philosophical problems of S7ar Trek are mostly
problems of metaphysics, philosophy of mind, personal identity, etc. For this reason,
some prior knowledge of philosophy is required. It is easy to explain why Parfit is
afraid of teleportation — because that process would not transport e to the surface
of the planet but rather annihilate me and create a copy of me on the surface of the
planet. The paradox of patricide is also easy to explain. Although one has to be
explicit about its consequences — that time travel is impossible. However, some
things are more abstract and therefore harder to explain to those who encounter
them for the first time. For instance, the Prophets in the wormhole do not
understand what time is because they exist outside of it. For this reason, Captain
Sisko cannot explain to them that he is a widower. They ask, “What does it mean
that your wife did exist before and that she does not exist anymorer Either she exists
or she does not! What do you mean by before and affer?” Although this point is
brilliantly simple, it can hardly be fully comprehended without a previous course in
metaphysics. The same holds for the argument that temporal loops are impossible

because events cannot cause themselves.

Literature also cannot replace introduction to philosophy, nor successfully serve as
a sensibilisation for the future study of philosophy. In modern novel, there are
excellent insights into the nature of the self. Pirandello’s Uno, nessuno e centomilla,
Svevo’s La coscienza di Zeno, Musil’s Mann obne Eigenschaften, etc. contain brilliant
analyses of the self. However, without some acquaintance with the main
philosophical problems and the self, one can hardly recognise all the insights in these
novels. Students should first take a classical course on personal identity (Descartes,
Hume, Locke, Williams, Parfit, Nozick, Taylor, Giddens, etc.), and then proceed to
the study of philosophical aspects of Pirandello, Svevo, Musil, and others. Where to
break the hermeneutic circle is a notorious question. But the answer is obvious. At
the place where things are stated in an explicit and simple way. For this reason, it is
better to start with the philosophical theories and arguments and then proceed to

literature, popular culture, etc.

If you want, you can start your course with the definition of knowledge and Gettiet’s

counterexamples (1963). And you can do that with students who have no prior



384 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

knowledge on philosophy. Of course, you have to explain the elements of the
tripartite definition, you should mention Plato who wrestled with the same problem
and whose dialogues have the What is X? form, you should explain the meaning of
#ff; the idea of definition, etc. One hint here: &nowledge 1s an intuitive notion, fruth is
also an intuitive notion, but be/iefis not. Beliefis partly a technical term. Students can
be confused with belief. Usually, they understand it in relation to religion. You have
to spend some time to explain to them what belief is. You should say something
about the propositional attitudes, about the belief/desire explanation of behaviour,
about the so-called direction of fit, etc. Students can understand Gettiet’s
counterexamples, but you have to start with simple examples. They understand that
a lucky guess cannot count as knowledge (because they understand the concept of
knowledge), but you have to be explicit about it. You should offer several solutions,
like reliabilism or causal theory of knowledge. You can even mention relevant
concepts like safety and sensitivity, but you cannot go further into it in the introductory
course. Of course, you cannot do all this under 60 minutes. But the point is that it
is not too hard nor too complicated for university students who have no previous
knowledge in the field of philosophy.

In the free will debate, compatibilism is regarded as a more elaborated and more
complex position than libertarianism and determinism. Therefore, it is regarded as
harder to grasp. However, compatibilism is not hard to grasp. In a sense, it is a
surprising position and it is a real pleasure to teach it. Students regard it as a
discovery, as something they have never thought about before your lecture. The idea
that, no matter whether determinism is true or not, you are free as far as nothing
prevents you from doing what you want, is very simple and appealing. In 40 minutes
of teaching, you can reach a state in which students have Gestalt switches between
compatibilism and incompatibilism. The status of the self is constitutive here. It is
not clear whether you are determined by your genes, upbringing, and environment, or
_you_just are your genes, upbringing, and environment. As long as you are clear about
the criteria (possibility of choice, absence of obstacles, etc.) and other relevant
concepts, the free will debate requires no previous knowledge of philosophy.
Frankfurt’s and Dennett’s intuition pumps are really great, as well as Van Inwagen’s
consequence argument. There really are very strong intuitions that pull us in opposite
directions. You can and should teach all these things. Students understand them and

love them.



B. Bercié: How to Teach Introduction to Philosophy? 385

3 Do not try to teach history of philosophy in the introductory course

It cannot be done. Do not try to make sense of the claim that everything is water or
something like that. Students will not take you seriously. However, as you go through
the problems, you should mention classical authors. If you teach definition of
knowledge, go back to Plato. If you teach arguments against the fear of death, you
have to go back to Epicurus. If you teach social contract theory, go back to Hobbes.
If you teach personal identity, go back to Locke. Mention classical authors — they
deserve it. This is the best way to pay tribute to them. Do not tell stories about them.
Show why are they relevant. Quote them if you want. But focus on the problems
and arguments. Generally speaking, history of philosophy is not the best place to
start teaching philosophy. It is better that students already have some knowledge on
philosophy when they start studying its history.

4 Choose the right textbook!

Remember, it has to be a textbook. Philosophical theoties should be clearly stated.
For example, a chapter on Free will has to contain subchapters on determinism,
libertarianism, and compatibilism. A chapter on Epistemology must contain
subchapters on foundationalism, coherentism, reliabilism, etc. A true textbook must
have, so to say, an a, b, ¢, d,-structure. It has to be systematic and informative. It has
to be “examable,” such that it can serve for the exam at the end of the semester or
year. Its content has to be organised in such a way that in the exam you can ask
relevant and sensible questions like: What is utilitarianism? What is physicalism?
What is compatibilism? Etc. Students have to have such a framework because they

can properly evaluate arguments and examples only within such framework; for
example, Ber¢i¢, 2012a and Berc¢i¢, 2012b.

The textbooks that I would recommend for a university introductory course in
philosophy are books like John Hospers’ .An Introduction to Philosophical Analysis (1997)
and Cornman, Lehrer and Pappas’ Philosophical Problens and Arguments: An Introduction
(1992). They are proper textbooks, suitable for the university course, in size, in
content, and in structure. They are the role models of the introductions to
philosophy. Of course, you cannot just give such books to students. You have to go
through the chapters in your lectures. Roughly speaking, one chapter for one lecture.

Without lectures, such books would be too hard for beginners in philosophy.



386 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

There are very nicely written introductory books in philosophy. But you cannot give
them to students because they are just not written as textbooks, and it is not clear
how you could test the students. Take, for instance, Thomas Nagel’s short book
What does it all mean? (1987). It is a brilliant book. I love it. It is definitely one of my
favourite books. But can you give it to students as a text for an introductory course
in philosophy? No! I tried and it did not work. The book is too short, too hard for
beginners, and it does not have an a, b, ¢, d,-structure. Students were just not able to
see the points. They just did not know what to do with it. Or take, for instance,
Bernard Williams® Morality (1972). It is a beautiful book. So nicely written, with such
nice and sensible insights. Also one of my favourites. But if you have to teach an
introductory course in ethics, would you give it to students as a textbook? Of course
not! It is too short, it does not contain enough information for a university course,
etc. It is just not a textbook. Recently, Timothy Williamson published Doing
Philosophy (2018). It is an excellent book and every teacher of philosophy should read
it. But again, it is not a textbook. Of course, such books can and should be given to
students as additional or elective literature, but they just cannot serve as the basic
literature for the course. The same holds for many other nice and well-written books.
For instance, Simon Blackburn’s Think (1999) is bigger in size and it is divided into
chapters by problems. Also, it is relatively well-received by students, they are able to
follow and understand parts of it without the teacher’s assistance. However, it is not
a textbook. It does not contain enough information, it does not have the 4, 4, ¢, d,-
structure, and it is not examable, so to speak. On the other hand, Nigel Warburton’s
Philosophy: The Basics (1995) fills the bill. It is a textbook. It is well received by students
enrolled in introductory university courses. It should go into detail more than it does,
and then it would be good for the university course. However, it is useful as it is.
The same holds for Gerald Rochelle’s Doing Philosophy.

Let me briefly mention a few more books here. Theodore Schick’s and Lewis
Vaughn’s Doing Philosophy (1999) looks good. It focuses on thought experiments. It
is structured as a textbook. It is large enough, too large for a one-semester course. I
have never taught according to it so I cannot say with certainty, but it looks good.
Phil Washburn’s Philosophical Dilenmas (1997) is carefully written and it is written as
a textbook. Although, in my opinion, it does not propetly depict actual philosophical
debates. Bertrand Russell’s The Problems of Philosophy (1912) is still a good book, but

it cannot serve as a textbook because it is not systematic enough.



B. Bercié: How to Teach Introduction to Philosophy? 387

Now, there are introductions to philosophy that are in fact anthologies. We can
mention Robert Solomon’s Introducing Philosophy (2001), and William Lawhead’s
Philosophical Questions (2003). Anthologies certainly are valuable because students get
in touch with the original writings of the classical authors. In my opinion,
anthologies are not the best way to teach introduction to philosophy. They are time-
consuming and focus can easily be lost. The amount of information that is conveyed
to the student is lower than with a written textbook. I have composed several
anthologies for internal usage at the university and I was not satisfied. Perhaps

anthologies can be suitable for seminars, but they are not suitable for lectures.

Of course, you can write your own textbook. But you need to keep in mind that it
can be a very frustrating task because there is a significant discrepancy between
spoken and written word. Although it is not easy, one can overcome it. If you want
to write your own textbook, you should start with a manuscript for internal use and
then adapt it according to the student’s feedback. In my experience, a good length
is 300 pages for a one-semester course. One semester has 12 to 15 weeks, and that
makes 20 to 25 pages of written text per lecture. In the ideal case, lectures and
chapters of the textbook should coincide. Since there was no adequate literature in
the Croatian language, I wrote a textbook. I did not hold back. It is written in two
volumes, 950 pages in total. That is too much even for the two-semesters course.
So, I had to make a selection. After that, due to the Bologna declaration, all courses
were reduced to one semester. Then, I made a selection of 300 pages and put it on
the internet for the students. It is divided into 12 chapters, and each chapter
corresponds to one lecture. So, the students go through the same content twice,
once in the lectures and once in the textbook. Do not be afraid of repetition. It is
needed. Students should go through the chosen problems and arguments several
times. Push them — they have capabilities — but do not push them too hard.

5 Prepare your lectures

Before you give a lecture on X, see what good contemporary introductions to
philosophy say about X. Also, see what textbooks about X say about the X and how
they are structured; for example, textbooks in epistemology, ethics, etc. You have to
see what is important and you have to make a selection. Go to the basics. Go through
the relevant literature one day before the lecture. Prepare your lectures well and there
is nothing you should be afraid of. Your knowledge on the subject matter and your

focus is what gives you the authority in the classroom, and nothing else but that.



388 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Stay focused on the subject matter and students will follow. If you are afraid that
you will lose your common thread through the subject, make notes. After years of

experience, you may not need notes, but you will always need preparation and focus.
6 Always assume that the prior knowledge of your students is zero

Since we are talking about the introductory course, it is natural to take such a stance.
However, this is good advice for any course you teach, including doctoral courses.
Of course, some students will know something, but you cannot assume that all of
them have common prior knowledge. In continental Europe, philosophy is taught
in high school. However, you cannot rely on that because it is taught 2 hours per
week for one year. So, a high school graduate has 12 years of national language or
mathematics and only one year of philosophy. Also, the quality and the motivation
of high school teachers vary; although after a couple of years you can tell which high
schools have good teachers. Advice No. 6 applies to all the teaching. Even if students

< 2

have prior knowledge, it takes time to “warm them up,” so you have to sum up
things that they already know. For example, students mostly have some
understanding of what behaviourism is. Some of them will know about Pavlov’s
dogs, etc. Nevertheless, it is not easy to explain the difference between the
methodological and the /logical behaviourism. The idea that mental states are by
definition dispositions for behaviour is logically very simple, but not psychologically
and didactically. In my opinion, this is because students are not familiar with the
difference in logical status. It takes time and practice to distinguish between logical
claim, factual claim, methodological direction, etc. Here, one has to use inverted
commas and put things on the blackboard. One has to be explicit about the
difference between things and concepts. In my opinion, the same holds for the
naturalistic fallacy in meta-ethics. It is not easy to explain to students that the identity
between goodness and happiness is conceptual. You have to be explicit about it and
emphasise it. In short, you have to spend some time to explain what it means that

claim is conceptual.
7 Repeat! Repeat! Repeat!

Central things in your lecture you have to repeat several times. If possible, in
different words and from different perspectives, but you have to repeat them. Saying
things only once is just not enough, it does not work. Students encounter new

insights and new concepts. They need some time and some practice to achieve a



B. Bercié: How to Teach Introduction to Philosophy? 389

sufficiently good command of these new insights and concepts. Put essentials on the
blackboard and come back to them several times during your lecture. Whenever

several steps lead you to the point, stop and repeat these steps.

Colleagues often complain that students remember thought experiments but forget
what they show. In my opinion, one thought experiment is not enough. If you
present a known thought experiment to students, you have to add two more
examples. The point cannot be extrapolated from a single case. If you teach Ned
Block’s Chinese nation, you have to add cases where water pipelines or wooden
planks are connected in a way that is functionally isomorphic to the human brain.
You have to emphasise several times that for the functionalist mental states are
functional states and that every system that is functionally isomorphic to our brains
has to have the same mental states as we have. You have to explain that Chinese
nation, as well as pipeline and plank systems, are reductio ad absurdum of the thesis of
functionalism. Chinese nation is a brilliant counterexample to functionalism.
However, by itself, it is not sufficient for the full grasp of the objection. A student
has to understand that, according to functionalism, azy system that is functionally
isomorphic to our brains has the same mental states as we do. Generally speaking,

if you rush through the point, they will not get it.
8 Present theories in the best possible light

As obviously or at least intuitively appealing. Start the presentation of a theory with
the strongest possible reasons. You have to explain the motivation for a theory. Only
after that, say after 10 minutes, go to the critique and the counterexamples. But even
then, come back to the motives for the theory. You have to show how intuitively
appealing ideas lead to unacceptable consequences. For example, if you teach
utilitarianism, you have to start with the obvious examples where it is better to save
5 people than 1, or where it is better to make 2 million people happy than 1 million,
etc. Only after that, you can proceed to the counterexamples like throwing Christians
to the lions for the enjoyment of the Roman crowd, or executing an innocent man

for preventing violent racial riots or for some other greater good.
9 Present theories in contrast to each other

It is much easier to understand them in that way. If you teach Kuhn’s The Structure

of Scientific Revolution, you can talk for hours and you will not impress the students.



390 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Their reaction will be weak. But if you first present the idea of progress, for instance,
Popper’s, their reaction will be much stronger and they will get Kuhn’s points much
better. You will see that later, during the oral or written exam, they will explain
Kuhn’s point in contrast to the idea of progress. If not put in contrast to the idea of
progress, Kuhn’s ideas do not make much sense. And they have to be taught that

way.

This point is especially obvious when you teach directly contrasted theories, like
presentism and eternalism, or actualism and possibilism. It makes no sense to

present one without the other.

Consequentialism and deontology are usually presented in contrast, in the trolley
problem, or other cases of the same type. And that is good. Of course, theories that
are in conflict have to be explained before that. I would never start the lecture with
the trolley problem itself. First, explain why consequentialism is good. Then, explain
why deontology is good. Then, go to the cases where these two theories conflict. If
you do not explain the motives for the theories, and perhaps their historical
importance if they have it, students will not take cases like the trolley problem
seriously. They will take them as tricks or sophisms. They will not get their

theoretical weight and importance.
10 Focus on the arguments!

In every lecture, you should present and analyse at least one argument. If you do it,
after one semester students will be able to recognise an argument, they will be able
to tell when they encounter one. Presentation and analysis have to be detailed.
Arguments should be presented in premises or steps. Put it on the blackboard and
go through the steps one by one. Check whether the steps really follow from the
previous steps. The analysis should be informal, in natural language, but the structure
of the argument has to be obvious. You can tell them whether an argument is
constructive dilemma, modus ponens, reductio ad absurdum, etc. But this is not the point. The
analysis should be informal and you should focus on the content of the arguments.
You can, and to a certain degree, have to introduce p, g, law of excluded middle, box and
diamond, etc. But this is not essential. The point is that students become familiar with
argumentation. Argumentation is the heart of philosophy and they should become
familiar with it. After all, this is what philosophy is, and introduction to philosophy
should be done that way. If you go through the steps of the arguments with students,



B. Bercié: How to Teach Introduction to Philosophy? 391

then you are doing philosophy together with them. And the point is that they do
philosophy. It is one thing when you hear in the lecture that Spinoza was a monist
and Descartes a dualist. It is a completely different thing when in the lecture you go
through the steps of their arguments — that there is only one substance or that the
mind is really different from the body. In the first case, you hear something about
philosophy, while in the second case you do philosophy. Everybody can have
thoughts about the meaning of life, death, destiny, etc. But these thoughts are often
vague, murky, and confused. We are philosophers and we are doing that in a clear
and non-confusing way. That is what makes us professionals. When you choose
arguments for the lecture, do not invent cases or look for them in the news articles.
Take the already existing important and famous arguments from the treasury of
philosophy, classic and contemporary. Choose arguments that support important
and interesting philosophical claims. Some of the ones that 1 tried and can
recommend would be the following: Taylor’s sea battle argument for fatalism (1963),
Epicurus’ and Lucretius’ arguments against the fear of death, Descartes’ modal
argument for dualism, deterministic dilemma, van Inwagen’s consequence argument,
ontological and cosmological arguments for the existence of God, the fine-tuning
argument, Searle’s derivation of oxght from 75, Agrippa’s trilemma, Aenesidemus’
tropes, etc. Of course, here you should include things like Pascal’s wager, Prisoner’s

dilemma, inconsistent trilemmas, etc.
11 Make students talk!

Students have to talk. They have to use newly acquired concepts and talk about
newly acquired insights. Perhaps the most important thing is that they talk about the
arguments. When you put an argument on the blackboard, make them discuss
premises and their implications. This is the way you will make them do philosophy.
Of course, clarification questions come first. When you teach, you have to be as
clear as possible and still have to ask them whether you were clear enough. When
you finish the natural part of the lecture (you should have 3 to 4 in one lecture), stop
and ask them to make comments and ask questions. You may use formulations like:
What do you think, is this true? Who is right and who is wrong here? Can you have
both things at once? Is this argument good? Does it prove the point? Etc. Keep
focus! Students should talk, but they should talk about the things that you are
lecturing on that day. Do not ask them general questions like: What do you think
about the religion? or Is man alienated in the contemporary society? That would be

a disaster. You have to keep focus and teach students to keep focus. Philosophy is



392 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

an abstract discipline, and one gets lost easily. It takes effort to keep focus on the
topics. Keeping focus is not a God’s given talent, it is to be trained. Discussions

have a tendency to lead astray. Do not let that happen. Keep the discussion on track.

12 Always interpret student’s questions and comments in the best
possible light

(13

Student’s questions and comments are often messy and confusing but “up to

something.” Help them articulate their views. Use formulations like “It seems that

2

one of the things that you have in mind is ...” or “Perhaps you want to say the
following ...” etc. Use “positive hermeneutics.” If you can recognise views of well-
known arguments or philosophers in students’ questions and comments, emphasise
that! You will build their self-confidence and encourage them. Of course, if students
misunderstand something or if they are wrong in any other way, you have to tell
them that they are wrong and you have to explain to them what the error consists

in.
13 Introduce a philosophical toolkit when it is needed

Not before that and not independently of that. Authors of introductory books in
philosophy often dedicate the first chapter to logic. Right at the beginning, they

2 <

explain terms like “empirical,” “deductive,” “a priori,” etc. Sometimes they give a
list of logical fallacies and relevant distinctions. In short, at the beginning they
explain philosophical technical concepts and then they use these concepts through
the book or through the series of lectures. However, this is wrong. Do not do it!
Students will be bored and they will not understand the purpose of the toolkit. First,
you should explain the problem. Then, you should present the solutions. Then, you
should go into the argumentation. And this is the place where you should introduce

the philosophical toolkit. Not before that and not independently of that.

Take, for instance, modal fallacy. You should explain it in the context of fatalism -
Taylor’s sea battle argument for fatalism. From the fact that the disjunction is
necessary, it does not follow that its disjuncts are. (From the fact that it is necessarily
true the sea battle either will or will not happen, it does not follow that the sea battle
is necessary if it happens.) This is an exciting place for introducing the modal fallacy.

Students will understand the motive and they will be naturally led to the logical



B. Bercié: How to Teach Introduction to Philosophy? 393

analysis. They will not question its purpose. Its purpose will be obvious in the

discussion about fatalism.

Quantifier shift fallacy is fun on its own: from the fact that every wife has a husband, it
does not follow that 4/ wives have one and the same husband. Nevertheless, the
right place to introduce it is the cosmological argument for the existence of God:
from the fact that ezery event has a cause, it does not follow that @/ events have one

and the same cause.

Shifting the burden of proof, of course, has to be explained in analogy with jurisprudence.
But the right place to introduce it is, say, the Stratonian presumption: who has the
burden of proof, the theist or the atheist? This metaphilosophical discussion
naturally comes into the theist/atheist debate. Students will easily get the point. Also,
it can be introduced in epistemology, in the discussion between pragmatism and
scepticism. Should we keep our beliefs until proven wrong or we should not accept

them until proven true?

Some philosophy departments replaced Intfroduction to Philosophy with Philosophical
Terminology or a course with a similar purpose. The idea was that students should first
learn philosophical terminology and then use it later during their study. However,
this is wrong. Not a disaster, but wrong. The best way to introduce philosophical
terminology is to introduce it through the teaching of philosophical problems. After
all, philosophical terminology is introduced for grasping and solving philosophical
problems, and it should be taught that way. Introducing terminology first and going
through the problems later is not the right way to introduce terminology.
Introducing terminology cannot be divorced from the problems for which it was

introduced.
14 Spend needed time on distinctions

You cannot expect students to know them. One might think that the fact/value
distinction is part of general culture or general literacy. However, it is not. Students
have the general idea but you have to train them to really grasp the difference. You
have to explain to them that terms like, for instance, courage or cowardice have both
factual and evaluative components. I usually explain to them Max Weber’s idea of
Wertfreiheit — that science has to be value-free. It helps. Hume’s argument, that one

cannot derive oxght from 7s, is good. Students understand it, especially if you put zs



394 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

and ought sentences on the blackboard. Searle’s argument about how to derive onght
from zs is an excellent device for explaining the fact/value distinction. For years 1
was going through all five steps of the argument, but it seems that only two steps
are enough: P: Jones borrowed 50$ from Smith, and K: Jones ought to turn back
50% to Smith. Put it on the blackboard and discuss with students whether K follows
from P or not. Students mostly understand the objection that one ought to give back
what is borrowed is a factual social norm, not the true ought. The point is not that
they agree with this objection. The point is that they understand it. And if you get
to this point, it means that you have successfully explained the fact/value distinction.
Only after you do this for 30 minutes or more, you can proceed to the naturalistic
fallacy. Without this introductory part, students will not get the point of the
naturalistic fallacy, they will not be able to recognise it in the discourse. Going
directly to the open-question argument makes no sense. Asking whether A is A and
whether A is B, by itself, means nothing. As I said, Searle’s argument is excellent for
teaching. On the other hand, Gewirth’s argument is not. It is too abstract. You can
do it with students, it is a good argument, but not in the introductory course.
Although students tacitly understand the notion of logical consequence, in the
discussion about Searle’s argument the question that usually arises is What does it
mean that K fo/lows from P? The best answer is the usual one: it means that if K is
true, then P has to be true. To sum up, you have to propetly explain the fact/value
distinction. If you do not, you cannot proceed to naturalism, emotivism, error-theory
and other meta-ethical theories. In the exams, you should give them a question like:
Make two factual statements and two evaluative statements! or explicate the

evaluative and factual component in the following statements!

The same holds for the physical/ mental distinction. Although intuitively appealing, you
should not assume that students have full command of it. You have to go through
the examples like: is angry, has higher level of adrenaline, has 80kg, has 1Q 130,
knows, thinks about Vienna, trembles, etc. Only after you explicitly go through such
examples, you can proceed to the theories in the philosophy of mind: physicalism,
dualism, etc. One hint: when you explain different possible relationships between
the physical and the mental, you have to be very explicit about the difference
between identity and cansation. You have to explain to students that if A and B are
identical then they are one and the same thing, and if A causes B then they are two
different things. Students often conflate identity and causation, especially within the

context of physicalism. You have to explain to them that there is a difference



B. Bercié: How to Teach Introduction to Philosophy? 395

between the two. It is not hard to explain it, it is a small task, but it has to be done.
After all, conceptual clarification is the job of philosophy.

You should not assume that students understand the distinction between #he actual
and the possible. In fact, it is a delicate distinction. Grammatically, they all understand
the distinction between the 4s and the could have been, but they do not see them as
different domains. Students tend to conflate the actunal and the present. That is, they
conflate modality with temporality. Logically, the distinction is obvious and trivial.
Psychologically, it is not. An intuitively appealing way to explain it is the comparison
between the actual and the possible you (the student of philosophy and the student
of law) and between the past you, the present you, and the future you (the elementary
school pupil, the university student, and the high school teacher). It helps, it clarifies,
but it still takes time and effort to achieve the full understanding. To make things
worse, some authors, especially from the so-called continental tradition, identify
past-present-future with necessity-actuality-possibility. So students can bring this
idea from their high schools. Of course, students also conflate possible and probabie.
That distinction also has to be explained.

It is a real pleasure to explain the difference between the A and the B series of time.
Students get it quickly but nevertheless, you have to dedicate some time to it, and
you have to go through a number of examples. In the test, one question should be
to give two statements from each series. Of course, without this distinction you
cannot proceed to the philosophy of time: the difference between the A and the B
theory of time, etc.

There are a number of relevant distinctions, like @ priori/ a posteriori, analytic/ synthetic,
etc. They all have to be explained, of course, if they are relevant to the subject matter

of your lectures.
15 Keep things apart!

When you lecture on one thing, then lecture on one thing only. Forget about its
ramifications and implications. Philosophical problems are mutually connected and
interdependent but do not present them in that way. For instance, Aenesidemus’ ten
tropes support different views: scepticism, relativism, antirealism, appearance/reality
distinction, etc. However, when you teach the tropes, forget about the antirealism,

relativism, and other possible implications. Focus only on the scepticism. Within one



396 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

lecture, present them only as arguments that show that knowledge is not possible,
and nothing else. If you start talking about other implications, you will confuse
students. Of course, you can talk about other things as well, but leave that for
another lecture. Do not mix things, keep them apart, and go step by step. Talking
about the meaning of life, students easily understand the idea that life is meaningless,
but hardly understand the idea that life is absurd. The idea that life is absurd is the
idea that (1) life is meaningless, that (2) we know it, and that (3) nevertheless we
behave as if it is meaningful. No matter how explicit you are, they stubbornly
conflate the two. They simply take absurdity as meaninglessness. Absurdity is
probably hard to grasp because it is meaninglessness plus something else. It seems
that meaninglessness is easy to grasp, while meaninglessness + something else is not.
Of course, this distinction can be taught, but it will take more time than you have.
On the other hand, students without any previous knowledge can grasp advanced
and sophisticated arguments like Taylor’s sea battle argument for fatalism, or
McTaggart’s argument for the unreality of time. It is hard to explain this discrepancy.
In my opinion, it is because these arguments, no matter how advanced and
sophisticated they are, focus on one thing. It seems that our psychology is like that — we

can and should focus on one thing.
16 Give them questions!

Give your students the questions that you will give them in the exam in advance. If
you do that, students will know what to focus on and the results will be better.
Mediocre students have a tendency to learn by heart the opening sentences of the
chapter and then get lost through the rest of the chapter. By giving them questions
in advance, you keep them focused on the most important things. In this way, they
do not disperse their learning capacities. I give them 100 to 120 questions in advance,
and then select 20 for the exam. The bad thing about such a practice is that students
make concise lists of answers and then learn that list instead of going through the
textbook. If they all make the same mistakes, you can be sure that they have learnt
from one of these lists, not from the textbook. All things considered, I think it is
better to give them questions in advance than not. It is a dumb method, stupid, but

it works.



B. Bercié: How to Teach Introduction to Philosophy? 397

17 There is no difference between teaching philosophy and doing
philosophy

Sometimes people make this distinction as if we are dealing with two different things.
They are wortied that philosophy teachers #ach philosophy to students instead of
doing philosophy with students. Do not worry about this objection! It is completely
ill-founded! People who raise it are completely wrong. They just do not know what
they are talking about. Teaching philosophy just is doing philosophy! The only way to teach
philosophy is to do philosophy together with students. If students wrestle with
Gettier’s counterexamples and look for a satisfactory definition of knowledge, they
are doing philosophy. If students wonder whether Hobbes’ fool is really a fool, they
are doing philosophy. When students wonder what we would decide behind the veil
of ignorance, what else are they doing but philosophy? When students try to find out
whether ought really follows from zs in Seatle’s argument, they are just doing
philosophy. When they try to find out whether the fifth step in Hartshorne’s
formalisation of ontological argument follows from the fourth, they are doing
philosophy. In all these cases, students are doing philosophy because this is
philosophy. If doing these things is not doing philosophy, then nothing is! The best
way to teach philosophy is just to do philosophy. Going through the famous
arguments step by step, finding out unacceptable consequences of prima facie
acceptable theories, constructing counterexamples to definitions, etc. just is doing
philosophy. Do not worry, follow point 1) of this article, and you will always teach
philosophy by doing it. In fact, the only possible way to teach philosophy is to db it
together with students.

18 Conclusion

Unfortunately, the worry that there is a discrepancy between teaching philosophy
and doing philosophy can be well-founded in some circumstances. In high school
education of continental Europe, philosophy was usually taught as a story — as a single
standard narrative that runs from pre-Socratics to Sartre or Heidegger.! The idea was
that a well-educated citizen has to have some knowledge of the history of philosophy
just as they have to have some knowledge of the history of art or general history.

! This picture was generally true until the 1980’s. However, things have changed. In Italy, they still teach the history
of philosophy, while in France the emphasis is on the concepts and their application. In Germany, the stress is on
the philosophical systematics, and in Croatia we currently have a mixture of historical and problematic approaches.
1 owe this point to Rudi Kotnik.



398 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE

Some of my teachers had the slogan Philosophy is its history! However, the problem
with such an approach is that it often amounts to anecdotes from the lives of famous
philosophers: that Spinoza was grinding lenses, that Kant never travelled outside
Kénigsberg, etc. Within such an approach, theories are not clearly stated and
arguments are often not even mentioned. Philosophy is presented as cultural and
historical fact, not as a pursuit of truth. Here, teaching philosophy really becomes
completely separate from doing philosophy. Now, there are at least two problems
with this approach. The first problem is that it does not give the right picture of
what philosophy really is. The second problem is that student’s progress is measured
by grading their essays, while at the same time this approach does not prepare them
for writing essays. In his article “Philosophy Textbooks: A Gap Between
Philosophical Content and Doing Philosophy,” Rudi Kotnik focuses on the second
problem. In my opinion, this problem cannot be solved. First, this way of teaching
philosophy does not prepare students for writing essays. Second, in my experience,
students should not be required to write philosophical essays before the third year
of the university study of philosophy. Although, they could and should write one-
page summaries of theories and arguments that they went through in the lectures.
Generally speaking, during the first two years of their study, students are not able to
write proper essays and work independently on the original texts. However, the
magic happens in the summer between the second and third year of their study. In
the winter semester of the third year, they are able to do it, not before that. Having
this in mind, it does not make much sense to grade high school students’ essays and
to measure their progress in that way. Of course, there will always be high school
students with a general talent for thinking and writing, and they will be able to write
an essay. Their talent has to be discovered and cultivated by their teachers. But their
results will hardly be the products of the systematic teaching of philosophy or its
history.

Acknowledgement

This text was written as part of the work on the Croatian Research Council project Metaphilosophy 1P-
2022-10-2550.

References
Bercié¢, B. (2012a). Filozofija 1. Ibis Grafika.

Berc¢ié, B. (2012b). Filozofija 2. Ibis Grafika.
Blackburn, S. (1999). Think. Oxford University Press.



B. Bercié: How to Teach Introduction to Philosophy? 399

Cornman, J., Lehrer, K., and Pappas, G. (1992). Philosophical Problems and Arguments: An Introduction.
Hackett Publishing Company.

Gettier, E. (1963). “Is Justified True Belief Knowledge?”. Analysis, 23(6), 121-123.

Hospers, J. (1997). An Introduction to Philosophical Analysis. Routledge.

Kotnik, R. (2014). “Philosophy Textbooks: A Gap Between Philosophical Content and Doing
Philosophy.” Croatian Journal of Philosophy, 40, 151-158.

Lahead, W. (2003). Philosophical Questions: Classic and Contemporary Readings. McGraw-Hill.

Nagel, T. (1987). What does it all mean?: A Very Short Introduction to Philosophy. Oxford University Press.

Rochelle, G. (2012). Doing Philosophy. Dunedin.

Russell, B. (1912). The Problems of Philosophy. Oxford University Press.

Schick, T. and Vaugh L. (1999). Doing Philosophy: An Introduction through Thought Experiments. Mayfield
Publishing Company.

Seatle, J. (1964). How to Derive Ought from Is, The Philosophical Review, 73(1), 43—58.

Solomon, R. (2001). Introducing Philosophy. Harcourt College Publishers.

Taylor, R. (1963). Metaphysics. Prentice Hall.

Warburton, N. (1995). Philosophy: The Basics. Routledge.

Washburn, P. (1997). Philosophical Dilemmas: Building a Worldview. Oxford University Press.

Williams, B. (1972). Morality - An Introduction to Ethics. Cambridge University Press.



400 OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO POUCEVAN]JA FILOZOFIJE










OD FILOZOFIJE POUCEVANJA DO
POUCEVANJA FILOZOFIJE:
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

SMILJANA GARTNER (UR.)

Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija

smiljana.gartner@um.si

Znanstvena monografija je posvecena upokojenemu izrednemu
profesorju za filozofijo na Univerzi v Mariboru Rudiju Kotniku.
Na zacetku imamo prispevek slavljenca, ki sluzi kot motivacija
ostalim prispevkom. Vsebinsko je monografija razdeljena na tri
sklope, ki sledijo njegovi pedagoski in raziskovalni vnemi, da
uberemo celosten in druzbeno odgovoren pristop pri iskanju
odgovorov na vprasanja Zakaj? Kaj? Kakor. V prvem sklopu se
avtorice in avtorji ukvarjajo z razlogi, namenom in upravicenostjo
poucevanja in ucenja filozofije. Poudarjajo transformativho moc
filozofije, ki presega kriticno misljenje, saj vodi k spreminjanju
izobrazevanja, posameznika/sebe in sveta. Filozofija naj bi
razvijala spoznavne vrline (pogum, vedozeljnost, odprta miselna
naravnanost ...) ter spodbujala pluralizem in kozmopolitizem. V
drugem sklopu so zajeta raziskovanja odgovorov na vprasanji, kaj
je poucevanje in ucenje filozofije ter kaj uciti in poucevati.
Osredotocajo se na samo opredelitev ter vsebino poucevanja in
ucenja filozofije. V zadnjem, tretjem sklopu razprav avtorice in
avtorji obravnavajo vprasanje, kako poucevati filozofijo. Skupna
tocka so elementi metod, ki temeljjo na sodelovanju,
medsebojnem  spostovanju in dialogu. Poudarjajo, da je

poucevanje in ucenje filozofije hkrati tudi njeno ustvarjanje.

https
10.18690/unr

978-961-299-082-4

Kljuéne besede:

didaktika filozofije,

poucevanje,
u

Rudi Kotnik




DOI
https:

978-961-299-082-4

Keywords:

philosophy,

philosophy didactics,

learning,

Rudi Kotnik

FROM PHILOSOPHY OF TEACHING
TO TEACHING PHILOSOPHY:
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK

SMILJANA GARTNER (ED.)
University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia
smiljana.gartner@um.si
This scientific monograph is dedicated to Rudi Kotnik,
retired associate professor of philosophy at the University of
Maribor. It begins with a contribution by the honoree himself,
which serves as motivation for the other contributions. The
monograph is divided into three sections, reflecting his
pedagogical and research enthusiasm for exploring the "Why,
What, and How' questions of the putrpose of teaching and
learning  philosophy in a comprehensive and socially
responsible manner. In the first section, the authors deal
with the reasons, purpose, and justification for teaching
and learning philosophy. They emphasize the
transformative power of philosophy, which goes beyond
critical thinking, as it leads to changes in education, the
individual/self, and the wotld.  Philosophy  should
cultivate cognitive virtues (such as courage, curiosity,
and  open-mindedness) and promote pluralism and
cosmopolitanism. The second section explores answers to
the questions of what teaching and learning philosophy is and
what to teach and learn, specifically by focusing on the very
definition and content of teaching and learning philosophy.
In the third and final set of discussions, the authors address
the question of how to teach philosophy. The common
ground is the elements of methods based on cooperation,
mutual respect, and dialogue. They emphasize that teaching
and learning philosophy are also ways of doing philosophy.






Univerza v Mariboru

Filozofska fakulteta

Metirarjatnoe, camobitnoe, vedodelinoet in
nadovednoet niwor b mz,e,b;rwm Anacilnodti
Rudijo Kotnika, temvee temehina gikalo
njegovega dvdalfm%,a,. Po woji Vethini in obliki
< take MWW p/u,bll}ja, tictemin, kar o
hilo ?Qadvi,d;w otnibu majdﬁﬁﬁ,orwn%& Lehrenemo
dj,cuiajm med. ANANOGEO LN prictnotio.





