




 
 

December 2025 

 
 
 
 
 
 
 

Od filozofije poučevanja  
do poučevanja filozofije 

 
Festschrift Rudi Kotnik 

 
 
 
 
 
 
 

Urednika 
Smiljana Gartner 

Niko Stajan 
 
 
 
 
 
 



 

Naslov 
Title 

Od filozofije poučevanja do poučevanja filozofije 
From Philosophy of Teaching to Teaching Philosophy 

  
Podnaslov 

Subtitle Festschrift Rudi Kotnik  

  
Urednika 

Editors 
Smiljana Gartner  
(Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta) 
 
Niko Stajan  
(Osnovna šola Brezno) 

  
Recenzija 

Review 
Danilo Šuster  
(Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta) 
 
Vojko Strahovnik  
(Univerza v Ljubljani, Filozofska fakulteta) 

  
Lektoriranje 

Langugae editing 
Martina Belšak (slovenščina), Tadej Todorović (angleščina),  
Tatjana Lubej (nemščina) 

  
Tehnični urednik 

Technical editor 
Jan Perša 
(Univerza v Mariboru, Univerzitetna založba) 

  
Oblikovanje ovitka 

Cover designer 
Jan Perša 
(Univerza v Mariboru, Univerzitetna založba) 

  
Grafika na ovitku 

Cover graphics Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta 

  
 
 
 

Založnik 
Published by 

 

Univerza v Mariboru 
Univerzitetna založba  
Slomškov trg 15, 2000 Maribor, Slovenija 
https://press.um.si, zalozba@um.si 

  
Izdajatelj 

Issued by 
 

Univerza v Mariboru 
Filozofska fakulteta 
Koroška cesta 160, 2000 Maribor, Slovenija  
https://ff.um.si, ff@um.si 

  
Izdaja 
Edition Prva izdaja 

  
Vrsta publikacije 

Publication type E-knjiga 

  
Dostopno na 

Available at http://press.um.si/index.php/ump/catalog/book/1086 

  
Izdano 

Published at Maribor, Slovenija, december 2025 



 

CIP - Kataložni zapis o publikaciji 
Univerzitetna knjižnica Maribor 
 
37.32:1Kotnik(082)(0.034.2) 
 
    OD filozofije poučevanja do poučevanja filozofije [Elektronski vir] : Festschrift Rudi 
Kotnik / urednika Smiljana Gartner, Niko Stajan. - 1. izd. - E-publikacija. - Maribor : 
Univerza v Mariboru, Univerzitetna založba, 2025 
 
Način dostopa (URL): https://press.um.si/index.php/ump/catalog/book/1086 
 
ISBN 978-961-299-082-4 (PDF) 
doi: 10.18690/um.ff.11.2025 
COBISS.SI-ID 261533443 

 
 

Znanstvena monografija je nastala s podporo raziskovalnega program Perspektive sodobne filozofije: 
med epistemologijo, etiko in politično filozofijo (P6-0144), Oddelek za filozofijo, Filozofska fakulteta, 
Univerza v Mariboru, ki ga je sofinancirala Javna agencija za znanstvenoraziskovalno in inovacijsko 
dejavnost Republike Slovenije. 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 

© Univerza v Mariboru, Univerzitetna založba  
/ University of Maribor, University of Maribor Press 

 
Besedilo / Text  © Avtorji in Gartner, Stajan (urednika), 2025 
 
To delo je objavljeno pod licenco Creative Commons Priznanje avtorstva 4.0 Mednarodna. / This work 
is licensed under the Creative Commons Attribution 4.0 International License. 
 
Uporabnikom je dovoljeno tako nekomercialno kot tudi komercialno reproduciranje, distribuiranje, 
dajanje v najem, javna priobčitev in predelava avtorskega dela, pod pogojem, da navedejo avtorja 
izvirnega dela. 
 
Vsa gradiva tretjih oseb v tej knjigi so objavljena pod licenco Creative Commons, razen če to ni 
navedeno drugače. Če želite ponovno uporabiti gradivo tretjih oseb, ki ni zajeto v licenci Creative 
Commons, boste morali pridobiti dovoljenje neposredno od imetnika avtorskih pravic. 
 
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/ 

https://press.um.si/index.php/ump/catalog/book/1086
http://dx.doi.org/10.18690/um.ff.11.2025


 

 

ISBN 978-961-299-082-4 (pdf) 
978-961-299-083-1 (trda vezava) 

  
DOI https://doi.org/10.18690/um.ff.11.2025 

  
Cena 

Price Brezplačni izvod 

  
Odgovorna oseba založnika 

For publisher 
prof. dr. Zdravko Kačič,  
rektor Univerze v Mariboru 

  
Citiranje 
Attribution 

Gartner, S., Stajan, N. (ur.). (2025). Od filozofije poučevanja do 
poučevanja filozofije: Festschrift Rudi Kotnik. Univerza v Mariboru, 
Univerzitetna založba. doi: 10.18690/um.ff.11.2025 

 
 

 
 
 



OD FILOZOFIJE POUČEVANJA  DO POUČEVANJA FILOZOFIJE 
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK 
S. Gartner, N. Stajan (ur.)  
 
 
 

Kazalo 
 
 

 

 Od filozofije poučevanja do poučevanja filozofije: 
Znanstvenoraziskovalni in pedagoški mikrokozmos  
Rudija Kotnika 
Smiljana Gartner 

1 

    
  Rudi Kotnik: Začetek in konec 11 
    

1 

 Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A 
Farewell From the Didactics of Philosophy 
Poučevanje Descartesove Prve meditacije z digitalno humanistiko: slovo od  
didaktike filozofije 
Rudi Kotnik 

13 

    

  I: Od filozofije poučevanja do poučevanja filozofije:  
Zakaj? Kaj? Kako? 29 

    

2 

 Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in 
the World 
Učenje filozofiranja kot nujen pogoj spreminjanja sveta 
Andrej Adam 

31 

    

3 

 Kritično mišljenje in vrlinska epistemologija: presečišče kognicije 
in značaja 
Critical Thinking and Epistemic Virtues: The Intersection of Cognition  
and Character 
Smiljana Gartner, Tomislav Čop 

47 

    

4 

 Hotena nevednost in vrline mišljenja: vzgoja za kritični  
spoznavni značaj 
Willful Ignorance and Epistemic Virtues: Education for Critical  
Epistemic Character 
Tomaž Grušovnik 

63 

    

5 

 Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali 
kot priložnost za spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 
Philosophy for Children as a Method of Working with Talented Pupils or an 
Opportunity for Promoting Their Potential Talent 
Maja Vačun 

81 



ii KAZALO. 
 

6 

 Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die 
Vielsprachigkeit als „Muttersprache(n)“  
Prihodnost osnovnega jezikovnega izobraževanja je večjezičnost kot „materni 
jezik(i)“ 
Wolfgang Leopold Gombócz 

103 

    

7 
 Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 

Kozmomultikulturalizem: naproti kozmopolitski solidarnosti 
Nenad Miščević 

117 

    

  II: Od filozofije poučevanja do poučevanja filozofije:  
Zakaj? Kaj? Kako? 143 

    

8 
 Acting Out Philosophy 

Igrati filozofijo 
Matevž Rudl 

145 

    

9 
 Nehajmo filozofirat in začnimo delat! 

Let’s Stop Philosophizing and Start Working! 
Toni Klis 

159 

    

10 

 Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of 
Critical Thinking 
Ali se lahko naučimo kritičnega mišljenja? Kritičen pogled na kritično mišljenje 
Nenad Smokrović 

175 

    

11 
 Poučevanje metafizike – smrt kot pot v metafiziko  

Teaching Metaphysics – Death as a Way Into Metaphysics 
Marin Biondić 

191 

    

12 
 Soll der Philosophieunterricht Zweifel fördern? 

Ali naj pouk filozofije spodbuja dvom?  
Franz Zeder 

205 

    

13 

 Sokratska metoda, nasilje spraševanja in spoznavanje samega 
sebe pri pouku filozofije 
Socratic Method, the Violence of Questioning and Self-Knowledge in Teaching 
Philosophy 
Marjan Šimenc 

221 

    

14 

 Rethinking the Importance of Establishing Adequate 
Relationships Between Teachers/Educators and Students in 
Order to Achieve the Best Results in Upbringing and Education 
Razmislek o pomenu vzpostavitve ustreznega odnosa med učitelji/vzgojitelji in 
učenci za doseganje najboljših rezultatov pri vzgoji in izobraževanju 
Leonard Pektor, Aleksandra Golubović 

241 

   
  



KAZALO iii. 
 

 

15 

 Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe 
poučevanja filozofije preveč idealiziran? 
Socrates Between Aporetics and Elenctics: Is the Socratic Dialog too Idealized for 
the Needs of Teaching Philosophy? 
Boris Vezjak 

259 

    

16 
 Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 

Socrates Between Learning and Teaching Philosophy  
Bojan Borstner, Smiljana Gartner 

281 

    

  III: Od filozofije poučevanja do poučevanja filozofije:  
Zakaj? Kaj? Kako? 305 

    

17 
 Pomen kritične pedagogike (po Freireju) za poučevanje filozofije 

The Meaning of Critical Pedagogy (after Freire) for Teaching Philosophy 
Marko Štempihar 

307 

    

18 

 Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in 
samocenzuro 
Teaching Ethics: Between Indoctrination, Frustration, and Self-Censorship? 
Friderik Klampfer 

327 

    

19 

 Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 
Teaching Philosophy by the Use of Thought Experiments: The Quantum Approach 
to the Problem of Qualia 
Janez Bregant, Boris Aberšek 

355 

    

20 
 How to Teach Introduction to Philosophy? 

Kako poučevati Uvod v filozofijo? 
Boran Berčić 

379 

 





OD FILOZOFIJE POUČEVANJA  DO POUČEVANJA FILOZOFIJE 
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK 
S. Gartner, N. Stajan (ur.)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Od filozofije poučevanja do 
poučevanja filozofije: 

Znanstvenoraziskovalni in 
pedagoški mikrokozmos 

Rudija Kotnika 
 

SMILJANA GARTNER 
Urednica monografije 

 
  



2 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 
Filozofija se začne s čudenjem.  

(prirejeno po Aristotel, Metafizika, I) 
 
Za Rudija Kotnika je čudenje več kot le izhodišče mišljenja. Čudenje, raziskovanje 
in spoznavanje novih pristopov, novih ljudi in novih dežel je zanj način življenja.  
 
Ne morem reči, da je spodaj zapisano neposredna izkušnja s profesorjem, četudi sem 
bila njegova študentka. Lahko pa zapišem, da je posledica prebrane literature o 
samem slavljencu in literature, ki jo je napisal, ter posledica reflektiranja in 
osmišljanja njegovih ur didaktike filozofije in pogovorov z njim »za nazaj«. Tako kot 
so nekatere besede in pogledi takoj osmišljeni, tako so nekatere besede in pogledi 
osmišljeni šele čez nekaj desetletij. In potovanje spoznavanja in razumevanje nekoga 
ali nekaj se prične šele takrat. 
 
Dr. Rudi Kotnik je rojen Kamničan, ki je po končani srednji šoli študiral na 
Filozofski fakulteti v Ljubljani filozofijo in sociologijo. Izkazovanje nemirnega duha 
in iskanje/preiskovanje sebe, okolja, podstati življenja in življenjskih načel ni 
prisotno zgolj pri izbiri študija, temveč tudi pri izvenštudijskih dejavnostih, ko se 
podaja raziskovati fotografijo in glasbo; ko gre po izkušnje in na avtoštop po Indiji 
in Evropi; ko se ukvarja z jadralnim padalstvom in alpinizmom. Slednje ga zasebno 
in študijsko pelje v Južno Ameriko, kjer ga leta 1980 izzovejo Andi, leta 1982 pa 
izkusi, kako se je povzpeti na najvišjo goro v Peruju (Hauscaran, 6768 metrov). Drugo 
mu je torej ravno toliko tuje, da ga mami k raziskovanju/preiskovanju in da se vedno 
znova podaja izven meja – psiholoških, fizičnih, geografskih ... Magisterij iz filozofije 
zaključi leta 1991 na Univerzi Warwick, ki je del skupine najboljših raziskovalnih 
univerz v Veliki Britaniji, doktorira pa leta 2000 na Univerzi v Mariboru, drugi 
največji univerzi in eni najpomembnejših javnih univerz v Sloveniji. Iskanje ga vodi 
izven filozofije še na polje psihoterapije, tako zaključi leta 2001 v Londonu 
magistrski študij geštalt terapije na Metanoia Institut, Middlesex University.  
 
Rudi Kotnik je dvajset let poučeval na Gimnaziji Bežigrad, nato pa se je leta 1996 
zaposlil na Filozofski fakulteti Univerze v Mariboru, kjer nam je vedno znova odpiral 
prostor za razmisleke: za razmislek o sebi, za razmislek o svetu, za razmislek o 
izobraževanju, za razmislek o vrednotah, izhodiščih, ciljih in smereh, pri čemer 
je na subtilen način izpostavljal potrebo po celostnem in družbeno 
odgovornem pristopu. V svojem ukvarjanju z ljudmi, s svetom, s filozofijo, z 



M. Gartner: Od filozofije poučevanja do poučevanja filozofije: Znanstvenoraziskovalni in pedagoški 
mikrokozmos Rudija Kotnika 3. 

 

 

izobraževanjem ne sprejema procesov v partikularni obliki, temveč ga vedno znova 
zanima pomen holističnega pristopa in zanimanja za njihovo paradigmatsko ozadje. 
Zanj namreč zgolj takšen pristop omogoča poglobljeno in celostno obravnavo 
temeljnih vprašanj. Morda je to tudi posledica mladostnega potovanja v Indijo, ki je 
v njem pustila globoko sled: »Nisem mogel gledati tega sveta zgolj kot na eksotiko, 
ampak me je presunila tudi njegova krutost« (Kotnik, 2014, 277).  
Kot raziskovalec, še bolje kot Rudi Kotnik, si je zastavljal strokovna vprašanja na 
presečišču filozofije, izobraževanja in psihoterapije. Njegovo delo sega od 
raziskovanja uporabe fenomenoloških pristopov v psihoterapevtskem izobraževanju 
(Kotnik, 2019, 2011a, 2000) do preučevanja razvoja kompetentnosti v izobraževanju 
ter raziskovanja in praktične uporabe geštalt terapije. Tako je pustil pečat ne le med 
študenti filozofije, temveč tudi med študenti pedagogike in psihologije. Na stičišču 
filozofije in izobraževanja se mu porajajo številna ključna vprašanja poučevanja in 
učenja filozofije – tako lahko publikacije, kjer ta vprašanja obravnava, umestimo v 
dve skupini: didaktika filozofije in izobraževanje kot sistem. 
 
V prvi skupini, didaktika filozofije, so vprašanja, skozi katera je raziskoval 
inovativne pristope pri poučevanju in učenju filozofije: v slovenski prostor je 
pripeljal izvajanje in raziskovanje filozofije za otroke, raziskoval uporabo miselnih 
eksperimentov, uporabo pojmovnih mrež in drugih metod, ki spodbujajo kritično 
mišljenje, refleksijo in razumevanje filozofskih konceptov (Kotnik, 2017, 2016, 
2011b, 2009). Tudi pri pristopu k razumevanju kritičnega mišljenja zagovarja 
holističen pristop: »Gre nam za poskus najsplošnejšega razumevanja kritičnega 
mišljenja v pouku filozofije kot reflektiranega pristopa, kjer preprosto povedano 
stvari ne jemljemo kot samoumevne. V tem smislu torej kritično mišljenje razumemo 
kot naravnanost k preverjanju izhodišč, predpostavk oziroma vsega, o čemer je 
mogoče dvomiti. Te značilnosti pa dejansko so navzoče tako v ciljih filozofije z 
otroki kot tudi v ciljih in merilih ocenjevanja srednješolske filozofije« (Kotnik, 
2007b, 126). Predvsem pa je Kotnik (2019, 2013b) izpostavil potrebo po 
paradigmatskem premiku poučevanja filozofije na celotni vzgojnoizobraževalni 
vertikali, kjer cilj ne sme biti posredovanje vsebine, četudi mora obstajati enotnost 
relevantne filozofske vsebine, ampak je cilj filozofska relevanca v procesu. To 
pomeni, da je nujno razumevanje poučevanja filozofije kot procesa, temelječega na 
načelu filozofije kot dejavnosti.  
 



4 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 
V drugi skupini so zagate izobraževalnega sistema, kjer je med drugim kritično 
obravnaval privatizacijo šolstva, razvoj kompetenc in učnih rezultatov ter 
globalizacijske vplive na izobraževalne politike. Predvsem pa je podal kritično 
analizo bolonjske reforme v visokem šolstvu, saj trdi, da se je država lotila procesa 
brez jasne in izdelane strategije, kaj je z njo v naših pogojih mogoče doseči in kako 
bo to izpeljala. Reforma naj bi pomenila premik v osredotočenosti, tj. da se iz 
izobraževanja, ki se osredotoča zgolj na vhodne dejavnike (učni načrti, vsebine, 
učiteljevo podajanje znanja), premaknemo k osredotočanju na izhodne dejavnike 
(vedenje, razumevanje, kompetentnost učenca). Narediti bi morali premik od 
poučevanja k učenju, od učitelja kot prenašalca znanja k učitelju, ki pouk strukturira 
in usmerja, od učitelja kot avtoritete k učitelju kot supervizorju, ki spremlja učenčevo 
pot k samostojnosti in kompetentnosti (Kotnik, 2013a). Rudi Kotnik na osnovi 
svojih raziskovanj opozarja na nevarnosti, ki jih prinaša nekritično sprejemanje 
elementov od drugod v naš izobraževalni sistem. Na podlagi rezultatov poklicnega 
izobraževanja v Veliki Britaniji, ki so že v devetdesetih letih opozarjali na ozek, 
rigiden in teoretsko, empirično in pedagoško nejasen pojem kompetence, je Rudi 
Kotnik z izkušnjami in vedenjem že pred petnajstimi leti opozarjal na prežeče 
nevarnosti ob implementaciji načel bolonjske prenove na Univerzi v Mariboru »na 
mehanično premeščanje teoretsko nedodelanega, pomanjkljivega in 
problematičnega pojma kompetence« (Kotnik, 2007a, 44). Nevarnost izhaja iz 
nepoznavanja razlik med kompetentnostjo kot zmožnostjo delovanja, ki si jo pri 
strokovnjakih želimo in bi naj bila cilj vsakovrstnega izobraževanja, in kompetenco. 
Predvsem pa na nevarnost, da študentje iz uporabnikov postanejo potrošniki, da 
postanejo kralji za univerzo. Njegova kritika behaviorističnega pristopa je jasna: 
poudarjanje učnih izidov v obliki navajanja seznamov kompetenc, ki jih mora 
študent na koncu imeti, je nereflektiran in nekritičen pristop, ki ne vodi do 
usposobljenosti. Če želimo usposobljenost, potrebujemo holistične pristope, katerih 
izid je lahko pridobitev kompetentnosti, ki ne pomeni zgolj nabora oz. seznama 
kompetenc, temveč veliko več – pomeni strokovno usposobljenost in sposobnost 
strokovnega delovanja v kompleksnem svetu.   
 
Na začetku smo zapisali, da so nekatere besede in pogledi osmišljeni šele čez 
desetletje in več. V sedmem poglavju svoje znanstvene monografije Nova paradigma 
v izobraževanju: je manj lahko več? nas Rudi Kotnik pozove k analizi razmer, zlasti zaradi 
marketizacije visokošolskega izobraževanja. Morda je sedaj čas, da se še enkrat 
ozremo na bolonjsko reformo, na celotno visokošolsko izobraževanje, na 



M. Gartner: Od filozofije poučevanja do poučevanja filozofije: Znanstvenoraziskovalni in pedagoški 
mikrokozmos Rudija Kotnika 5. 

 

 

poučevanje in učenje (filozofije), predvsem pa, da še enkrat natančno preučimo opus 
Rudija Kotnika. V luči slednjega je tudi pričujoča slavnostna znanstvena 
monografija, ki ne predstavlja le poklona njegovemu delu, temveč nadaljevanje 
ustvarjalnosti in dialoga, ki ju je Rudi Kotnik vedno spodbujal. Je prostor razmisleka, 
ki ga je vedno znova odpiral.  
 
Knjiga je razdeljena na tri sklope, ki sledijo pedagoški in raziskovalni vnemi Rudija 
Kotnika, tj. iskanju odgovorov na vprašanja zakaj, kaj, kako, a posamezna poglavja 
zaradi kompleksnosti teme, četudi umeščena v nek sklop, ne izključujejo 
odgovarjanja na drugi dve vprašanji. Vsako poglavje je namreč mikrokozmus, kjer 
se avtorice in avtorji dotaknejo spraševanja in odgovarjanja na vsa tri omenjena 
vprašanja.  
 
Na začetku vseh treh sklopov predstavljamo njegov zapis, ki je ponujen kot 
izhodišče razmišljanj avtoric, avtorjev, a je, kako ironično ali pa kako življenjsko, 
končno slovo njegovim člankom s področja didaktike filozofije. V njem Kotnik 
ponudi didaktičen pristop k poučevanju Descartesove Prve meditacije z digitalno humanistiko, 
ki temelji na Husserlovem pojmu aktivne sinteze. Tako z uporabo digitalne 
tehnologije, namesto zgolj linearnega branja filozofskega teksta, omogočamo 
razumevanje vsakega odstavka znotraj strukture besedila.  
 
V prvem sklopu je v ospredju vprašanje, ZAKAJ poučevanje in učenje filozofije. 
Avtorice in avtorji se ukvarjajo z razlogi, namenom in upravičenostjo poučevanja in 
učenja filozofije. S filozofijo spreminjamo izobraževanje, sebe in svet. Začnemo s 
poglavjem Andreja Adama, ki opozori na pomen spreminjanja sveta skozi 
filozofiranje. Pri tem izpostavi pionirstvo Rudija Kotnika, ki si je prizadeval za pouk 
filozofije, pri katerem je v ospredju poučevanje filozofiranja. Filozofi morajo, 
utemeljuje Adam, ne zgolj interpretirati sveta (ne zgolj kritično analizirati, ne zgolj 
razpravljati in individualno krepiti kritično mišljenje), temveč ga spreminjati, kar 
implicira nasprotovanje nenehnemu prilagajanju okoliščinam, ki jih zahteva 
ekonomija, in nasprotovanje ter upiranje manipuliranju, ki jih udejanja ekonomija. 
Toda brez spreminjanja družbenih in ekonomskih okoliščin prizadevanje za 
spremembo učenja filozofije v filozofiranje ne more uspeti. Rešitev je tako družbena 
praksa spreminjanja sveta, ki temelji na dogovorjenih pravilih življenja v skupnosti. 
Poučevanje filozofiranja v pravem pomenu omogoča, da so individuumi sposobni 
biti svobodni. Takšni posamezniki so sposobni izbrati življenje v skupnosti in za 



6 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 
skupnost s pristnimi potrebami in ne umetno ustvarjenimi željami potrošniške 
družbe. S tem izpostavljamo pomen in vrednost kritičnega mišljenja in intelektualnih 
vrlin. Tomaž Grušovnik nam ponudi hipotezo, da se morda splača posvetiti se 
vrlinski epistemologiji in vzgoji spoznavnega značaja s poudarkom na spoznavnem 
pogumu in radovednosti. S tem  se izognemo t. i. hoteni nevednosti, kjer se 
motivirano izogibamo informacijam. V tradicionalnem izobraževalnem modelu se 
to izkazuje kot izmikanje spoznanju, zato je sprememba v procesu učenja in 
poučevanja nujna, in to na način, da posvetimo dodatno pozornost vrlinski 
epistemologiji in vzgoji spoznavnega značaja. Smiljana Gartner in Tomislav Čop 
poskušata odkriti, kakšen je odnos med kritičnim mišljenjem in spoznavnimi 
vrlinami ter kakšno vlogo ima kritično mišljenje pri spoznavnih hibah. Maja Vačun 
izpostavi, da z didaktičnima pristopoma filozofija za otroke in skupnostjo 
preiskovanja razvijamo kreativnost in mišljenje ter zagotavljamo spodbudno okolje, 
zato bi bilo treba ta pristopa vključiti v različne predmete in dejavnosti v 
predšolskem in šolskem sistemu. S tem bi se namreč potenciali nadarjenih učencev 
razvijali neodvisno od prepoznavanja njihove nadarjenosti. S filozofijo tudi 
spodbujamo samospoznanje in samospreminjanje. Uporaba sokratske metode je ena 
izmed poti, kako to doseči, pri tem pa je treba biti previden, saj Marjan Šimenc v 
svojem prispevku opozori, da lahko to dosežemo zgolj, če je metoda uporabljena v 
okviru pedagoškega odnosa, ki temelji na sprejemanju učencev. S poučevanjem in z 
učenjem filozofije pripravljamo ljudi k odprti miselni naravnanosti, k pluralizmu, h 
kozmopolitanizmu, k solidarnosti in večjezičnosti v globalni družbi. Wolfgang L. 
Gombocz ponudi konkreten korak k večkulturnosti: trdi, da bi moral biti cilj vsakega 
izobraževalnega sistema večjezičnost, kar bi pripeljalo k razumevanju številnih 
kultur, to pa k večji strpnosti. Nenad Miščević se v svojem prispevku nasloni na 
Kotnikove razprave o aktualnih političnih dogodkih, in sicer migracijah in 
begunstvu, pri čemer se zavzema za kozmopolitsko izobraževanje bodočih 
izobraževalcev. Miščević predlaga razmeroma preprosto hevristiko za prehod od 
običajne multikulturne zasnove h kozmopolitski, kar naj bi bilo tudi politično 
izvedljivo.  
 
V drugem sklopu so razprave, ki postavljajo v ospredje vprašanje KAJ, ki ga lahko 
razumemo kot KAJ JE učenje in poučevanje filozofije? Ali je poučevanje 
filozofije zgolj zgodovinska naracija ali je aktivno filozofiranje, se sprašujeta Boran 
Berčić in Toni Klis. Slednji zagovarja pozicijo, da je filozofija vaja v avtonomnem in 
racionalnem premisleku, a je ta jasnejši in relevantnejši, če stojimo na ramenih 



M. Gartner: Od filozofije poučevanja do poučevanja filozofije: Znanstvenoraziskovalni in pedagoški 
mikrokozmos Rudija Kotnika 7. 

 

 

velikanov, zato pri poučevanju in učenju filozofije za vzgojo kritično razmišljujočega 
racionalnega posameznika ne sme umanjkati delež branja in analize filozofskega 
kanona, kakor tudi ne nepristransko, a strastno poučevanje nasprotujočih si 
filozofskih teorij. Dijaki se morajo, zagovarja tezo Matevž Rudl v svojem prispevku, 
sami spopadati s pluralizmom idej. Osredni cilj učitelja filozofije je tako zgolj 
oblikovanje kognitivnih kompetenc. Filozofija kot veda velikokrat tudi želi in 
zahteva metarefleksijo lastnih ciljev in metod. Filozofija bi morala, če je njen cilj 
aktivno filozofiranje, izboljševati kritično mišljenje, a to je mogoče zgolj in samo, 
trdi Nenad Smokrović v svojem prispevku, z argumentacijsko prakso v razredu, kjer 
se sodelujoči s številnimi uspešnimi in neuspešnimi poskusi učijo na lastnih primerih 
intelektualnih vrlin. Zato trditev, da slednje niso del pedagoškega pouka, ne drži. 
Vprašalnico kaj pa lahko razumemo tudi kot KAJ poučevati in učiti? Odgovori na 
to vprašanje so lahko čisti filozofski problemi (metafizika, etika, epistemologija), 
veščine (argumentacija, konceptualna jasnost, kritična analiza) ali/in vrline 
(intelektualna skromnost, vedoželjnost) ... Marin Biondić navede primere 
metafizičnih vprašanj (osebna identiteta, narava škode in filozofija časa) in zagovarja 
tezo, da morajo študenti videti, da se ni mogoče izogniti čistim filozofskim 
problemom, da jih morajo preiskovati, razreševati, osmišljati. Trdi, da moramo 
poučevati klasične metafizične teme, a v ozadju tudi razloži, kako to storiti: poučevati 
jih moramo posredno, tj. na področju, kjer se prepletajo različne metafizične teme. 
Franz Zeder zagovarja, da se učni proces filozofije razlikuje od ostalih šolskih 
predmetov, ki stavijo na absorbiranje stvarnega znanja, na ponavljanje, povezovanje 
in uporabo. Pri pouku filozofije moramo krepiti dragoceno metodološko orodje, ki 
omogoča razvoj in nadgradnjo argumentacijskih kompetenc, poglobljeno 
razumevanje filozofskih problemov in njihovih rešitev. Sodelujoče v učnem procesu 
moramo uriti v kritični analizi, ki omogoča tudi, da se v pisani množici mnenj sami 
dokopljejo do resnice.  
 
Z metodami, s strategijami in pristopi postavimo v ospredje vprašanje, KAKO se 
ukvarjati s filozofijo v učnem procesu? Leonard Pektor in Aleksandra Golubović 
odgovarjata na to vprašanje posredno, tako da pri svoji razpravi o pomembnosti 
vzgoje in izobraževanja za zadovoljne, uravnane in človečne posameznike ter družbo 
izpostavita, naslanjajoč se na Johna Deweyja, odnosno raven med učiteljem in 
učencem, ki mora temeljiti na sodelovanju pri iskanju vednosti in postavljati v 
središče temeljne vrednote. Boris Vezjak, Marjan Šimenc, Bojan Borstner in Smiljana 
Gartner se ukvarjajo s sokratskim dialogom v filozofiji vzgoje in izobraževanja kot 



8 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 
z metodo, ki je kanonizirana pri didaktiki filozofije. Pri tem v svojih prispevkih 
izpostavijo številne pomisleke. Vezjak utemeljuje, da je poimenovanje sokratski 
dialog bolj ali manj figurativna raba, forma Platonove sokratske metode pa zgolj 
idealizirana oblika. Zgodovinski sokratski dialog in sodoben sokratski dialog se 
namreč razlikujeta – slednji izgublja bistvene elemente dialoškosti, da bi lahko 
upravičeno dvomili v pravilnost njegovega poimenovanja. V sodobnih različicah, 
kakršne najdemo v filozofiji vzgoje in izobraževanja, ni nikjer zaslediti aporetike in 
elenktike, ki sta tako specifični za sokratsko filozofijo, da ju ne moremo nadomestiti 
z nobenim novejšim konceptom. Marjan Šimenc utemeljeno pokaže, kako se pri 
analizi rabe sokratske metode pri pouku filozofije opiramo na njeno rabo v 
kognitivni terapiji in tako sledimo Kotnikovem zgledu, kako nas lahko takšen pristop 
pripelje do spoznanja samega sebe v kontekstu pouka filozofije. Vendar je treba biti 
pri sokratskem spraševanju previden, saj lahko deluje nasilno in vzbuja odpor 
učencev, zato ga je bolje, kot ugotavlja Šimenc, uporabiti na ustrezen način, ki lahko 
nato pripelje dijake in študente do raziskovanja lastnih izkustev in prispeva k 
samospoznanju. Te točke se v svojem prispevku dotakneta tudi Bojan Borstner in 
Smiljana Gartner, ki poudarita, da sramotenje ali poniževanje udeležencev v razpravi, 
da priznajo svojo nevednost, pa tudi pretirano vplivanje in manipuliranje tekom 
razprave, nimajo nič opraviti s sokratsko pedagogiko, saj ne zagotavljajo prave 
vednosti. Sokratsko delovanje v razgovoru, kot ena od možnih metodoloških poti 
za poučevanje filozofije, je lahko zelo učinkovito, če se zavedamo, da je rezultat 
oziroma bistvo delovanja interakcija. Rezultat, bistvo delovanja torej ni, trdita 
avtorja, sporočilo (nauk), ki ga učitelj prenaša na učenca. Zato argumentirano 
izjavljata, da ne sprašuje učitelj, temveč nevednež; ta, ki odgovarja, pa ni pasivni 
učenec, temveč delujoči, ki to dejavnost prakticira z namenom preoblikovanja 
lastnega življenja. Pri tem avtorja upravičeno opozorita na dejstvo, da je lahko učenje 
in poučevanje filozofije v običajnem svetu nevarno, za kar je najboljši primer 
Friderik Klampfer, pa tudi Sokrat sam. Na sokratsko metodo se v svojem 
raziskovanju naslanja tudi Mare Štempihar, ki v svojem prispevku pokaže Freirevo 
razumevanje dialoške metode in nov pristop k poučevanju. Trdi, da je kritična 
pedagogika pomembna za poučevanje filozofije, saj proizvede orodja za 
razumevanje, kako se vsaka praksa poučevanja umešča v družbeni prostor, ki je 
vselej že političen. Zaradi takšnega prostora je treba biti, nas opozarja Friderik 
Klampfer v svoji razpravi, še posebej previden pri poučevanju etike, kjer bi morali 
težiti k izogibanju indoktrinacije, frustracije in samocenzure. Pouk etike bi moral 
težiti k usposabljanju za samostojno in reflektirano moralno presojanje in moralno 



M. Gartner: Od filozofije poučevanja do poučevanja filozofije: Znanstvenoraziskovalni in pedagoški 
mikrokozmos Rudija Kotnika 9. 

 

 

razumevanje, ne pa k moralni vzgoji, ki si prizadeva za spremembe v vedenjskih 
dispozicijah. Od konkretnega gremo k abstraktnemu. K vprašanjem filozofije duha, 
kjer Janez Bregant in Boris Aberšek pojasnjujeta, kako bi lahko nekaj, kar zahteva 
prvoosebno doživetje za dojemanje, pojasnili z nečim, kar do njega nima dostopa, 
tj. s perspektivo tretje osebe. Rešitev ponudita v obliki miselnih eksperimentov pri 
poučevanju filozofije. Glede na to, da se v pričujoči monografiji ukvarjamo z 
zahtevnim področjem umetnosti izobraževanja filozofije, je smiselno, da je začetni 
članek Rudija Kotnika konec njegovega pisanja člankov s tega področja, in je 
smiselno tudi to, da bomo zaključili z začetkom – s sedemnajstimi tezami oziroma 
smernicami Bojana Berčiča, kako poučevati uvod v filozofijo. Njegova zadnja točka 
je prvo vodilo pri didaktiki filozofije: poučevanje filozofije je ustvarjanje 
filozofije.  
 
Immanuel Kant v svojem delu O pedagogiki zapiše, da sta dva človeška izuma morda 
zahtevnejša od vseh drugih: umetnost vladanja in umetnost izobraževanja. Naj bo ta 
knjiga košček mozaika v umetnosti izobraževanja. 
 
 
Literatura 
 
Aristoteles. (1999). Metafizika (LXXXIII, 437). Založba ZRC, ZRC SAZU. 
Kant, I. (1803). On Education (Ueber Paedagogik). (Prev. Annette Churton, 1900). D.C. Heath and 

Co., 1900. https://oll.libertyfund.org/titles/davids-kant-on-education-uber-padagogik 
Kotnik, R. (2007a). Novi izzivi za izobraževanje učiteljev. V Priložnosti v izobraževanju z bolonjsko reformo 

v Sloveniji (str. 44–51). Filozofska fakulteta. 
Kotnik, R. (2007b). Procesni vidik kritičnega mišljenja. Časopis za kritiko znanosti, 35(229/230), 125–

135. 
Kotnik, R. (2009). Teaching the elements of philosophical thinking. Croatian journal of philosophy, 9(26), 

233–241. 
Kotnik, R. (2011a). Enseigner la phénoménologie dans les formations à la psychothérapie. Les Cahiers 

de Gestalt-thérapie, 27, 105–128. 
Kotnik, R. (2011b). Med literaturo in filozofijo: didaktična vprašanja ob Schlinkovem romanu Bralec. 

Analiza, 15(1/2), 5–13. 
Kotnik, R. (2013). Nova paradigma v izobraževanju: je manj lahko več? (Let. 075). Subkulturni azil, zavod za 

umetniško produkcijo in založništvo.  
Kotnik, R. (2013b). Vsebina-struktura-proces v didaktiki filozofije. FNM, 20(1/4), 52–57. 
Kotnik, R. (2014). „Po svetu sta me vodila radovednost, raziskovanje in to se je kasneje preusmerilo v 

raziskovanje človeške notranjosti“: pogovor s prof. dr. Rudijem Kotnikom. Kamniški zbornik, 
22, 275–281. 

Kotnik, R. (2015). Nova paradigma ali cesarjeva nova oblačila? V Obzorja učenja: vzgojno-izobraževalne 
perspektive (str. 37–49). Univerza na Primorskem, Znanstveno-raziskovalno središče, 
Univerzitetna založba Annales. 

Kotnik, R. (2016). Etične in politične dimenzije begunske problematike kot miselni eksperiment. 
FNM, 23(1/4), 39–43. 



10 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 
Kotnik, R. (2016). Pojmovna mreža pri pouku in na maturi. FNM, 23(1/4), 35–38. 
Kotnik, R. (2017). Thought experiments in teaching: TE as a suppositional real story. V Thought 

experiments between nature and society: a festschrift for Nenad Miščević (str. 390–405). Cambridge 
Scholars. 

Kotnik, R. (2017). Possible uses of Tennant’s methodology in secondary education. Croatian journal of 
philosophy, 17(49), 97–106. 

Kotnik, R. (2019). First steps into phenomenology: learning phenomenological reflection of a 
therapeutic work. British Gestalt journal, 28(2), 30–39. 

 
 
 
 
 
 







 

 

 
 

TEACHING DESCARTES’ FIRST 

MEDITATION WITH DIGITAL 

HUMANITIES: A FAREWELL FROM 

THE DIDACTICS OF PHILOSOPHY 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.1 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
RUDI KOTNIK 
Kamnik, Slovenia 
rudi.kotnik@guest.arnes.si 
 
Although the paper can be read as a commentary on digital 
presentation or as a text introducing digital presentation, the 
reader requires both approaches. They present an approach to 
teaching Descartes’ First Meditation in a way that complements the 
usual linear reading with the opportunity to comprehend each 
paragraph in the structure of the entire text. Paying attention to 
questions, problems, or issues already implies a form of intention: 
preparing the foundation for the structure as the integral didactic 
aspect of the text. The ground of this didactic idea is Husserl’s 
notion of active synthesis, which can be presented using digital 
technology. For this purpose, the background to this attempt is 
first presented, followed by its practical implementation and the 
digital aspect that constitutes its contribution to Digital 
Humanities. 

Keywords: 
Descartes,  
structure,  

whole,  
active synthesis,  

Digital Humanities 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.1 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

POUČEVANJE DESCARTESOVE PRVE 

MEDITACIJE Z DIGITALNO 

HUMANISTIKO: SLOVO OD 

DIDAKTIKE FILOZOFIJE 
   

 RUDI KOTNIK 
 Kamnik, Slovenija 

rudi.kotnik@guest.arnes.si 
  

Ključne besede: 
Descartes,  
struktura,  
celota,  
aktivna sinteza,  
digitalna humanistika 
 

 Čeprav je članek mogoče brati kot komentar digitalne 
predstavitve ali kot uvod v digitalno predstavitev, bralec 
potrebuje oba pristopa. Avtorji predstavljajo način poučevanja 
Descartesove Prve meditacije, ki dopolnjuje običajno linearno 
branje z možnostjo razumevanja vsakega odstavka v strukturi 
celotnega besedila. Pozornost na vprašanja, probleme ali dileme 
že implicira obliko namere: pripravo temelja za strukturo kot 
integralni didaktični vidik besedila. Temelj te didaktične ideje je 
Husserlova zamisel aktivne sinteze, ki jo je mogoče predstaviti z 
uporabo digitalne tehnologije. V ta namen je najprej predstavljen 
teoretski okvir tega pristopa, nato njegova praktična izvedba in 
digitalni vidik, ki predstavlja prispevek k digitalnim 
humanističnim vedam. 

 
 



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From 
the Didactics of Philosophy 15. 

 

 

1 Introduction 
 
The aim of this short paper (with the concomitant online presentation) is to offer 
an approach to teaching Descartes’ First Meditation in a way that complements the 
usual linear reading with the opportunity to comprehend each paragraph in the 
structure of the whole text. The reason lies in the difficulties beginners face in 
philosophy, as it is challenging for them to perceive the structure of the whole. The 
basis of this didactic idea is Husserl’s notion of active synthesis, which can be 
presented using digital technology. For this purpose, I present the background to 
this attempt, its practical deployment, and its digital aspect.1 
 
2 Background 
 
2.1 Teaching Context 
 
The present article is exclusively didactic, meaning that our interest lies solely in the 
manner of teaching itself and presenting the text as a foundational and integral part 
of high school education. This implies that our interest in historical context is limited 
to what is essential. Along with the latter, the question naturally arises whether this 
is necessary in the teaching process itself. The answer is not straightforward, as it 
depends on the teaching concept. When it comes to a historical approach to teaching 
philosophy, placing it in a historical context is a necessary and integral part of 
teaching to achieve its purpose. However, in a problem-based approach, guidance is 
that which is necessary to introduce the problem. Ultimately, the criteria are set by 
the objectives and expected outcomes of the subject. If these are already defined in 
the subject's design and are also the subject of assessment, as is the case with national 
or International Baccalaureate (IB) exams, then the expected results for knowledge 
assessment become the key criterion. However, if the teacher is not bound by 
external knowledge assessment, they have more freedom and responsibility for their 
teaching concept. When discussing my approach, when I am not bound by external 
assessment, I could set aims and learning outcomes myself and, in doing so, 
continuously explore and assess what each design brings. For the purposes of this 
article (as a farewell to teaching), I want to present a design in which the fundamental 
question was how to introduce and collectively explore the path into philosophy 

 
1 https://prezi.com/b0-yn_zg6ojv/desc-prva-medit/?present=1  



16 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

with students (or introductory philosophy course students) during their first and, in 
most cases, also their last, encounter with philosophy. In this context, there was a 
specific treatment of a philosophical text, which, in most cases, was the First 
Meditation (including the first three paragraphs of the Second Meditation) from 
Descartes' Meditations. The goal was to collectively follow the philosopher in his 
work, sentence by sentence. 
 
2.2 Brief Historical Contextualization of the Text 
 
In recent research on Descartes' Meditations (Detlefsen, 2013; Broughton & 
Carriero, 2008), John Carriero (2009) holds a significant position, which is also 
relevant to our purpose. He observes that "Descartes wrote the Meditations in the 
hope that it would be adopted as a textbook. This gives the work an accessibility not 
often found in major works in philosophy" (Carriero, 2009, p. X). Moreover, he 
believes that "Descartes attempted to write the Meditations in an intuitive and 
accessible way that encourages this sort of direct encounter" (Carriero, 2009, p. 5). 
This aligns with my reasons for choosing this text, which I considered crucial 
throughout my four decades of teaching: the clarity and systematic nature of the text, 
which, with the help of a teacher, will be accessible to students for understanding a 
segment of a philosophical work or for following the philosopher in his work. 
Introducing students to the First Meditation simultaneously introduces them to the 
first steps in philosophy. 
 
In placing Descartes in the historical context and considering recent research, it 
makes sense to offer a brief outline of the environment in which his philosophy was 
developed. Carriero highlights two aspects: the aspect of philosophical theology and 
the aspect of knowledge. The aspect of philosophical theology is connected to 
Thomas Aquinas. Aquinas' path gradually moved from philosophy of nature and 
metaphysics to natural theology, requiring an understanding of Aristotelian thinking 
about matter, form, change, and causality to transition to arguments for the existence 
of God. In contrast, "one can hardly take a step in the metaphysics and epistemology 
of Descartes (the Third Meditation, if not the First) before finding oneself knee-deep 
in philosophical theology" (Carriero, 2009, p. 9). According to Carriero, this holds 
true for Descartes' contemporaries as well: Spinoza, Leibniz, and Malebranche, as 
Spinoza and Leibniz "both seem to believe that we have the unproblematic access 
to God’s essence or nature that Descartes thinks we have" (Carriero, 2009, p.9). 



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From 
the Didactics of Philosophy 17. 

 

 

From the perspective of knowledge, Descartes fundamentally differs from Aquinas, 
as "the mind does not depend on the senses for its access to reality, but rather is 
naturally endowed by God with such access" (Carriero, 2009, p.16).  The 
fundamental is not "the ability to cognize universally /…/ but to see that something 
is true (to make judgments)" (Carriero, 2009, p.17). Carriero acknowledges Descartes 
for "developing a new conception of the human mind and its situation in the 
universe that it knows/.../" which is not merely "a power (the intellect) of some 
more fundamental thing (a human being). It is a thing in its own right, a “substance” 
(Carriero, 2009, p. 3). Although Carriero recognises Descartes' revolutionary ideas, 
he subjects his Meditations to radical criticism: 
 
“I believe that Descartes was a truly revolutionary figure and that his originality can 
more readily be appreciated if one concentrates on certain fundamental themes (e.g., 
the place of the senses in human cognition, or certain framing commitments in 
philosophical theology and what sort of cognition of God is supposed to be available 
to us in this life) than if one focuses on more technical matters. While I do believe 
Descartes won the revolution he initiated, I don’t think he gained the victory through 
hand-to-hand combat.”  (Carriero, 2009, p. 7) 
 
And here comes Carriero's exceptionally extensive and detailed critique. As I follow 
his detailed analysis of the First Meditation, I wonder if there is anything 
unproblematic left in the argumentation. I pose this question as an educator 
contemplating the significant dilemma of whether contributions to the research of 
Descartes' Meditations should be an integral complement to the teaching of critical 
reading of the text. In other words, should the purpose of reading Descartes be to 
view him solely as "a truly revolutionary figure" who "won the revolution he 
initiated," or also as a potential 'defeated' figure "through hand-to-hand combat"? 
 
This question has no definitive answer, as it depends on the educational context. In 
the case of external assessment, where learning outcomes prescribe the student's 
dialogue with the author, it is essential in teaching to present both the historical 
context and to discuss problematic aspects of the text. However, the question of 
whether this dialogue should occur spontaneously in the initial reading or be 
reserved for a second reading remains. My experience has shown that in the initial 
stages of reading, when the primary focus is on comprehension, insight into the 
structure, and the placement of individual parts within the structure, diverting 



18 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

attention to the problematic details can be disruptive. If students notice something 
problematic, they can temporarily note it and save it for the second reading to avoid 
distraction from the initial educational aims. A second reading, where problematic 
areas are more easily discernible in the overall structure, allows for this additional 
perspective. However, in the context of general introductions to philosophy with 
limited time, where the fundamental goal is merely to acquaint students with what 
philosophy is all about, knowledge and understanding take precedence as objectives. 
Dialogue and critical thinking as demonstrations of philosophical orientation have 
their limited place throughout the entire course. In the next section, we will primarily 
focus on the didactic aspect of the first reading. 
 
3 Approach to Reading the Text in the Classroom 
 
With this, I will focus on the central question of how to approach the reading of the 
First Meditation. In doing so, I will draw from my teaching experiences, which have 
shown me that continuous attention to structure is helpful for students on the path 
to a common goal. Since there is no royal road (or shortcut) to understanding 
Descartes' First Meditation, it is, therefore, still necessary to first read the text with 
students carefully, sentence by sentence, paragraph by paragraph. It is up to the 
teacher to decide how to read the text with students. My approach is one of several 
possibilities. I'll provide a brief description of my approach, which involves a gradual 
exploration of the underlying structure. This presentation is limited to textual 
understanding, so when we read the text, we rely on the text itself without 
questioning the concepts that could be contested.2 This means that we mainly refer 
to the concepts Descartes uses. How did we start and proceed? Students were given 
guidelines for reading each paragraph: 
 
− What is the broader problem or general question? 
− What is the concrete issue, problem or question in each paragraph? 
− What is the thesis, statement, position? 
− What is the reasoning or argument? 
− Are there any objections or counterarguments? 
− What is the resolution? 

 
2 What would be an end and a means for Descartes? See interpretations by Williams (1978, pp. 35–36) and Wilson 
(1978, p. 2). 



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From 
the Didactics of Philosophy 19. 

 

 

− What remains open as an issue for the next paragraph?  
 
As an illustration of collaborative work with students, let us examine the approach 
in the First Meditation. Careful reading began as early as paragraph §1. It is usually 
challenging for them to establish the author’s END and his MEANS. This could be 
found in the if clause “/.../ if I desired to establish a firm and abiding superstructure 
/…/” and checked in §2 and in the last sentence of §10 – certainty.  If that is the end, 
then we will inquire about what the means would be. Although we collectively seek 
that which is implicit in the title of the First Meditation, namely doubt, it is difficult 
for students to directly recognise in the first two paragraphs. Instead, it is more 
indirectly expressed in the terms highly doubtful (§1) and indubitable (§2). The whole 
introduction, consisting of §1 and §2, is typically challenging for students, as they 
need assistance in the form of WHY, WHAT, and HOW questions. Finding answers 
to these questions is usually not straightforward. While the answer to WHY is 
somewhat easier to find in the first sentence of §1, the answer to WHAT is a bit 
more challenging, especially in identifying expressions conveying stability and the 
quality of being likely to last; the term certainty itself as the goal must be sought in §10. 
A specific task that usually takes more time is answering the question of HOW. 
Refuting opinions as the first step, which is then formulated together as doubt, goes 
somewhat smoothly, and at that point, the meaningful connection to the previous 
questions, and of course with the title of the First Meditation, becomes apparent – a 
significant step in recognising the structure. In §2, without the teacher's assistance 
and a more detailed analysis to recognise its methodological nature, it is not 
straightforward. However, a more detailed analysis enables the identification of what 
we refer to as consistency or rigour, addressing the foundations themselves. This 
makes the structure of the entire introduction recognisable to the students. Here, an 
additional didactic goal can be achieved, which is reflected in their essays: that they 
themselves recognise the meaningful formulation of a clear introduction, which they 
can learn in their essays by using the three questions: WHAT, HOW and WHY. 
These questions, along with the exploration of ends and means, provide an 
opportunity to discern Descartes’ strategy and its clear structure. 
 
In transitioning to the next paragraph, §3, Descartes' formulation “I will at once 
approach” emerges as a useful detail. This can be seen as an intermediate connecting 
link between the introduction and §3, which, in turn, proves to be a valuable 
experience in learning how to connect individual sentences or paragraphs in writing. 



20 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Now let us consider all three paragraphs, which, in the emerging structure, appear 
as a whole and that, in returning to the question of the entire Meditations, presents a 
more concrete question: “Can I doubt the senses?” (§§3, 4, 5) The broader problem 
or the general question, which arises from an understanding of the structure as a 
whole, is: if the general question or issue is “What can be called into doubt?”, the 
next step is the question, “Can I doubt the senses?” So, a more concrete answer 
follows, which students seek in §3: YES. And, of course, the following question is 
WHY? For students encountering philosophy for the first time, this is also their 
initial encounter with a situation where they must discern how the author justifies 
their claim or provides reasons for it. They find these reasons in Descartes' reference 
to the senses and their deceitfulness, as well as in prudence. The next paragraph, §4, is 
usually surprising, as they do not consider why one should question something that 
is already justified. Nevertheless, they agree with Descartes when he presents the 
famous example of being wrapped in a winter coat, sitting by the fire, and so on, in 
which doubt is deemed impossible. Therefore, the teacher's question about what to 
do with this situation perplexes them. In this way, students, in their first step into 
philosophy, acquaint themselves with another novelty –the counterargument. The 
subsequent paragraph, §5, serves as a rejection of the counterargument and a return 
to the original thesis that doubt can be cast on the senses. This, too, is a new 
development for them. Inviting them to examine all three paragraphs as a whole and 
their place in the overall context, especially in relation to the title of the First 
Meditation, introduces another layer of novelty. Of course, each of these steps can be 
a subject of discussion or problematisation. In this regard, as a teacher, I seek balance 
and pay attention to what my primary aim is and whether the possibility of 
problematisation could be a distraction hindering the achievement of the 
fundamental goal. If we were to incorporate Carriero's radical criticism, which 
questions the very first sentence of paragraph §1, it is difficult to believe that we 
would achieve our primary goal with beginners in philosophy. 
 
Paying attention to questions, problems, or issues already implies a form of 
intention: preparing the foundation for the structure as the integral (didactic) aspect 
of the text. Repeating both the broader and more specific questions draw attention 
to their importance for readers to orient themselves in the text as a whole, which 
has consistency and coherency by itself. The challenge is for this to become clear to 
students as readers and as essay writers.  
 



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From 
the Didactics of Philosophy 21. 

 

 

To proceed, we can already foreshadow what we have acquainted ourselves with in 
the previous three paragraphs. This means that we will be examining what the next 
section might entail and which paragraphs would constitute it. Following the 
previous example, we revisit the general question of what can be doubted. After 
establishing that the senses are the objects of doubt, we inquire about the next step.  
 
Reading §6 proves to be challenging for students, as they rarely manage to follow, 
through dreams and the images of painters, the images in consciousness as posed by 
the question of this section: whether it is possible to doubt general things such as 
the most general concepts or categories. Just when students think they have grasped 
this concept, they are once again surprised by Descartes' in §9, searching for reasons 
to doubt (that he can sometimes be mistaken) even in this realm. Rereading 
paragraphs §6 to §9 provides them insight into the construction of this section. 
Frequently, they find themselves questioning what else remains for doubt. 
Encountering doubt in God in §10 finally concludes the descent with the assertion 
that "there is not one of my former beliefs about which a doubt may not properly 
be raised".  
 
Given the structure of the First Meditation, up to this point, students naturally ponder 
what Descartes will do next. The answer is not difficult for them to find in §11, as 
the statement about "taking an opposite judgement of deliberate design" stands out. 
However, they may struggle to realise that, in terms of the structure of the First 
Meditation, this marks a methodological turn, complemented by §12, introducing the 
famous thought experiment involving the "evil demon." This is also an opportunity 
for them to recall the movie The Matrix and observe the interconnection. The 
question of what comes next remains and where the important methodological 
principle from §2 is relevant – that he will find something certain only if he firmly 
adheres to it and accepts nothing until something certain appears, even though the 
only certainty might be that there is nothing certain – which, of course, echoes the 
formulation from the first paragraph of the Second Meditation, leading us to cogito as 
the Archimedean point in §3. We now recap the path traversed together through the 
overall structure, first highlighting the placement of each detail within its respective 
section and then within its entirety. 
 
 



22 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Lastly, where (if at all) is the place for introducing either Descartes' Objections and 
Replies or research findings, such as Carriero's, in beginner-level teaching? Again, 
there is no unequivocal didactic answer, as beginners can be gradually invited into 
their own reflections as an introduction to critical thinking, but only to the extent 
that the initial goal is achievable. For advanced levels (e.g., external assessment 
demanding it), adapting the introduction accordingly to the context and situation in 
relation to learning outcomes makes sense. 
 
In summary, my experiences have demonstrated that reading with additional 
attention to structure contributes to better understanding. Without such attention, 
students may see individual “trees” but struggle to grasp the “forest” and feel like 
they are lost because of this. The structure also aids in easier memorisation of 
Descartes' entire reasoning, accompanied by noticeable improvements in the 
organisation of their essays. The benefit lies in the fact that, based on my experience, 
they approach their essays in a way that gives them a meaningful structure. And, 
finally, in the case of external examination (as is the case with high school final 
examinations or the International Baccalaureate), the exam question related to the 
chosen philosophical work (specifically Descartes' Meditations) is presented in the 
form of a passage that the student must recognise and comment on, while also 
considering the broader context. A student who has gone through the 
aforementioned process thus navigates this task fairly confidently, as they have been 
able to identify the place of each paragraph in both the narrower and broader context 
throughout this process. 
 
However, the complexity of the whole remains a challenging issue for beginners. In 
this regard, a potential solution could be a graphical representation incorporating 
both the argumentation in individual paragraphs and the mentioned levels of 
structure, providing insight into the entirety as well as all structural levels down to 
the details. In comparison to traditional graphical representation, which might only 
be captured by a large poster, modern digital technology offers a much simpler and 
more effective solution. Instead of a typical linear presentation with a succession of 
individual slides, we can utilise programs that, at any stage of the presentation, 
facilitate quick overviews of the entirety and details through “zoom in” and “zoom 
out” functions. Experience shows that this technological advancement eases the 
resolution of the mentioned difficulties. Simultaneously, we are interested in 



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From 
the Didactics of Philosophy 23. 

 

 

understanding both how to interpret this advancement and what potential concerns 
may arise. 
 
4 Husserl and Digital Humanities 
 
4.1 The Role of Digital Technology in Reading as a Contribution to 
 Digital Humanities 
 
In §17 of the Cartesian Meditations, Husserl (1960) offers the well-known example of 
a cube (a die): 
 
“The sort of combination uniting consciousness with consciousness can be 
characterised as synthesis, a mode of combination exclusively peculiar to 
consciousness. For example, if I take the perceiving of this die as the theme for my 
description, I see in pure reflection that "this" die is given continuously as an 
objective unity in a multiform and changeable multiplicity of manners of appearing, 
which belong determinately to it. These, in their temporal flow, are not an incoherent 
sequence of/subjective processes.) Rather they flow away in the unity of a synthesis, 
such that in them "one and the same" is intended as appearing. The one identical die 
appears, now in "near appearances", now in "far appearances": in the changing 
modes of the Here and There, over against an always co-intended, though perhaps 
unheeded, absolute Here (in my co-appearing organism). Furthermore, each 
continued manner of appearance in such a mode (for example: "the die here, in the 
near sphere'') shows itself to be, in turn, the synthetic unity pertaining to a 
multiplicity of manners of appearance belonging to that mode.” (Husserl, 1960 
[1973], pp. 39–40 [pp. 77–78], §17)  
 
If we transfer the analysis of §17, which introduces the distinction between active 
and passive synthesis as a feature of conscious experience, into our context, we can 
observe the beginner's difficulties in reading the First Meditation. The beginner may 
not recognise the structure, even though they may understand individual paragraphs, 
which could correspond to what Husserl calls an “incoherent sequence”. Therefore, 
“synthetic unity”3 is necessary here, and only synthesis with an overview of the 

 
3 In German, "Diese sind in ihrem Ablauf nicht ein zusammenhangloses Nacheinander von Erlebnissen. Sie 
verlaufen vielmehr in der Einheit einer Synthesis, dergemäß in ihnen ein und dasselbe als Erscheinendes Bewußt 
wird” (Husserl, 1973, pp. 78–79, §17). 



24 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

whole through structure enables understanding and insight into what it is 
fundamentally about.4 The process of synthesis has two aspects. One involves 
reading the text itself, attempting to understand Descartes' argumentation in 
individual paragraphs, the connections between paragraphs in broader sections, and 
ultimately, the connections of all parts in the entirety of the First Meditation. This 
pertains to comprehension. The second aspect is more explicitly what Husserl refers 
to when talking about seeing the cube itself. In this sense, a graphical representation 
provides INSIGHT into all the previously mentioned connections, evident in the 
graphical representation of the structure on individual levels, as well as the structured 
view from the perspective of the whole. The result is not just the final insight but is 
the outcome of the teacher's conscious, continuous directing of attention to the 
place of details in the entirety, enabling the ongoing process of students’ synthesis, 
which ultimately manifests in a comprehensive understanding of the whole and the 
place of each part within it. It is crucial to emphasise that we are talking about 
beginners, not professional philosophers who typically possess the capability to 
navigate through all of this without the assistance of such representation as a didactic 
tool. 
 
The digital presentation of Descartes' First Meditation represents an attempt to shift 
the teaching methodology. It goes beyond linear presentation and reading toward 
synthetic unity (a holistic view): we have immediate access to all 12 paragraphs of 
the Meditation and its content, its structure, and its entirety. However, for our 
purpose, specific requirements are needed: digital presentation software that, in 
addition to a linear presentation, provides the ability to create our structure, a holistic 
view of the structure, and the option to zoom in and zoom out from the whole to 
each detail and its place within the whole. Unfortunately, the availability of user-
friendly software with these capabilities is quite limited.5  Examining the 
presentation at Prezi (https://prezi.com/b0-yn_zg6ojv/desc-prva-
medit/?present=1), we note that all three requirements are necessary for this 
“nonlinear” view. 
 

 
4 When Husserl talks about “synthetic unity pertaining to a multiplicity of manners of appearance”, it is necessary 
to mention that this version of the translation of Husserl's expression “Mannigfaltigkeit” uses the word multiplicity, 
yet “manifold” can better express not only many but also diverse manifestations. (polypoíkilos in ancient Greek).  
5 So far, I have found Prezi and Focusky software useful for presentations and similar alternatives. 

https://univerzamb-my.sharepoint.com/personal/smiljana_gartner_um_si/Documents/RUDI%20MONOGRAFIJA/Konec/


R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From 
the Didactics of Philosophy 25. 

 

 

The presentation is also an attempt to illustrate the approach to our text as an 
example within the Digital Humanities. If “[d]igital artefacts like tools could then be 
considered as ‘telescopes for the mind’ that show us something in a new light” 
(Ramsay & Rockwell, 2012), then my task is to show how a digital presentation of 
First Meditation can shed ‘new light’ in pedagogy (Brier, 2012). If we ask ourselves 
whether it offers anything new, we must admit the answer to be paradoxical. If we 
recall the analysis of the text in section 2 of this paper, we notice that the structure 
is integrally pre-existent, and we can also say that this very structure constitutes the 
whole. On the other hand, we could also argue that beginners in philosophy, who 
may not have gained this insight before, can now perceive it in this digital 
presentation when they visualise it in comparison with the previous image.  
 
However, considering Husserl’s distinction between passive and active synthesis, we 
can say that our consciousness still made this shift, which is characteristic of active 
synthesis. He describes this distinction as succession and continuity in different 
ways: an object “given beforehand in passive intuition continues to appear in a 
unitary intuition” or “the synthesis of a passive experience”, followed by “active 
grasping” (Husserl, 1960 [1973], p. 78 [p. 112], §38), or “/.../ passive synthesis (into 
which the performances of active synthesis also enter) /…/” (p. 79 [p. 113]). And 
finally, the following interesting formulation: “/.../ what we call unknown has, 
nevertheless, a known structural form /.../” (p. 80 [p. 133]). Thus, this “structural 
form” as “unknown” can also become known through digital technology: zooming 
in and zooming out is not merely a fancy feature of digital presentation software but 
can be a significant didactic tool. 
 
4.2 Controversies 
 
The serious question arises whether the attempt to simplify things for students may, 
in our case, also mean doing something instead of them and thereby depriving them 
of learning through their own effort, which holds its own pedagogical value. Another 
more general question or a series of questions pertains to the role of digital 
technologies in general. The fundamental question, and thus the criterion for us, is 
whether digital technologies, like other resources, are merely a means to achieve 
educational goals or whether, through their use, we distance ourselves from direct 
learning experiences and, with uncritical usage, fall into potential pitfalls, as 
cautioned by Vlieghe (2017, pp. 1795–1800). In both cases, it is a significant 



26 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

challenge for the teacher to utilise, with sensitivity to these concerns, only what is 
absolutely necessary, crucial, and unavoidable for achieving the required purpose. 
 
5 Conclusion 
 
In my final farewell didactic article, I aimed to share the results of my 40 years of 
experience in teaching Descartes' First Meditation. Specifically, the idea was to guide 
students through reading difficulties by following individual paragraphs and 
arguments, providing them insight into the structure of the First Meditation. 
Subsequently, I aimed to offer them an additional understanding of how Descartes 
constructed or structured it.6 Clarity in structure, as an additional aspect, not only 
aids students in retaining the material more easily but also contributes to their ability 
to structure their own essays, whether in philosophy or elsewhere. In all of this, 
digital presentation plays a crucial role, as it allows for a simultaneous overview of 
the entire structure, its arrangement, and the role of individual “building blocks” in 
the whole. The option of digitally navigating from the whole to any level, zooming 
out to the whole, and zooming in through all levels to basic details, reveals the clear 
place of each detail in the entirety – representing a contribution to Digital 
Humanities.7 
 
 
References 
 
Brier, S. (2012). Where’s the Pedagogy? The Role of Teaching and Learning in the Digital 

Humanities. In M. K. Gold (Ed.), Debates in the Digital Humanities (pp. 390–412). University of 
Minnesota Press.  

Broughton, J. & Carriero, J. (Eds.). (2008). A Companion to Descartes. Blackwell Publishing. 
Brown, D. (2013). Descartes and content skepticism. In K. Detlefsen (Ed.), Descartes’ Meditations: a 

critical guide (pp. 25–42). Cambridge University Press. 
Carriero, J. (2009). Between Two Worlds: A Reading of Descartes’s Meditations. Princeton University Press.  
Descartes, R. (1988). Selected Philosophical Writings (Transl. by John Cottingham, Robert Stoothoff and 

Dugald Murdoch). Cambridge University Press. 

 
6 In the last slide of the presentation, there is an outline of another possible example: the structure of the first 
seven paragraphs of Kant’s Critique of Practical Reason. 
7 In addition to my own teaching experience, I also shared my presentation with some of my colleagues. One of 
them was Professor of Philosophy Toni Klis, who teaches at II. gimnazija Maribor, and I would like to take this 
opportunity to thank him for our successful long-term collaboration. In our correspondence, he reported the 
following: "The material proved to be very useful. The presentation clearly illustrates the structure of the meditation 
and is excellent for analyzing its elements and learning how to construct a high-quality philosophical essay. In my 
case, this aspect became so dominant on Friday that it overshadowed the content analysis. In my context, this was 
ideal, as the students are already familiar with the basic narrative of the Meditations, and we were now able to build 
on that by analyzing its structure." 



R. Kotnik: Teaching Descartes’ First Meditation With Digital Humanities: A Farewell From 
the Didactics of Philosophy 27. 

 

 

Descartes, R. (1996). Meditations on First Philosophy. Cambridge University Press. 
Detlefsen, K. (Ed.). (2013). Descartes’ Meditations: a critical guide. Cambridge University Press. 
Manley, D. B. &Taylor, C. S. (1996). Descartes' Meditations - Trilingual Edition. 

https://corescholar.libraries.wright.edu/philosophy/8 
Husserl, E. (1960). Cartesian Meditations. Martinus Nijhoff Publishers. 
Husserl, E. (1973). Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Martinus Nijhoff Publishers. 
Husserl, E. (2001). Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. Lectures on Transcendental Logic (Series 

Edmund Husserl Collected Works, Vol. 9., transl. by A. J. Steinbock). Kluwer Academic 
Publishers. 

Lennon, T. M. & Hickson Michael W. (2013). The skepticism of the First Meditation. In K. 
Detlefsen (Ed.), Descartes’ Meditations: a critical guide (pp. 3–24). Cambridge University Press. 

Miles, M. (2008). Descartes’s Method. In J. Broughton & J. Carriero (Eds.), A Companion to Descartes 
(pp.145–163). Blackwell Publishing. 

Perin, C. (2008). Descartes and the Legacy of Ancient Skepticism. In J. Broughton & J. Carriero 
(Eds.), A Companion to Descartes (pp. 52–64). Blackwell Publishing. 

Ramsay, S. & Rockwell, G. (2012). Developing Things: Notes toward an Epistemology of Building in 
the Digital Humanities. In M. K. Gold (Ed.), Debates in the Digital Humanities (pp. 75–84). 
University of Minnesota Press.  

Vlieghe, J. (2017). Phenomenology of Digital Media. In M. A. Peters (Ed.), Encyclopedia of Educational 
Philosophy and Theory (pp. 1795–1800). Springer.  

Williams, B. (1978). Descartes: The Project of Pure Enquiry. Penguin Books. 
Wilson, M. D. (1978). Descartes. Routledge & K. Paul. 
 
 
 
 
  



28 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

 
 
 
 







 

 

 
 

LEARNING TO PHILOSOPHIZE AS A 

NECESSARY CONDITION FOR 

CHANGE IN THE WORLD 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.2 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
ANDREJ ADAM 
Ravne na Koroškem School Center, Gimnazija Ravne, Ravne na Koroškem, Slovenia 
andrej.adam@guest.arnes.si 
 
In this paper, we start from Marx’s eleventh thesis on Feuerbach: 
“Philosophers have only interpreted the world in various ways; the 
point, however, is to change it.” We argue that the pursuit of 
philosophy for such change has become necessary: philosophizing 
is an essential part of such change because it implies opposition to 
constant adaptation to the circumstances required by economics. 
In this light, the work of Rudi Kotnik is part of the effort to bring 
about such a change. We rank him among the Slovenian pioneers 
who strived for the teaching of philosophy, where the teaching of 
philosophizing is at the forefront. However, for this to succeed, 
we need a more radical change in social and economic 
circumstances. Without it, philosophizing turns into an interesting 
didactic game, and the changes in consciousness and behaviour 
that this game brings are merely fleeting and mostly disappear in 
time. 

Keywords: 
philosophy of education, 
didactics of philosophy, 

critical thinking,  
practice,  

goals of philosophizing 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.2 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

UČENJE FILOZOFIRANJA KOT NUJEN 

POGOJ SPREMINJANJA SVETA 
   

 ANDREJ ADAM 
 Šolski center Ravne na Koroškem, Gimnazija Ravne, Ravne na Koroškem, Slovenija 

andrej.adam@guest.arnes.si 
  

Ključne besede: 
filozofija vzgoje,  
didaktika filozofije,  
kritično mišljenje,  
praksa,  
cilji filozofiranja  

 V prispevku izhajamo iz Marxove enajste teze o Feuerbachu: 
»Filozofi so svet samo različno interpretirali; gre pa za to, da ga 
spremenimo.« Trdimo, da je prizadevanje filozofije za takšno 
spremembo nujno, da je filozofiranje pomemben del takšne 
spremembe, ker implicira nasprotovanje nenehnega prilagajanja 
okoliščinam, ki jih zahteva ekonomija. V tej luči je delo Rudija 
Kotnika del prizadevanja za takšno spremembo. Prav njega 
uvrščamo med pionirje, ki so si v Sloveniji prizadevali za pouk 
filozofije, kjer je v ospredju poučevanje filozofiranja. V tem že 
lahko zaznamo praktični moment, o katerem govori enajsta teza 
o Feuerbachu. Toda brez korenitejše spremembe družbenih in 
ekonomskih okoliščin prizadevanje za spremembo učenja 
filozofije v filozofiranje ne more uspeti. Brez širših sprememb se 
filozofiranje spremeni v zanimivo didaktično igro, spremembe 
zavesti in ravnanja, ki jih ta igra prinese, pa so zgolj bežne in 
vpričo zahtev, ki jih prinaša življenje v danem sistemu, večinoma 
izginejo. 

 
 



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 33. 
 

 

1 Introduction 
 
This paper will rely on Marx’s eleventh thesis to Feuerbach: “The philosophers have 
only interpreted the world in various ways; the point is to change it.” We will show 
that pursuing philosophy for such a change has become necessary. Moreover, we 
will show that philosophizing is an essential part of such change, for a world in which 
people do not philosophize but always only adapt to the circumstances brought 
before by economics can only be a world of barbarism. In this light, the work of 
Rudi Kotnik – to whom we pay tribute with this paper, is already part of the effort 
for change that the Enlightenment tradition had in mind. Furthermore, we should 
classify him among the pioneers who strived for the teaching of philosophy in the 
Republic of Slovenia under the idea that teaching how to philosophize should be at 
the forefront instead of merely teaching and studying philosophy. 
 
But if we can already perceive in this the practical moment of which the eleventh 
thesis to Feuerbach speaks, it must also be said in the same breath that these efforts 
have remained halfway efforts. Without a broader change, i.e., changes in more 
general social and economic circumstances, the attempt to change the teaching of 
philosophy into philosophizing cannot succeed. Without more comprehensive 
changes, philosophizing just turns into an interesting didactic game – the changes in 
consciousness and behaviour that this game brings are merely fleeting: in the face of 
the demands life that in a given system brings, they necessarily disappear. 
 
The system we live in is, of course, capitalist. With the help of Annie Leonard and 
her Story of Stuff Project, we can say that this is a linear system of reproduction of 
everyday life. The consequence of this system is not only the increasing destruction 
of the environment and its resources but also that the people themselves are 
changing into resources and are exposed to destruction. The change of the world 
thus refers to the evolution of the linear system into sustainably oriented local 
circuits of the economy and other forms of everyday life. Such an organisation of 
daily economic life, however, requires people who can organise these circuits, who 
can cooperate with each other, discuss, and, usually on the grounds of free decisions, 
integrate into the life of the community. Such people can participate in the life of 
the community in more direct ways than is customary today. They can take back our 
government. However, they are only capable of this if they do not learn only 
philosophy but how to philosophize in schools. In this respect, philosophizing has 
a fundamental, vital meaning. Nowadays, it appears not only as a possibility but as a 



34 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

necessity. Moreover, it does not appear as a competence but as a human right and a 
fundamental condition for the democratic formation of consciousness, i.e., the 
consciousness of a member of some self-governing circuit or socio-economic cycle. 
 
2 The Allegory of the Cave 
 
Let’s start with Plato’s allegory of the cave. The essence of this famous allegory is 
the separation of the educated and uneducated persons. Uneducated persons are 
presented as prisoners with ties on their necks and legs. Their view (point of view) 
is limited to the cave's back wall, where they see only the shadows created by the 
puppeteers behind their backs. Therefore, uneducated people see shadows and 
believe in shadows (one could also say phantasms, illusions, conjectures, 
appearances, prejudices, dreams, false news, etc.). It is also said that an uneducated 
person is unwise, not only because he confuses appearance and reality due to his 
limitations, but because he gives real power to imitations (appearances, illusions) 
through his way of life and thinking so that reality itself becomes limited and unwise. 
It becomes an assumed reality. 
 
What does that mean? In the second book of Plato’s Republic (Plato, 1997), the 
literary characters Glaucon and Adeimantus remind Socrates of what the majority 
thinks about justice (morality). Whoever wants to be happy (thrive) must – according 
to the majority – create an appearance (i.e., shadows, illusions) of justice (or 
reputation for justice) while secretly, if he is wise, act unjustly (immorally). When 
most adopt such behaviour, it is very difficult to act differently. First, most people 
no longer think of a different course of action. Hypocrisy becomes a form of 
socialisation. Insofar as we say one thing (we create a false appearance) and do 
another, we create and always recreate (reproduce) such social conditions in which 
hypocritical people arise and prosper. Second, when unjust people appropriate the 
results of our work and undeservedly overtake us, justice becomes exhausting and 
naive. Adeimantus puts it this way: 
 
“But they tell me that an unjust person, who has secured for himself a reputation 
for justice, lives the life of god. Since, then, ´opinion forcibly overcomes truth´ and 
´controls happiness´ as the wise men say, I must surely turn entirely to it. I should 
create a facade of illusory virtue around me to deceive those who come near, but 
keep behind it the greedy and crafty fox of the wise Archilochus” (Plato 1997, 365b–
c). 



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 35. 
 

 

Therefore, appearance compels reality, forces even the truth and rules over 
happiness. From today’s point of view, the point of Plato’s Allegory of the Cave is 
perhaps that appearance “forces” social reality – in other words – that it has real 
effects, reflected in the ever-new production of hypocritical people, people acting 
solely on presumptions. The fundamental problem of hypocrisy is contradiction, 
which is structural. Someone who says one thing and does another is in constant 
conflict with himself. When there are many such people, when they predominate, 
shadows (assumptions, appearance, illusions, etc.) become the rule and settle into all 
the subsystems of social life. In what follows, we will address the question of the 
extent to which philosophy as philosophizing can oppose the dominance and 
expansion of this appearance with real effects in social life. However, since the 
appearance itself is real, this confrontation is nothing more than an attempt to 
change the world. 
 
3 Forcing the truth – an example 
 
To make it easier to understand the logic of forcing the truth, let us mention an 
example of such forcing, i.e., adapting school systems to the needs of the economy. 
It manifests itself in many different ways, but here, we only mention the requirement 
that the number of advertised enrolment places for students should correspond to 
the future economic needs of society. This logic is utterly self-evident in the minds 
of decision-makers and also in the minds of most people. Few people think that this 
is an illusion (bare assumption), which, because it is real and therefore determines 
the decisions and characters of people, violates the right of future generations to 
choose their own future. 
 
Therefore, the essence of this illusion or assumption is nothing but the forcing of 
the truth (reality) and domination over happiness. This perception forces young 
people to adapt to the competition for advertised study places, but not only to the 
competition, but to the reality that organises this competition and is almost 
exclusively regulated by employment opportunities, economic growth, and other 
economic indicators. In other words, it is self-evident to this logic that people’s lives 
and thinking are dominated by the materialism of petty worries. In this way, students 
enter the school system as uneducated and leave it as such. 
 
 



36 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

The materialism of petty worries is by no means foreign to Slovenians. In the history 
of the culture of the Slovenian people, a struggle has been fought since Prešeren’s 
time, which some call a cultural struggle, even though it is a struggle of the issue of 
petty materialism. Yet we are not reminded of this only by Prešeren, Cankar, 
Kosovel and other great names of Slovenian culture; this is an ancient, fundamental 
question of the human spirit. Thus, Christ already said the following famous words 
in the Gospel of Matthew (6:34): “Therefore do not worry about tomorrow, for 
tomorrow will worry about itself.” 
 
These are the words we can use to connect the phenomenon of petty materialism 
with the question of spirit and the question of trust. Trust manifests itself as trust in 
a fellow human being and in the community. If people are connected, if they care 
for each other, if they live in a well-ordered community, by trusting their fellow 
human beings, they will trust in society and in the future. They will not be afraid to 
fail or that they will be left without means of subsistence, because they can be sure 
that others will not leave them to an unfortunate fate. Petty materialism will not 
obsess them to the point of allowing it to influence their consciousness. 
 
Trust thus manifests itself not only as a social relationship but also as a psychological 
characteristic of people, of well-formed, cultured, educated people, those who are 
no longer prisoners in a cave. Slovenian poet Kosovel would say that it is a 
characteristic of people who, in themselves, feel the power and superiority of the 
soul. Their opposites, according to him, are people who are shackled and numb 
before matter. So they are the prisoners in a cave. So, when Kosovel talks about trust 
and materialism, he has in mind exactly what Christ had in mind when he said, 
“Therefore I tell you, do not worry about your life, what you will eat or drink; or 
about your body, what you will wear. Is not life more than food, and the body more 
than clothes?” (Matthew, 6:25). 
 
Kosovel’s discourse on trust and materialism has always been a critique of 
enslavement to petty materialism, which he says is “just a feeding trough of slops in 
which illegal traffickers and speculators /…/ seek food.” They are, in fact frightened 
beings who do not trust other people and the society in which they live. Because 
they are frightened of scarcity, they manically accumulate material goods, they 
compete and strive for resources, and so on. The consequence of this is the desire 
for power and dominance over others, which is also related to the means of 
subsistence (to deciding on their distribution) and to the distrust of others and fear 



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 37. 
 

 

of them. Such frightened people, petty materialists, are always worried about 
tomorrow. Kosovel would say that they are an evacuation of the spirit (as the title 
of his poem reads): they betray the spirit and kneel helplessly before matter. When 
they come to positions that require them to manage public funds, they always take 
care of themselves and their own. This means that they act exactly as educated 
people should not. The spirit, as a common will or a social bond, is not something 
sacred to them, it is not a holy or enlightened spirit, it is not a spirit to which we 
should surrender and thus internally free ourselves from petty worries and 
selfishness, but a spirit of limited, particular interests that are determined only by 
petty, materialistic concerns. 
 
In what follows, we will show that petty materialistic concerns and particular 
interests are a necessary and accompanying (i.e., systemic) phenomenon of 
capitalism. We could say that if we remember Marx, sociability (the social nature of 
people) in capitalism manifests itself in a form that opposes sociality itself – it 
manifests itself in the form of private, particular interests, as a private initiative in 
the name of profit, and so on. 
 

4 Linear or capitalist system of reproduction and consumption 
 

In one of the videos in her project, The Story of Stuff, Annie Leonard describes the 
capitalist socio-economic order as a linear system. She divides it into five phases: 
extraction of raw materials, material production, exchange, consumption and waste 
management. Because Annie Leonard is primarily an ecologist, her linearity is 
synonymous with (ecological) wastefulness, although she also mentions the equally 
wasteful exploitation of people. The wasteful treatment of the environment within 
the framework of the capitalist social order has become a great problem from the 
point of view of the survival of mankind and, thus, the external frontier of capitalist 
production. But, if the essence of capitalism is production, economic growth 
because of profit, then the socio-economic trends that provide profit – cheaper 
production and greater consumption – are necessary. 
 
Annie Leonard quotes the American analyst Victor Lebovin in her video: 
 
“Our enormously productive economy demands that we make consumption our 
way of life, that we convert the buying and use of goods into rituals, that we seek 
our spiritual satisfaction, our ego satisfaction in consumption. /.../ We need things 
consumed, burned, replaced and discarded at an ever-accelerating rate.” 



38 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

On this basis, Annie Leonard concludes that consumption and transformation of 
citizens into consumers are at the heart of a linear (capitalist) system of production. 
She concludes that we have become a nation of consumers. That this is our primary 
identity. We measure and demonstrate our values with how much we spend, how 
much goods we buy and consume. 
 
A similar story to Leonard’s is told by Adam Curtis in the first part of the four-part 
documentary cycle, Century of Self, titled “Happiness Machines.” He attributes a key 
role in turning citizens into consumers to Freud’s nephew from the US, Edward 
Bernays. Let’s take a look at some highlights from this documentary movie. 
 
Curtis mentions the danger of overproduction. The development of the capitalist 
economy had an unpleasant consequence, which is the result of competition in the 
so-called free market: the powerful capitalist machine actually began to produce 
mountains of consumer goods. At this point, Curtis says: 
 
“America’s corporations /…/ had come out of the war rich and powerful, but they 
had a growing worry. The system of mass production had flourished during the war 
and now millions of goods were pouring off production lines, that they were 
frightened of was the danger of overproduction, that there would come a point when 
people had enough goods and would simply stop buying. Up until that point, the 
majority of products were still sold to the masses on the basis of need. While the 
rich had long been used to luxury goods, for the millions of working class Americans 
most products were still advertised as necessities. Goods like shoes, stockings, even 
cars were promoted in functional terms, for their durability. The aim of the 
advertisements was simply to show people the products practical virtues, nothing 
more. What the corporations realized they had to do was transform the way the 
majority of Americans thought about products.” 
 
Like Leonard, who cites V. Lebov, Curtis cites a representative of the interests of 
capital: 
 
“One leading Wall Street banker, Paul Mazer of Leahman Brothers, was clear about 
what was necessary. We must shift America, he wrote, from needs to a desires 
culture. People must be trained to desire, to want new things even before the old 
had been entirely consumed. We must shape a new mentality in America. Man’s 
desires must overshadow his needs. Prior to that time there was no American 



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 39. 
 

 

consumer, there was the American worker. And there was the American owner. And 
they manufactured, and they saved and they ate what they had to and the people 
shopped for what they needed. And while the very rich may have bought things they 
didn’t need, most people did not. And Mazer envisioned a break with that, where 
you would have things that you didn’t actually need, but you wanted, as opposed to 
needed. And the man who would be at the center of changing that mentality for the 
corporations, was Edward Bernays.” 
 
Circumstances related to market competition and innovation have thus produced 
the phenomenon of consumerism. Even though the possibility of this change was 
systemically given and may not have been necessary for citizens to start to turn into 
consumers, the force that would have stopped such a trend at the time was either 
absent or too weak. 
 
“Bernays’ actions fascinated American corporations. /…/ In 1927 an American 
journalist wrote: A change has come over our democracy, it is called 
consumptionism. The American citizens first importance to his country is now no 
longer that of citizen, but that of consumer.” 
 
Then, in 1928, a president who agreed with Bernays came to power. President 
Hoover was the first politician to articulate the idea that consumerism would become 
the central motor of American life. After he was elected, he told a group of 
advertisers and public relations men: “You Have taken over the job of creating desire 
and have transformed people into constantly moving happiness machines. Machines 
which have become the key to economic progress.” What was beginning to emerge 
in the 1920s was a new idea of how to run mass democracy. At its heart was the 
consuming self, which not only made the economy work but was also happy and 
docile and so created a stable society. Bernays had to create a new type of customer. 
 
This side of the negative consequences of capitalism was excellently articulated a 
generation before Annie Leonard and Adam Curtis by Herbert Marcuse, in his 
famous book One Dimensional Man. 
 
According to Marcuse, as written by Thomas F. Wall in his book Thinking Critically 
About Philosophical Problems, capitalism actually succeeds in always creating new needs, 
desires, and ways of enjoyment. So, a capitalist consumer society does transform 



40 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

citizens into consumers. Let us quote an excerpt from Wall’s book concerning 
Marcuse: 
 
“In consumer society, people make and buy things that they really do not need, thus 
fuelling the economy to create more and more such goods. New technology has 
allowed for the dramatically increased production of ever new and enticing products. 
Cars, electrical appliances, computers, fancy clothes, travel, and so on are readily 
accessible to the masses because they can be cheaply and efficiently produced. In 
the midst of this plenty, workers no longer feel exploited by capitalism. Instead, they 
have become a willing part of the system itself. /…/ 
 
The trouble with this, for Marcuse, is that workers have come to identify themselves 
with the products that meet only one dimension of their nature. The materialism 
that results from the success of capitalism may supply workers with food and 
clothing, toys and entertainment, /…/ but it leaves the worker´s truly essential needs 
unmet” (Wall, 2001, p. 481–2).  
 
So we are back to the materialism of petty worries. According to Marcuse, the 
success of capitalist production and consumerism has the consequence that the 
worker does not decide what is produced. Deciding on crucial issues is still in the 
possession of the capitalist class: 
 
“What is produced is determined by others – the capitalists. The workers are 
brainwashed by the media to believe that they really need such items to be happy, all 
the while putting more and more money into the hands of those who own the means 
of production. Once again, workers are exploited by the system; only now they don’t 
even know it. Once again, the evils of capitalism have robbed the workers of their 
very soul; only now they do not even recognize its absence” (Wall, 2001, p. 482). 
 
5 Capitalism and democracy 
 
We may have come to the point where it is worth noting the contradiction to which 
employees in the capitalist production system are exposed. On the one hand, the 
compulsion of competition between capitalists leads to innovation and, at the same 
time, to the accompanying desire of capitalists for the workers they employ to 
behave ascetically in the workplace and at home. However, because innovation in 
the capitalist system cannot be curbed (because of the demand for increasing surplus 



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 41. 
 

 

value and economic growth), this leads to unforeseen but necessary consequences: 
massive overproduction. This triggers a new wave of worker conditioning: the 
creation of consumers. The unexpected consequence of this creation is the changing 
of people’s consciousness, the transformation of citizens into consumers, into one-
dimensional beings. 
 
The key characteristic for this change, if we return to the allegory of the cave, is the 
growth of a new subjectivity, which we have said is only a form of unexplored life, 
a form of sheepishly following the majority, agreeing to contradictory beliefs and 
contradictory ways of life, living in the name of collective hallucinations, satisfaction 
with the materialism of petty worries and so on. To this list, we can now add agreeing 
to change citizens into consumers, the (involuntary) acceptance of transformation 
into moving machines of happiness, into one-dimensional beings, misidentification 
of social needs with consumer desires, and above all, passive, lazy, indifferent, and 
reckless agreement to the very trends of changing consciousness, which is further 
reflected in the acceptance of uncertainty of everyday life, in the acceptance of guilt 
for economic failure or for unsuccessful participation in consumption. 
 
The consumer who is acting as a necessary condition for the functioning of 
capitalism is therefore limited and alienated from what he might be in a better-
ordered society. As such, he is exposed to conscious manipulation that deters him 
from making decisions about his own life, which ruins the will to make such 
decisions. Such conscious manipulation is precisely Bernays’s, who, as Curtis says, 
 
“/…/ by stimulating people’s inner desires and then sating them with consumer 
products was creating a new way to manage the irrational force of the masses. He 
called it ‘The engineering of consent’. (For Bernays) Democracy /.../ was a 
wonderful concept, but /.../ he (did not) felt that all those publics out there had 
reliable judgment, and that they very easily might vote for the wrong man or want 
the wrong thing; so that they had to be guided from above. It’s enlightened 
despotism in a sense. You appeal to their desires and unrecognized longings, that 
sort of thing. That you can tap into their deepest desires or their deepest fears and 
use that to your own purposes.” 
 
  



42 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Curtis then continues that in the 1920s, a new idea of running a mass democracy 
began to emerge. At the very core of this democracy was the consumer self, which 
not only propelled the economy but was happy and reassured and thus formed a 
stable society: 
 
“/.../ Bernays /.../ concept of managing the masses takes the idea of democracy and 
turns it into a palliative, it turns it into giving people some kind of feel good 
medication that will respond to an immediate pain or immediate yearning, but will 
not alter the objective circumstances one iota. The idea of democracy at it’s heart 
was about changing the relations of power that had governed the world for so long; 
and Bernays’ concept of democracy was one of maintaining the relations of power, 
even if it meant that one needed to stimulate the psychological lives of the public. 
And in fact, in his mind that is what was necessary. That if you can keep stimulating 
the irrational self then leadership can go on doing what it wants to do.” 
 
All these trends, which form a contradictory context of everyday life that “forces” 
reality into contradictions, remain unexplored from the point of view of the masses. 
This also leaves the lives of individuals who, as they grow up, enter into 
contradictory contexts and accept their blind dictation unexplored. This is mainly 
due to the lack of social status of critical thinking or because critical thinking is 
changing into its appearance – we can remind ourselves only of the many school and 
extracurricular projects that take place in the name of critical thinking, understood 
as a tool for creating a flexible workforce or tool for adapting to the reality created 
and determined by economic goals. 
 
Flexibility, for example, is just another name for accepting reality, which is blindly 
and rapidly changing under the pressure of innovation. But do we have to accept 
such a reality for granted? Is it self-evident that we want to be flexible? A young 
person, if he did not receive a quality education, most often simply adopts such and 
similar notions from his environment: he listens to parents, peers, the media, 
teachers, and non-governmental organisations. But parents, peers, the media, 
teachers and non-governmental organisations themselves live in the same 
contradictory context, of which they are most often unaware of and lack the 
imagination and will to step out of that context. This shows that the contradictory 
trends of social reality are already given, and because they are given, they are 
unconscious. Why are they unconscious? Because the assumptions on which they 
are based and their consequences remain ill-considered. Namely, trends create 



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 43. 
 

 

notions (I will attend a critical literacy course so that one day I will be liked by the 
managers and that I will be a happy, flexible being) that mimic reasonable and 
conscious reasoning. But would a reasonable worker want to become flexible if it 
benefits business owners, yet means an uncertain life full of worries about the future 
for him? Agreeing to flexibility is therefore the result of blindness, the result of 
limited vision; it is an act characteristic of a prisoner in the cave. Above, we have 
attributed this blindness precisely to the effects of a contradictory context or 
contradictory social structure that affects the consciousness of individuals. By 
turning citizens into consumers (or by creating a lazy consciousness, insofar as 
laziness manifests itself as unwillingness to analyse contradictory trends), the 
possibility that we will remain blind to these assumptions is significantly increased. 
Thus, we get stuck in the life that is given to us: we live happily, except our own lives 
remain unexplored. 
 
In this way, the circle is closed. People with a new subjectivity do not actually see 
the truth, do not see the trends and necessities within which goods are produced in 
the capitalist mode of production, nor do they see how their own consciousnesses 
(expectations, needs, desires) are produced at the same time. In particular, they do 
not see the contradictions of the conditioning to which they are exposed; they do 
not see that reality itself is contradictory because of the necessities of the capitalist 
system. They do not see this because they are blinded, because they are fighting – 
like Plato said – for shadows. They don’t see this because they live in a world of 
appearances and believe in those appearances. Namely, the capitalist system itself 
constantly produces a virtual reality, which as such is shown to people, and at the 
same time obscures the functioning of the structure (or “grammar”) of the system 
beyond appearances, which – as we have seen – constantly comes into various 
contradictions; contradictions of the structure itself. 
 
6 Conclusion: Capitalism, school, and philosophy 
 
According to what was written above, the task of the school and the task of 
philosophy is to educate people or to change uneducated people into educated ones. 
Such upbringing has several aspects. 
 
With the vocabulary of authors from the field of critical thinking, the path to shaping 
educated people is teaching insofar as this differs from instilling beliefs (through 
indoctrination). Namely, teaching the manner of performing this activity is essential, 



44 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

and is based on the assumption that students are potentially reasonable persons and 
that they will accept beliefs on the basis of reasonable reasons. Teaching is, therefore 
a rational enterprise and, as such, a condition for freedom of spirit. 
 
Harvey Siegel, for example, argues that the goal of teaching (shaping educated 
people) is to develop critical thinking, defined as an interweaving of skills and 
aspirations. Such a definition 
 
“/…/ goes far beyond the skills for evaluating claims and basically contains certain 
dispositions, habits of mind, and character traits. Disposition to think critically – that 
is, to use appropriate criteria to evaluate claims and actions and also to respect beliefs 
and actions driven by reason – is perhaps the most important component of critical 
thinking” (Siegel, 1988, p. 7). 
 
In Siegel’s conceptualisation of critical thinking, this component is characterised by 
the term “critical spirit,” which refers to a complex of dispositions, attitudes, habits 
of mind, and character traits. It therefore includes dispositions (e.g., a tendency to 
seek reasons and evidence in passing judgments or a tendency to careful appraisal of 
these reasons); attitudes (e.g., respect for truth and respect for the importance of 
reasoned judgement, but also rejection of bias, arbitrariness, excuses, illusions and 
everything else that hinders the proper use of reasonable judgement); habits of mind 
that agree with these dispositions and attitudes (for example, search for reasons, 
mature reflection on the principles of reasonable assessment, critical investigation of 
the proposed reasons, and impartial and unselfish assessment of these reasons); and 
character traits that are consistent with all of that (Siegel, 1997, p. 35–6). 
 
When it comes to educating people, when it comes to turning prisoners from the 
cave into free citizens, Siegel’s reflection is important. Equally important, in fact, and 
very similar at key points, is the reflection of the Slovene pioneers (therefore also 
Rudi Kotnik) on the didactic change from learning philosophy to philosophizing. 
But at the same time, it is insufficient. It lacks a step that refers to the production of 
dispositions, attitudes, habits of mind and character traits. Namely, all these will 
develop not only through individual exercises in critical thinking but also through 
simultaneous social practice (changing the world) in appropriate collectives. Why do 
we claim this? 
 
 



A. Adam: Learning to Philosophize as a Necessary Condition for Change in the World 45. 
 

 

The reason is, as we have seen, simple. Mere exercises in critical thinking or in 
Socratic discussion can otherwise contribute to an open-hearted search for the best 
solutions to a given issue. In this, they differ from, if we remember Plato, the 
sophistic desire to win the debate, the use of arguments to turn citizens into 
consumers, and so on. But young people, who have shown themselves best in 
Socratic discussion (critical thinking) during their schooling, who have learned to 
listen to different points of view and give them priority over their own, if they have 
proved to be better argued, must sooner or later enter the reality as it is, to the labour 
market with all the contradictions, some of which we have presented above. Because, 
as we have seen, that reality (which is contradictory) has the power to force (shape) 
consciousness, young people, left to their own devices, can hardly resist and maintain 
the critical spirit acquired in school. Such a spirit can be nurtured only in a context 
that actually allows that, in a context that actually allows everyone to decide on the 
rules of living together in society. Such a context presupposes some form of direct 
democracy and also the possibility of deciding about our economic life. That means 
that such a context must ensure a reasonable discussion of needs, desires, 
consumption, and citizenship. If someone else changes our needs into desires, 
transforms us into consumers or machines of happiness, we have no power over 
ourselves, and we are not free in the true sense of the word. That is why the public 
debate on needs and desires should restore freedom in the true sense. The 
responsibility for training for such public debate must be the goal of public 
education, which must educate individuals who are able to be free in the true sense 
of the word. Such individuals are actually able to choose the way of life in a 
community and to a community (within the limits of previously considered social 
needs and not artificially created desires). 
 
 
References 
 
Curtis, A. (2002). The Century of Self. Happiness Machines, ep. 1. [Video]. Retrieved from: 

https://www.youtube.com/watch?v=DnPmg0R1M04 (2 June 2021) 
Leonard, A. Story of Stuff Project. [Video] (2 June 2021) Retrieved: https://www.storyofstuff.org/ 
Siegel, H. (1988). Educating Reason: Rationality, Critical Thinking, and Education. Routledge. 
Siegel, H. (1997). Rationality Redeemed? Further Dialogues on an Educational Ideal. Routledge. 
Plato (1997). Complete Works. J. Cooper & D. S. Hutchinson (Eds.). Hackett Publishing Company. 
Wall, T. F. (2001). Thinking Critically about Philosophical Problems. Wadsworth – Thomas Learning. 
 
 
 



46 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

 
 
 
 



 

 

 
 

KRITIČNO MIŠLJENJE IN VRLINSKA 

EPISTEMOLOGIJA: PRESEČIŠČE 

KOGNICIJE IN ZNAČAJA 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.3 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 

SMILJANA GARTNER,1, 2 TOMISLAV ČOP3 
1 Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
smiljana.gartner@um.si 
2 Univerza v Mariboru, Pedagoška fakulteta, Maribor, Slovenija 
smiljana.gartner@um.si 
3 Univerza na Reki, Filozofska fakulteta, Reka, Hrvaška 
tcop1@ffri.uniri.hr 
 
Izhajajoč iz filozofske tradicije, zlasti Aristotelove, so intelektualne 
vrline povezane z odgovornostjo spoznavnega subjekta, saj so del 
racionalnega dela duše in predstavljajo metode, s katerimi ljudje 
pridejo do resnice. Intelektualne vrline so tako odličnosti v 
mišljenju. V izobraževalnih sistemih se v  njihovi dokumentaciji 
(učni načrti, učni cilji idr.) poudarja razvoj epistemičnih 
in/oziroma intelektualnih, spoznavnih, razumskih vrlin. 
Vprašanje je, katere intelektualne vrline naj krepimo, kako jih 
razvijamo ter kakšno vlogo ima pri tem kritično mišljenje. V 
pričujočem poglavju tako obravnavamo: (i) če je, kakšna je 
povezava med kritičnim mišljenjem ter intelektualnimi in 
spoznavnimi vrlinami, tj. ali s kritičnim mišljenjem spodbujamo 
intelektualne in spoznavne vrline, in (ii) ali je kritično mišljenje 
pogoj za njihovo oblikovanje oz. ali so te vrline pogoj za 
učinkovito rabo kritičnega mišljenja. Na podlagi analize 
ugotavljamo, da kritično mišljenje vključuje več elementov 
spoznavnih vrlin, vendar ga ni mogoče reducirati na eno samo 
vrlino. 

Ključne besede:  
kritično mišljenje,  

vrlinska epistemologija, 
spoznavne in intelektualne 

vrline,  
dispozicije,  

izobraževanje 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.3 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

CRITICAL THINKING AND 

EPISTEMIC VIRTUES:  
THE INTERSECTION OF  

COGNITION AND CHARACTER 
   

 SMILJANA GARTNER,1, 2 TOMISLAV ČOP3 
 1 University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 

smiljana.gartner@um.si 
2 University of Maribor, Faculty of Education, Maribor, Slovenia 

smiljana.gartner@um.si 
3 University of Rijeka, Faculty of Humanities and Social Sciences, Rijeka, Croatia 

tcop1@ffri.uniri.hr 
  

Keywords: 
critical thinking,  
virtue epistemology, 
epistemic, 
intellectual virtues, 
dispositions,  
education 

 Originating from a philosophical tradition that dates back to 
Aristotle, intellectual virtues are part of the rational part of the 
soul and the methods by which people arrive at the truth. In the 
process of developing educational documentation, including 
curricula and learning objectives, the educational system places 
emphasis on fostering and cultivating intellectual virtues through 
both teaching and practice. This raises several key questions: 
which intellectual virtues ought to be prioritised, how they ought 
to be developed, and what role critical thinking plays in this 
process. In this chapter, we examine the connection between 
critical thinking and intellectual virtues: whether critical thinking 
promotes their development; whether critical thinking is a 
condition for intellectual virtues, and whether virtues are a 
condition for the effective use of critical thinking. Based on our 
analysis, we argue that while critical thinking encompasses 
multiple elements of epistemic virtue, it cannot be reduced to any 
single virtue. 

 
 



S. Gartner, T. Čop: Kritično mišljenje in vrlinska epistemologija: presečišče kognicije in značaja 49. 
 

 

1 Uvod 
 
V izobraževanju, v sodobni filozofiji, pa tudi pri drugih vedah zavzema pojem 
kritičnega mišljenja pomembno, če ne celo osrednje mesto, saj predstavlja eno izmed 
ključnih kompetenc posameznika za delovanje v pluralni in kompleksni družbi. 
Intelektualne vrline lahko razumemo, če sledimo Aristotelu, kot odličnosti v/pri 
mišljenju in so del racionalnega dela duše; so metoda, po kateri ljudje pridejo do 
resnice, a danes opis pojma to presega, saj vključuje refleksijo, odprtost mišljenja, 
presojanje, moralno in epistemično odgovornost.  Pri pripravi dokumentacije 
kurikula in ciljev se izobraževalni sistem osredotoča na mišljenje in delovanje v smeri 
poučevanja ter pridobivanja intelektualnih vrlin, kar je v nasprotju z usmeritvijo, ki 
jo zagovarja Kotnik (2007) – trdi, da lahko zgolj holistični pristop, zasnovan na 
izkustvenem učenju, in individualno spremljanje posameznikov vodita do 
kompetentnih posameznikov, pri tem pa se izognemo neposrečenemu izrazu ali celo 
napačni uporabi pojma kompetenca. Ko pri kurikularni zasnovi vemo, kaj želimo 
doseči in kako, lahko pridejo v ospredje tudi včasih zanemarjeni elementi procesno-
razvojnega kurikula. Kotnik tako razjasni, da je pristop kurikularnih prenov, da so 
kritično mišljenje, epistemične vrline in drugo kompetence, ki jih morajo učenci, 
dijaki in študenti pridobiti tekom učenega procesa, napačen pristop. Tudi pri 
pristopu k razumevanju kritičnega mišljenja zagovarja holističen pristop, saj trdi, da 
moramo razumeti kritično mišljenje pri pouku filozofije kot reflektiran pristop, kjer 
preprosto povedano stvari ne jemljemo kot samoumevne, temveč se ukvarjamo z 
vsemi stvarmi, v katere lahko dvomimo. Pa vendar, če sledimo Kotnikovemu 
modusu operandi, se moramo najprej vprašati, kaj je kritično mišljenje, šele nato, 
kako doseči njegovo učinkovitost. Torej, ali je kritično mišljenje mogoče razumeti 
kot epistemološko vrlino, kot stabilno in zanesljivo lastnost značaja, ki prispeva k 
doseganju resnice in epistemološke odličnosti.  
 
V zadnjih desetletjih se je v okviru epistemologije razvila smer, imenovana vrlinska 
epistemologija, ki poskuša epistemološke pojme, kot so védenje, upravičenost in 
resnica, razumeti skozi prizmo lastnosti in vrlin subjekta, ki spoznava. Za izhodišče 
bomo vzeli trditev S. Prijić-Samaržije:  
 
»Glede na to, da obravnavamo vprašanje epistemične značilnosti kritičnega 
mišljenja, bi se obe strani [reliabilisti in responsibilisti] strinjali, da gre za vrlino – 
bodisi da je kritično mišljenje zanesljiva dispozicija, ki vodi k resnici, bodisi da je 



50 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

intelektualna lastnost epistemičnega značaja, ki si zasluži, da ji pripišemo status 
vrline.« (Prijić-Samaržija, 2020, 7) 
 
Prijić-Samaržija torej trdi, da je kritično mišljenje samo po sebi epistemična vrlina, 
saj vključuje tako zanesljive kognitivne procese kot tudi intelektualne značajske 
lastnosti, ki usmerjajo posameznika k resnici. Vendar se ob tem poraja vprašanje, ali 
takšno poistovetenje zadošča, da bi razumeli kritično mišljenje kot vrlino v strogem 
epistemološkem smislu, tj. ali s kritičnim mišljenjem spodbujamo te vrline, ali je 
kritično mišljenje pogoj za njih, ali so vrline pogoj za učinkovito rabo kritičnega 
mišljenja. Čeprav sta epistemologija vrlin in kritično mišljenje pogosto obravnavana 
ločeno, ta prispevek ponuja celostno analizo njunega razmerja ter pokaže, da kritično 
mišljenje ni zgolj ena izmed epistemičnih vrlin, temveč refleksivna praksa, ki jih 
uteleša in presega. 
 
2 Intelektualne vrline in kritiško mišljenje 
 
Vrlinska epistemologija 
 
Zelo široka opredelitev spoznavnih (intelektualnih) vrlin je po Strahovniku: »... so 
lastnosti (sposobnosti, dispozicije, naučene navade, osebnostne značilnosti ...) 
posameznikov, ki jim pomagajo pri uresničevanju njihovih spoznavnih ciljev 
(resničnih prepričanj o svetu, vedenja, znanja, razumevanja, modrosti ...).« 
(Strahovnik, 2004) Intelektualne (spoznavne, epistemične) vrline so tako ključne za 
doseganje in spoznanje resnice ter modrosti. A začeti moramo na začetku. Pri 
predhodniku vrlinske epistemologije, pri Aristotelu. Aristotel v Nikomahovi etiki 
(Arist., EN, 1103–1139a) govori o dveh delih duše, o razumskem in nerazumskem 
delu, posledično tudi o različnih vrstah duševnih vrlin, o nravstvenih in razumskih 
vrlinah.  
 
Razumski del duše, ki ima razum v sebi, se prav tako deli na dva dela:  
 
− na spoznavni del razumskega dela duše, kjer s pomočjo teoretičnega in 

razglabljajočega razmišljanja spoznavamo oblike bivajočega, katerih počela so 
nespremenljiva; dejavnost tukaj je teoretično, razglabljajoče razmišljanje; 

− na ocenjevalni, preudarni, premišljevalni del razumskega dela duše, kjer s 
pomočjo praktičnega, dejavnostnega, proizvodnega razmišljanja spoznavamo 



S. Gartner, T. Čop: Kritično mišljenje in vrlinska epistemologija: presečišče kognicije in značaja 51. 
 

 

oblike bivajočega, katerih počela so spremenljiva; dejavnost tukaj je praktično, 
dejavnostno, proizvodno razmišljanje. 

 
Prvemu Aristotel pripiše modrost kot vrlino, drugemu pa pametnost. Aristotel se 
tukaj ne ustavi, saj govori tudi o petih zmožnostih, ki jih lahko razumemo kot 
intelektualne vrline, »na osnovi katerih se duša po trditvi ali zanikanju dokoplje do 
spoznanja resnice« (Arist., EN, 1139b), in sicer:  
 
− episteme (vedenje, znanje, znanstvena modrost): znanje, ki temelji na izkustvu 

(indukcija) ali sklepanju (silogizem), tj. na dokazih, na logiki, na tem, kar je nujno 
in splošno; 

− techne (spretnost, tehniško znanje, umetnost): praktično znanje, ki vključuje 
umetnost, ta pa ustvarjanje oz. zmožnost umskega proizvajanja, ki je pravilno 
usmerjena; 

− phronesis (pametnost, preudarnost, praktična modrost): sposobnost pravilnega 
presojanja v praktičnih zadevah; 

− sofia ((filozofska) modrost): teoretično znanje in razumevanje najvišjih resnic, je 
zanesljivo spoznanje o samih počelih in o tem, kaj se da izvajati iz počel; v 
navedenem primeru označujemo z izrazom »modrost« najpopolnejšo stopnjo 
znanja; Aristotel filozofsko modrost označi kot krono znanosti, ker se ukvarja 
le z najbolj vzvišenimi stvarmi in povezuje episteme in nous; 

− nous (razum, intelekt, intuitivni razum): intuitivno razumevanje temeljnih načel 
in resnic; je zmožen spoznati izhodiščna počela.1 

 
Za Aristotela so (intelektualne in nravne oz. moralne) vrline zadržanja: »Pametnost 
je pravilno razumsko zadržanje v dejanjih, ki so lahko za človeka dobra ali zla.« 
(Arist., EN, 1140b). To zadržanje pa je plod premišljevanja, ki pomeni, da iščemo in 
logično sklepamo. Aristotel tako poveže kritično mišljenje, intelektualne vrline, 
moralne vrline in končni smoter človeka. Pravilno razmišljanje še namreč ne pomeni, 
da dobro razmišljamo, je pa pravilno razmišljanje nujni pogoj za dobro razmišljanje. 
Namreč,  “lahko npr. nezmeren in zloben človek po pravilnem sklepanju doseže cilj, 
ki si ga je zastavil, toda čeprav je pravilno razmišljal, je s tem ustvaril neko zlo.” 
(Arist., EN, 1142b). Če dosežemo dobro po napačni poti, kar je tudi naključje, prav 
tako ne govorimo o dobrem razmišljanju. Dober premislek pomeni pravilno 

 
1 Aristotel omenja tudi druge intelektualne vrline: modrost, bistrost, pametnost (Arist. EN, 1103a) in tudi pozornost, 
izkušenost (Arist. EN, VI, 1143a).  



52 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

premišljanje, ki teži k nečemu, kar je dobro. Aristotel tako v svoji “vrlinski 
epistemologiji” povezuje odločanje z razumom, razmišljanjem in nravstvenim 
zadržanjem. Če njegovim intelektualnim vrlinam dodamo še nravstvene, le-te 
pomagajo posamezniku pri pravilnem in dobrem razmišljanju, odločanju in 
delovanju v različnih situacijah. Omogočajo mu torej, da je pri tem avtonomen. 
Intelektualne vrline so tako kot nravstvene nujne za doseganje eudaimonije, so torej 
nujne za doseganje srečnosti, polnega Življenja. A kako? Aristotel nameni kar nekaj 
prostora o doseganju nravstvenih vrlin, ne pa toliko o doseganju intelektualnih 
(razumskih) vrlin. Trdi sicer, da se nravstvene vrline oblikujejo s ponavljanjem 
dejanj, iz katerih so oblikovane, torej kot posledica navade (ethos), intelektualne 
vrline pa se oblikujejo z učenjem, ki zahteva čas in izkušnje, a obema je skupna 
zahteva po intencionalnosti, kjer ima izobraževanje ključno vlogo.  
 
Z vrlinsko epistemologijo so se filozofi pričeli intenzivno ukvarjati v osemdesetih 
letih dvajsetega stoletja, ko so poskušali povezati razkorak med spoznavnim 
internalizmom in eksternalizmom. Razkorak je viden pri odgovoru na vprašanje, kaj 
šteje za upravičeno prepričanje. Če menimo, da morajo biti vsi dejavniki, ki 
prispevajo k upravičenosti prepričanja, dostopni spoznavnemu subjektu, potem nam 
je blizu spoznavni internalizem, ki trdi, da ima posameznik zmožnost osebnega 
zavedanja, tj. razumeti in ovrednotiti razloge za svoja prepričanja. Če pa menimo, da 
temu ni tako, tj. da spoznavnemu subjektu ni potrebno oz. ni mogoče imeti 
introspektivnega dostopa do vseh relevantnih elementov, potem nam je bliže 
spoznavni eksternalizem, ki trdi, da je dovolj, da smo prišli do spoznanja po 
zanesljivi poti. Pri zagovoru ene ali druge teorije so avtorji v svoje razlage vključevali 
različne spoznavne (intelektualne) vrline, kjer imajo včasih celo vsebinsko podobne 
vrline različna poimenovanja. L. Zagzebski govori o radovednosti, intelektualni 
skromnosti2, vedoželjnosti in miselni odprtosti. R. C. Roberts in W. J. Wood o 
ljubezni do modrosti, avtonomiji, intelektualni skromnosti, intelektualni previdnosti, 
intelektualnemu pogumu, intelektualni radodarnosti, praktični modrosti in 
odločnosti/stabilnosti. E. Sosa in J. Greco pa naštevata naslednje vrline: moč 
razmišljanja, logična intuicija, spomin, zaznava, logično sklepanje, introspekcija. 
Montmarquet našteje nepristranskost, intelektualni pogum (ki vključuje tudi miselno 
odprtost), intelektualno treznost (ki je po opisu podobna intelektualni previdnosti) 
in spoznavno vestnost (pravilno iskanje resnice in izogibanje zmotam). Na podlagi 

 
2 Ang. intelectual humility, ki bi se lahko prevajal kot ponižnost. A ponižnost ima lahko pridih podrejenosti, tako da 
je primernejši izraz skromnost. 



S. Gartner, T. Čop: Kritično mišljenje in vrlinska epistemologija: presečišče kognicije in značaja 53. 
 

 

raznovrstnih vrlin, utemeljitev ter razlag je L. Code (1984; v Watson 2015) utemeljila 
naredila razliko med vrlinskim reliabilizmom in vrlinskim responsibilizmom. 
 
Za vrlinske reliabiliste, kamor umeščamo E. Soso in J. Greca, so epistemične vrline 
veščine, spoznavne zmožnosti, spoznavne sposobnosti in spretnosti, ki omogočajo 
posamezniku učinkovito kognitivno delovanje, tj. da pride do resničnega prepričanja, 
vedenja, modrosti. Zelo splošna opredelitev »je lastnost, ki pomaga maksimirati 
presežek resnice nad zmoto.« (Sosa, 1991, 225). Za J. Greca pa: »Mehanizem M za 
ustvarjanje in/ali ohranjanje prepričanj je kognitivna vrlina, če in samo če je M 
sposobnost verjeti propozicijam in se izogniti verjeti napačnim propozicijam znotraj 
polja propozicij F, ko je posameznik v sklopu okoliščin.« (Greco, 1993, 418). Zanj 
so tako kognitivne vrline zanesljive spoznavne zmožnosti, so mehanizmi in stabilne 
dispozicije, ki vodijo do resničnih prepričanj. To so lahko zaznava, spomin, 
introspekcija, a ni dovolj zgolj zanesljivost, temveč tudi epistemična odgovornost. 
To pomeni, da moramo uporabljati kognitivne vrline odgovorno, aktivno in 
intencionalno. Intelektualna vrlina je tudi pri E. Sosi, ki ne vključuje epistemične 
odgovornosti, sposobnost, ki spoznavnemu subjektu omogoča: »da na določenem 
polju propozicij F in v pogojih C večinoma doseže resnico in se izogne zmoti.« (Sosa, 
1993, 82). Če želimo priti do upravičenega prepričanja, ki lahko vodi do resnice, 
moramo torej po mnenju vrlinskih reliabilistov zagotoviti, da imamo zanesljive 
mehanizme za oblikovanje prepričanj. Resnično prepričanje je namreč rezultat 
akterjevih zanesljivih kognitivnih zmožnosti. 
 
Na drugi strani pa imamo vrlinske responsibiliste (L. Zagzebski, J. Baehr, R. C. 
Roberts, W. J. Wood), pri katerih intelektualne vrline temeljijo na značaju in so 
podobne moralnim značajskim vrlinam. Zagzebski trdi, da je vrlina pridobljena 
odličnost (ni naravna sposobnost, ni veščina), ki vključuje motivacijsko 
komponento. Vrline so “vse oblike motivacij za kognitivni stik z realnostjo.” 
(Zagzebski, 1996, 167). J. Beahr, R. C. Roberts, W. J. Woods poudarjajo, da 
intelektualne vrline niso zgolj potencialne značajske lastnosti, temveč jih je treba 
aktivno razvijati in udejanjati v vsakdanjem intelektualnem delovanju. To pomeni, 
da je vzgoja intelektualnega značaja spoznavnega subjekta bistven element. Z 
značajskimi lastnostmi spoznavajočega želimo izboljšati posameznikov epistemični 
položaj, zato responsibilizem trdi, da sta odgovornost in motivacija spoznavajočega, 
da išče resnico in se izogiba zmotam. Epistemične vrline niso dane zmožnosti, 
temveč jih pridobimo s pomočjo izobraževanja, refleksije in prakse. Zato je cilj, da 
oblikujemo naš vrlinski epistemični značaj, ki vodi k odgovornemu oblikovanju 



54 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

prepričanj. Kot opozarja Battaly (2008), prav ta etična komponenta daje 
epistemologiji vrlin moč, da ponovno poveže spoznanje, značaj in odgovornost – tri 
kategorije, ki so bile v moderni filozofiji pogosto ločene. 
 
Do sedaj smo govorili o vrlinski epistemologiji; Aristotel imenuje vrline, ki vodijo 
do spoznave resnice, razumske vrline. Hkrati pa se nam pojavljajo poimenovanja 
spoznavne vrline in intelektualne vrline. Lahko jih uporabimo kot sinonim, lahko pa jih 
glede na zgornjo opredelitev, tj. vrlinskega responsibilizma in vrlinskega reliabilizma, 
ločimo. O spoznavnih vrlinah bi govorili reliabilisti, saj so vrline povezane z 
delovanjem spoznavnih zmožnosti, ki prispevajo k zanesljivemu pridobivanju 
znanja. V primeru, da govorimo o vrlinah kot o značajskih lastnostih dobrega 
misleca, pa bi jih lahko imenovali intelektualne vrline, v nekaterih primerih naletimo 
tudi na poimenovanje moralno-intelektualne lastnosti. 
 
Vrlinska epistemologija torej poskuša preseči razkorak med spoznavnim 
internalizmom in eksternalizmom. Vendar pa podrobnejša analiza dveh osrednjih 
pristopov k vrlinski epistemologiji kaže, da se ta razkorak v določeni meri ohranja. 
Reliabilistični vrlinski epistemologi izhajajo iz koncepta spoznavnih zmožnosti 
(»zmožnostne vrline«), torej zanesljivih kognitivnih zmožnosti, kot so zaznava, 
spomin in logično sklepanje. Njihov pristop je tesno povezan z zgodnejšimi 
eksternalističnimi epistemologijami. Nasprotno pa responsibilistični epistemologi 
razumejo intelektualne vrline kot značajske lastnosti, na primer vestnost, odprtost 
misli in intelektualna poštenost ter radovednost. Te vrline označujejo kot značajske 
vrline, saj ne temeljijo zgolj na naravnih kognitivnih sposobnostih, temveč na 
njihovem zavestnem oblikovanju v procesu spoznavanja. Ta pristop je vsebinsko 
bližji internalističnim stališčem v epistemologiji. 
 
V uvodu smo zapisali stališče S. Prijić-Samaržija: ne glede na to, ali zagovarjamo 
reliabilistično ali responsibilistično epistemologijo, kritično mišljenje ostaja 
intelektualna vrlina. Preden presodimo, ali ta trditev vzdrži, se bomo v nadaljevanju 
posvetili različnim opredelitvam kritičnega mišljenja. 
 
Kritično mišljenje 
 
Četudi je kritično mišljenje predstavljeno kot eden izmed najpomembnejših temeljev 
sodobnega izobraževanja in znanstvenega raziskovanja, ne obstaja enotna definicija 
tega pojma. Filozofski pristop velja za enega najširših, saj poudarja sposobnost 



S. Gartner, T. Čop: Kritično mišljenje in vrlinska epistemologija: presečišče kognicije in značaja 55. 
 

 

argumentacije, kar vključuje številne druge miselne veščine, kot so analiza, presoja, 
interpretacija in vrednotenje. Če želimo preseči ozke okvire posameznih disciplin 
(Bregant, Gartner 2015) in oblikovati splošno definicijo, se lahko opremo na pomen 
sestavnih delov izraza. ‘Mišljenje’ je k cilju usmerjena mentalna dejavnost, pri čemer 
so lahko cilji različni: reševanje problemov, iskanje razlag, izpeljevanje sklepov, 
razumevanje argumentov, ocenjevanje stališč itd. ‘Kritično‘ pomeni, da je 
‘refleksivno’ v smislu opazovanja lastnega napredka, ocenjevanja posameznih 
korakov na poti do cilja in popravljanja lastnih napak. Če obe definiciji združimo na 
smiseln način, dobimo naslednjo možno definicijo kritičnega mišljenja: kritično 
mišljenje je refleksivna mentalna dejavnost, ki nas s pomočjo razčlenjevanja, sinteze 
in ocenjevanja podatkov vodi do odločitev. Zgrešeno je misliti, da je kritično 
mišljenje negativno, njegov namen ni zavrniti neko prepričanje, ampak najti 
sprejemljivega. Prav tako kritično mišljenje ni nezmotljivo, saj ljudje, ko izpeljujemo, 
presojamo in se odločamo, pogosto delamo napake. Kot pravijo Klampfer, Bregant 
in Gartner (2008, 10), je “razmišljanje temeljna človekova značilnost. To pa še ne 
pomeni, da vsi razmišljamo enako kakovostno. Miselne procese in njihove izdelke 
pogosto zaznamujejo površnost, pristranskost, izkrivljanje, neinformiranost ali celo 
predsodki. Malomarno razmišljanje je še zlasti usodno v raziskovanju.” Na tej osnovi 
lahko oblikujemo naslednjo definicijo: kritično mišljenje je refleksivna in 
samouravnavajoča miselna dejavnost, ki vključuje razčlenjevanje, sintezo in 
vrednotenje informacij z namenom oblikovanja utemeljenih sodb in odločitev. 
Njegov namen ni zavračanje idej, temveč iskanje najbolj utemeljenih in sprejemljivih 
stališč. Izhajali smo iz trditve, da velja filozofski pristop za enega širših, pa vendar se 
zdi, da je ta opredelitev osrediščena zgolj na veščine, precej ozka in različna od J. 
Deweyja. 
 
Pojem kritičnega mišljenja se namreč razteza že od pragmatizma J. Deweyja in je 
jedro sodobnih analitičnih pristopov v filozofiji in v izobraževanju. Dewey je kritično 
mišljenje opredelil kot »reflektirano mišljenje«, torej kot proces aktivnega, lastnega, 
vztrajnega in skrbnega razmisleka o prepričanju ali o domnevni obliki védenja v luči 
odprte miselne naravnanosti in razlogov, ki podpirajo to prepričanje, ter nadaljnjih 
sklepov, h katerim vodi (Dewey, 1909, 9). Za Deweyja je kritično mišljenje vešče 
mišljenje, ki »… lahko trdimo, da kritično mišljenje vedno predstavlja epistemično 
vrlino.« (Dewey, 1909, 12). Deweyjeva definicija torej poudarja miselno dejavnost, 
ki presega zgolj reševanje problemov; gre za refleksivni odnos do lastnih spoznavnih 
procesov, kjer se posameznik zavestno sprašuje o utemeljenosti svojih sodb. 
 



56 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Kasnejši avtorji so Deweyjevo tradicijo nadgradili. E. Glaser poudarja tri 
komponente kritičnega mišljenja: i. naravnanost k premišljenemu obravnavanju 
problemov in tem, ki jih posameznik srečuje v svoji izkušnji; ii. poznavanje metod 
logičnega raziskovanja in sklepanja; iii. določene veščine pri uporabi teh metod. 
Kritično mišljenje »zahteva vztrajno prizadevanje za preverjanje vsakega prepričanja 
ali domnevno obliko vedenja glede na dokaze, ki ga podpirajo, in glede na sklepe, ki 
iz njega izhajajo.« (Glaser, 1941, 5). V tradiciji kritičnega mišljenja se pogosto 
poudarjata dva temeljna elementa: po eni strani gre za posedovanje določenih 
miselnih veščin, po drugi pa za pripravljenost, da se te spretnosti tudi dejansko 
uporabljajo. Iz tega lahko izpeljemo, da ni dovolj zgolj znanje oz. ni dovolj, da smo 
v tem vešči, potrebna je tudi volja za uporabo kritičnega mišljenja. R. Ennis je 
opredelitev še razširil, saj je opredelitvi, da je kritično mišljenje premišljeno, 
reflektirano in pravilno presojanje trditev, dodal: kritično mišljenje je tudi usmeritev 
v odločanje glede prepričanj in dejanj. S takšno opredelitvijo ne moremo več 
razumeti kritičnega mišljenja zgolj kot veščino, temveč tudi kot dispozicijo. To 
pomeni, da v opredelitev vključujemo naravnanost, miselno držo in odnos 
spoznavnega subjekta, da uporablja omenjene veščine in da je za to motiviran. 
Opredelitev kritičnega mišljenja se nadgrajuje. Tako je R. Paul izpostavil 
pomembnost metakognicije, kjer posameznik izboljšuje lastno razmišljanje z 
razmišljanjem o razmišljanju, tj. z zavestnim obvladovanjem miselnih struktur in 
vključitvijo intelektualnih standardov (Paul, Fisher, Nosich, 1993, 4). Pri tem ni 
pomembno zgolj posameznikovo mišljenje, za dobrega kritičnega misleca je 
pomembna tudi resna in nepristranska obravnava različnih predpostavk, idej, stališč, 
tudi ali predvsem tistih, ki se razlikujejo od njegovih lastnih. Slednje Paul imenuje 
močno kritično mišljenje. H. Siegel pa je v ospredje postavil vprašanje, kaj pomeni 
biti kritični mislec. Po njegovem mnenju kritični mislec ne pomeni le posedovati 
veščin argumentiranja, temveč tudi imeti določene naravnanosti, dispozicije, miselne 
navade in značajske lastnosti, ki skupaj tvorijo t. i. »kritično naravnanost« ali »kritični 
duh«. To pomeni, da se ne osredotočamo zgolj na veščine, temveč tudi na značaj, saj 
ne vključujemo zgolj sposobnost iskanja razlogov, temveč tudi zavezanost k temu 
početju. Ne gre zgolj za sposobnost nepristranskega presojanja, temveč tudi 
pripravljenost in željo po takšni presoji. Za posameznika s kritično naravnanostjo ni 
nič izvzeto iz kritične presoje, niti najgloblje zakoreninjena lastna prepričanja (Siegel, 
1985, 39). 
 
 



S. Gartner, T. Čop: Kritično mišljenje in vrlinska epistemologija: presečišče kognicije in značaja 57. 
 

 

Sklenemo lahko, da določene opredelitve (predvsem tiste pred koncem osemdesetih 
prejšnjega stoletja) skoraj izključno poudarjajo razvoj veščin oziroma se ukvarjajo z 
že obstoječimi intelektualnimi produkti (hipoteze, argumenti, izjave). Med izjemami 
sta morda M. Lipmann in A. M. Sharp, ki sta pri krepitvi veščin kritičnega mišljenja 
pri otrocih in mladostnikih izpostavljala pomembnost kreativnega, skrbnostnega in 
sodelovalnega mišljenja, torej tudi motiviranosti, odnosa in naravnanosti 
spoznavnega subjekta, prav tako pa (kot Dewey) družbeni kontekst in 
(samo)refleksijo. Od devetdesetih let prejšnjega stoletja dalje pa je v literaturi o 
kritičnem mišljenju opazno več pozornosti namenjeno prav naravnanostim in 
dispozicijam kritičnega misleca. Bistvena razlika je med tem, da je nekdo v določeni 
domeni spreten, in tem, da ima tudi nagnjenje oziroma dispozicijo, da te spretnosti 
uporablja. Ali, kot trdi A. Fisher, ne gre le za iskanje napak, za kakovost iskanja 
rešitev, za povezavo med dejanjem in mišljenjem, ki ni zgolj kritično, temveč tudi 
kreativno. Kritični mislec je torej tisti, ki ne le obvlada kritično mišljenje, temveč ga 
tudi dosledno prakticira. Zelo razširjena opredelitev kritičnega mišljenja tako ne 
vključuje le osnovnih veščin in sposobnosti analitičnega presojanja (sklepanje, 
izpeljevanje, argumentiranje), temveč tudi moralno in epistemološko držo: 
pripravljenost iskati resnico, priznati napake in biti odprt za nasprotna stališča. Zato 
številni avtorji (npr. Hitchcock, 2017) poudarjajo, da kritično mišljenje ni le 
kognitivna tehnika, temveč način bivanja v svetu, v katerem razmišljanje pomeni tudi 
odgovornost do resnice in argumentativne poštenosti.  
 
Odnos med kritičnim mišljenjem in spoznavnimi vrlinami 
 
Čeprav sta epistemologija vrlin in kritično mišljenje razviti v različnih filozofskih 
kontekstih, je iz dosedanje analize razvidno, da ju povezuje skupna usmerjenost k 
doseganju kognitivne odličnosti in zanesljivega spoznavanja. Obe teoretski zasnovi 
izhajata iz predpostavke, da proces spoznavanja ni zgolj rezultat formalno pravilnih 
metodoloških postopkov, temveč tudi odraz intelektualnih dispozicij posameznika, 
kot so poštenost, odprtost, vztrajnost in refleksivnost, kar je prikazano v Paul-
Elderjevem modelu kritičnega mišljenja (2010). Model temelji na povezanosti treh 
komponent: elementov mišljenja kot struktur miselnega procesa (informacije, 
predpostavke, vprašanja, izpeljevanja, koncepte), intelektualnih standardov kot meril 
kakovosti mišljenja (natančnost, jasnost, relevantnost, poštenost) in intelektualnih 
značilnosti/lastnosti kot dispozicij spoznavnega subjekta (avtonomnost, pogum, 
integriteta, skromnost, vztrajnost, nepristranskost). Za kvalitetno presojanje neke 
vsebine (tj. elementov mišljenja) moramo vključiti intelektualne standarde, kar 



58 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

pomaga razvijati intelektualne značilnosti/lastnosti. Slednje pa vplivajo na 
učinkovito uporabo intelektualnih standardov. Tako celostno razvijamo kritično 
mišljenje.  
 
Iz zapisanega se nam ponovno vzpostavi uvodni problem razmerja med kritičnim 
mišljenjem in spoznavnimi vrlinami. So slednje del kritičnega mišljenja, je kritično 
mišljenje ena izmed vrlin ali sta samostojna elementa, ki sta v relaciji? Davies (2015) 
je izpostavil različne veščine kritičnega mišljenja, prav tako pa tudi več dispozicij 
kritičnega mišljenja. Prav te dispozicije (odprtost, poštenost, vestnost, skrb za 
dokaze, pripravljenost na revizijo prepričanj, intelektualni pogum, intelektualna 
skromnost), ki jih razume kot elemente omogočanja prakticiranja veščin, na način, 
kot je primerno, oziroma kot usmeritve v mišljenju in delovanju, so tudi tipične 
intelektualne vrline, kot jih opisujejta Zagzebski (1996) in Sosa (1991). Vrlinam je 
tako mesto znotraj kritičnega mišljenja, ki ni zgolj skupek veščin. Hkrati pa Siegel 
(1988) opozarja, da lahko teoretiki kritičnega mišljenja veliko pridobijo iz vrlinske 
epistemologije, saj slednja omogoča poglobljeno razumevanje 
dispozicij/značilnosti/lastnosti/vrlin, poglobljeno razumevanje normativne 
vrednosti teh dispozicij/značilnosti in poglobljeno razumevanje značajske 
psihologije subjekta z intelektualnimi vrlinami in željami, iz katerih izhajajo 
intelektualne vrline. Epistemološke vrline zagotavljajo okvir, v katerem postane 
mogoče pojasniti, zakaj so določene dispozicije, povezane s kritičnim mišljenjem, 
vredne prizadevanja. Odprtost za različne poglede, poštenost v presoji dokazov in 
pripravljenost na samokritiko niso le koristne spretnosti, temveč normativne zahteve 
intelektualne vrlosti. V tem smislu lahko kritično mišljenje razumemo kot prakso, ki 
zahteva udejanjanje epistemoloških vrlin, hkrati pa jih tudi krepi in preizprašuje. Z 
epistemološkega vidika je torej mogoče reči, da je kritično mišljenje normativno 
usmerjena dejavnost, v kateri se vrline udejanjajo, a niso izčrpane. Tako ni zgolj 
kognitivna sposobnost, temveč oblika prakse, v kateri se povezujejo znanje, značaj 
in vrednote. 
 
Kritično mišljenje in epistemične vrline v izobraževanju 
 
M. Lipman trdi: “Če naj bodo šole uspešne pri poučevanju kritičnega mišljenja, 
morajo imeti učitelji jasno predstavo o tem, kaj kritično mišljenje sploh je /…/.” 
(Lipman, 1988, 38). Ta misel je izjemno relevantna v kontekstu novih učnih načrtov, 
kjer se poudarja razvoj skupnih ciljev, kot so digitalne kompetence, trajnostni razvoj, 
podjetnost, zdravje in dobrobit ter državljanska kultura. Vsi ti cilji, ki so usklajeni z 



S. Gartner, T. Čop: Kritično mišljenje in vrlinska epistemologija: presečišče kognicije in značaja 59. 
 

 

evropskimi smernicami za celostno in vseživljenjsko izobraževanje, zahtevajo 
aktivno, reflektivno in odgovorno mišljenje, kar pomeni, da kritično mišljenje ni le 
sredstvo, temveč tudi pogoj za doseganje teh ciljev. Toda, nič ne pomaga, da je 
kritični mislec ideal, h kateremu vsi težimo, če pa ne vemo, kaj kritično mišljenje 
sploh je in kako ga doseči. Zato je naloga učiteljev in staršev, ki morajo vrednote, 
znanje in spretnosti, povezane s kritičnim mišljenjem, posredovati otrokom oziroma 
učencem, težka in je samoumevno, da morajo vse to na nek način posedovati tudi 
sami – vprašanje pa je, kako, če jim umanjka pomen pojma. Pri kritičnem mišljenju 
ne gre zgolj za tehnično obvladovanje logičnih postopkov, temveč za celostno 
miselno držo, ki vključuje sposobnost refleksije, argumentacije in epistemološke 
odgovornosti. Razvijanje epistemičnih vrlin pa je ključno za oblikovanje aktivnih 
državljanov: avtonomnih, odgovornih in reflektivnih učencev, ki so sposobni 
presojati kompleksne informacije v pluralni družbi. Pedagoške implikacije različnih 
definicij kritičnega mišljenja, ki smo jih predstavili do sedaj, zahtevajo, da učitelji 
načrtujejo učne aktivnosti, ki ne razvijajo le sposobnosti razmišljanja, temveč tudi 
značajske vrline, kot so odprtost, poštenost, vztrajnost in radovednost. Učne 
metode, kot so filozofija za/z otroke/-i, sokratski dialog, analiza argumentov in 
primerov, študije primerov ter problemsko učenje, spodbujajo razvoj teh 
sposobnosti. Epistemične vrline, med katerimi izstopajo intelektualna poštenost, 
odprtost za dokaze, samorefleksija in radovednost, morajo postati sestavni del 
vzgojno-izobraževalnega procesa. Paul-Elderjev model ponuja uporabno orodje za 
načrtovanje učnih aktivnosti in ocenjevanje mišljenja, saj vključuje tako elemente 
mišljenja kot intelektualne standarde, ki omogočajo celostno presojo kakovosti 
mišljenja. 
 
Učitelj ima pri tem ključno vlogo, saj je zaželeno, da s svojo držo (odprtostjo za 
vprašanja, pripravljenostjo na priznanje napak, intelektualno poštenostjo in 
vztrajnostjo pri iskanju resnice) uteleša vrline, ki jih želi razvijati pri učencih. 
Pedagoški odnos tako presega prenos znanja in postane prostor za oblikovanje 
intelektualne drže, učitelj pa stopi iz vloge t. i. tradicionalnega učitelja. Tradicionalno 
vrednotenje pogosto meri le znanje in veščine, zanemarja pa dispozicije, ki so ključne 
za kakovostno mišljenje. Zato je smiselno razviti orodja za spremljanje intelektualnih 
vrlin, kot so samoocene, refleksivni vprašalniki, opazovalni listi za učitelje in 
portfoliji učencev, ki vključujejo primere njihovega mišljenja in refleksije. Toda 
potrebno je narediti premik v poučevanju. »Premik v poučevanju od osredotočenosti 
na poučevanje k osredotočenosti na učenje in podreditev učne vsebine t. i. 
‘kompetencam’, s tem pa na: premik v osredotočenosti izobraževanja iz učitelja na 



60 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

učenca in razvijanje njegovih zmožnosti, kar zahteva drugačno vlogo učitelja, ki 
vednosti ne prenaša, ampak jo strukturira, učencu pa je supervizor in ga vodi in 
spremlja na poti h kompetentnosti.« (Kotnik, 2013). 
 
3 Zaključek 
 
Cilj sodobne vzgoje ni le informiran posameznik, temveč odgovoren mislec, ki zna 
presojati, dvomiti, argumentirati in se učiti iz napak. Vzgoja za epistemološko 
odgovornost pomeni oblikovanje posameznika, ki razume pomen resnice, 
argumentacije in intelektualne integritete ter zna v pluralni družbi delovati kot 
reflektiven in etično naravnan aktiven udeleženec. Aristotel poudari (1114b, 1139b), 
da so vrline hotene, saj izhajajo iz zadržanj, za katera je posameznik v določenem 
smislu soodgovoren. Ker zadržanja določajo smoter delovanja, velja enako tudi za 
slabosti, in sicer: če so vrline hotene, so hotene tudi njihove nasprotne oblike. 
Vprašanje, ki se ob tem poraja, je, ali to velja tudi za intelektualne vrline, ki so del 
racionalnega dela duše in se oblikujejo z učenjem, izkušnjo in intencionalnostjo. 
Prijić-Samaržija (2020) trdi, da je ena izmed epistemičnih vrlin tudi kritično mišljenje, 
ne glede na to, ali izhajamo iz reliabilistične ali responsibilistične epistemologije. Zato 
nas je v tekstu zanimalo, kakšen je odnos med kritičnim mišljenjem in epistemičnimi 
vrlinami. Analiza je pokazala naslednje: 
 
− epistemične vrline so zanesljive kognitivne zmožnosti (reliabilizem) ali značajske 

dispozicije (responsibilizem); glede na to, da so vrline, jih razumemo kot stabilne 
elemente, ki prispevajo k zanesljivemu, po mnenju responsibilistov tudi 
odgovornemu spoznavanju;  

− Paul-Elderjev model povezuje elemente mišljenja, intelektualne standarde in 
značajske lastnosti; kritično mišljenje je tako praksa, ki vključuje (glede na 
različne avtorje) različne veščine, za nekatere pa tudi dispozicije kritičnega 
mišljenja.  

 
Torej, trditev, da je kritično mišljenje intelektualna vrlina ne glede na to, ali smo 
reliabilisti ali responsibilisti, je pomembna, saj opozarja na etično dimenzijo 
mišljenja. A četudi se zdi, da imamo pri kritičnem mišljenju zanesljive kognitivne 
procese, dispozicije, ki so ubesedene kot epistemične dispozicije, in motivacijo z 
odgovornostjo, so epistemične vrline pogoj za kakovostno kritično mišljenje. 
Kritičnega mišljenja tako, čeprav vsebuje številne vrline, kot so odprtost, vestnost, 



S. Gartner, T. Čop: Kritično mišljenje in vrlinska epistemologija: presečišče kognicije in značaja 61. 
 

 

intelektualna poštenost in zmernost, ni mogoče reducirati na eno samo vrlino. Gre 
za Deweyjevo refleksivno in celostno prakso, ki povezuje kognitivne sposobnosti in 
značajske dispozicije v iskanju resnice in razumevanja, ki vsebuje metarazsežnost, tj. 
refleksijo o lastni kogniciji. V tem pogledu kritičnega mišljenja ne moremo preprosto 
opredeliti kot epistemološko vrlino, temveč kot epistemološko odgovorno 
delovanje, ki v sebi uteleša različne vrline, a hkrati presega njihov seštevek.  
 
 
References 
 
Aristotel. (2002). Nikomahova etika (prev. A. Šuster, izvornik leta 350 pr. n. št.). Ljubljana: KUD 

Logos. 
Battaly, H. (2008). Virtue epistemology. Philosophy Compass, 3(4), 639–663. 

https://doi.org/10.1111/j.1747-9991.2008.00140.x 
Bregant, J., & Gartner, S. (2015). Kritično mišljenje: med teorijo in prakso. V Sodobno kognitivno 

izobraževanje in transdisciplinarni modeli učenja: pedagoška strategija (str. 113–118). Fakulteta za 
naravoslovje in matematiko. http://ist.tehnika.um.si/wp-
content/uploads/2015/10/Monografija_SI_1.pdf 

Code, L. (1984). Epistemic responsibility. University Press of New England. 
Davies, W. M. (2015). A model of critical thinking in higher education. Higher Education Research & 

Development, 34(3), 441–454. https://doi.org/10.1080/07294360.2014.934336 
Dewey, J. (1909). How we think. D.C. Heath & Co. 
Ennis, R. H. (1962). A concept of critical thinking. Harvard Educational Review, 32(1), 81–111. 
Fisher, A. (2019). Critical thinking: An introduction (2nd ed.). Cambridge University Press. 
Glaser, E. M. (1941). An experiment in the development of critical thinking. Teachers College, Columbia 

University. 
Greco, J. (1993). Virtues and vices of virtue epistemology. Canadian Journal of Philosophy, 23(3), 413–

432. http://www.jstor.org/stable/40231831 
Hitchcock, D. (2017). Critical thinking. In F. H. van Eemeren & B. Garssen (Eds.), The Routledge 

handbook of argumentation theory (pp. 485–498). Routledge. 
Kotnik, R. (2007). Novi izzivi za izobraževanje učiteljev. V Priložnosti v izobraževanju z bolonjsko reformo v 

Sloveniji (str. 44–51). Filozofska fakulteta. 
Kotnik, R. (2013). Nova paradigma v izobraževanju: je manj lahko več? (Let. 075). Subkulturni azil, zavod za 

umetniško produkcijo in založništvo. http://www.ruslica.si 
Kotnik, R. Competence based approach in teacher education: The importance of conceptual clarity for partnership. 

https://www.zofijini.net/wp-content/uploads/2013/09/RKotnik_ATEE.pdf 
Paul, R., & Elder, L. (2010). The miniature guide to critical thinking: Concepts and tools. Foundation for 

Critical Thinking Press. 
Paul, R., Fisher, A., & Nosich, G. (1993). Critical thinking handbook: High school. Foundation for Critical 

Thinking. 
Prijić-Samaržija, S. (2020). Epistemic virtues and critical thinking. In M. Fricker & M. Lynch (Eds.), 

The Routledge handbook of social epistemology (pp. 347–357). Routledge. 
Siegel, H. (1988). Educating reason: Rationality, critical thinking, and education. Routledge. 
Siegel, H. (2015). Critical thinking and virtue epistemology. V J. Baehr (ur.), Intellectual virtues and education: 

Essays in applied virtue epistemology (str. 105–122). Routledge. 
https://doi.org/10.4324/9781315714127 

Sosa, E. (1991). Intellectual virtue in perspective. In Knowledge in perspective: Selected essays in epistemology 
(pp. 270–294). Cambridge University Press. 
https://doi.org/10.1017/CBO9780511625299.017 



62 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Sosa, E. (1993). Reliabilism and intellectual virtue. In L. Zagzebski (Ed.), Virtue epistemology: Essays on 
epistemic virtue and responsibility (pp. 82–98). Oxford University Press. 

Strahovnik, V. (2004). Uvod v vrlinsko epistemologijo. Analiza, 8(3), 101–118. 
Zagzebski, L. T. (1996). Virtues of the mind: An inquiry into the nature of virtue and the ethical foundations of 

knowledge. Cambridge University Press. 
 
 
 
 



 

 

 
 

HOTENA NEVEDNOST IN VRLINE 

MIŠLJENJA: VZGOJA ZA KRITIČNI 

SPOZNAVNI ZNAČAJ 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.4 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
TOMAŽ GRUŠOVNIK 
Univerza na Primorskem, Pedagoška fakulteta, Koper, Slovenija 
tomaz.grusovnik@pef.upr.si 
 
Ena glavnih težav tradicionalnega »modela informacijskega 
deficita«, ki se je uveljavil v komuniciranju znanosti, je motivirano 
izogibanje informacijam. Del tega je tudi hotena nevednost, ki 
postavlja pod vprašaj tradicionalni izobraževalni model »prenosa« 
ali »transfera« znanja, saj nevednost velikokrat ni posledica 
neinformiranosti, pač pa izmikanja spoznanju. To pa pomeni, da 
mora skrb za razvoj kritičnega mišljenja zajemati tudi posebno 
vzgojo mišljenja, ki mu sprejemanje potencialno neljubih 
zaključkov ne bo tuje. Hipoteza, ki jo ponuja pričujoče poglavje, 
je, da se zato morda splača dodatno posvetiti vrlinski 
epistemologiji in vzgoji spoznavnega značaja s poudarkom na 
spoznavnem pogumu in radovednosti. 

Ključne besede:  
hotena nevednost, 

 vrlinska epistemologija, 
radovednost,  

spoznavni pogum, 
 vzgoja in izobraževanje 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.4 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

WILLFUL IGNORANCE AND 

EPISTEMIC VIRTUES: EDUCATION 

FOR CRITICAL EPISTEMIC 

CHARACTER 
   

 TOMAŽ GRUŠOVNIK 
 University of Primorska, Faculty of Education, Koper, Slovenia 

tomaz.grusovnik@pef.upr.si 
  

Keywords: 
willful ignorance,  
virtue epistemology, 
curiosity,  
epistemic courage, 
education 

 One of the main challenges for the “Information-deficit model,” 
a mainstream theory in science communication, is motivated 
avoidance of information. A part of this is also willful ignorance, 
questioning “knowledge transfer” as the traditional educational 
model, since ignorance is often not a consequence of a lack of 
information but avoidance of knowledge. This means that caring 
about the development of critical thought should also entail a 
special education of mind that can apprehend unpleasant 
conclusions. The hypothesis that the present chapter offers 
implies that we should commit to virtue epistemology and the 
education of epistemic character with the emphasis on epistemic 
courage and curiosity.   

 
 



T. Grušovnik: Hotena nevednost in vrline mišljenja: vzgoja za kritični spoznavni značaj 65. 
 

 

1 Namesto uvoda: zagata »Modela informacijskega deficita« 
 
Aristotelova Metafizika se začne z znamenitim stavkom: »Πάντες ἄνθρωποι τοῦ εἰδέναι 

ὀρέγονται φύσει« – »Vsi ljudje stremijo k védenju, in sicer po svoji naravi.« (Aristotel, 
1999: 3).1 Način, kako Aristotel pojasni to začetno trditev, je povezan tako z njegovo 
spoznavno teorijo kot s tem, kar bi danes najbrž imenovali psihologija: pravi namreč, 
da vednost izhaja iz zaznavanja, zaznavanje pa nudi posebno ugodje, zaradi česar po 
njegovem »radostno ljubimo čutno zaznavanje.« (prav tam) 
 
Gotovo je presenetljivo, zakaj eden največjih filozofov vseh časov ni s podobnim 
sklepanjem prišel do nasprotnega rezultata, da se namreč ljudje po svoji naravi 
vednosti tudi izogibamo: jasno je namreč, da zaznavanje ni zmeraj vir ugodja, pač pa 
da je včasih tudi vir bolečine. Če drži, kar Stagirit pravi v Nikomahovi etiki, da se 
namreč človek »za prijetne stvari odloča, bolečih pa se izogiblje« (Aristotel, 2002: 
299)2, potem bi smel priti tudi do trditve, da se ljudje po svoji naravi izogibljemo 
vednosti. Kot sem poskušal na kratko prikazati v svoji monografiji Hotena nevednost 
(Grušovnik, 2020: 28-29), je morda razlog Aristotelovega optimizma povezan z 
njegovo siceršnjo zamislijo, da je vednost nekaj svetega, saj je um božanski element 
v človeku, zaradi česar ni bil pripravljen misliti kaj takega kot izogibanje vednosti, 
vsaj ne v takšnem kontekstu. Kakor koli že, Aristotel ni bil edini, ki je optimistično 
zatrjeval človekovo nagnjenje do spoznavanja: zdi se, da je ta zamisel tako rekoč 
spontana predpostavka pedagogike in andragogike, širše pa tudi komuniciranja 
znanosti in osveščanja. Številni so namreč prepričani, da bi lahko zmanjšali 
onesnaževanje okolja, zlorabe živali in trpljenje ljudi, če bi posameznice in 
posameznike informirali o dejanskem stanju. Predpostavka torej ni le, da je vednost 
ključen element pri spreminjanju našega odnosa do sveta in samih sebe, ampak tudi 
– in predvsem –, da je nekaj, čemur smo naklonjeni. Ne le, da bi ravnali drugače, če 
bi vedeli, tudi v interesu vsake in vsakega je, da ve.   
 
Takšnemu prepričanju v komunikacijah znanosti rečemo »model informacijskega 
deficita« (ID): 
  

 
1 Za navajanje Aristotelovih del se tradicionalno uporablja Bekkerjeva paginacija – sledeč tej metodi bi sklic na 
ustrezno mesto bil: Met. 980a. 
2 Bekkerjeva paginacija: Nic. Eth. 1172a. 



66 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

»Tako okoljske kot družboslovne znanstvene skupnosti so na podoben način 
identificirale veliko zadrego glede neuspeha javnega odziva na globalno segrevanje. 
Večina obstoječih razlag poudarja pomanjkanje informacij (ljudje nimajo dovolj 
informacij; podnebna znanost je preveč kompleksna, da bi ji sledili; ali pa so jih 
zavajale kampanje korporativnih medijev in podnebnih skeptikov) ali pomanjkanje 
skrbi (ljudje so samo pohlepni in zagledani sami vase ali pa se osredotočajo na bolj 
neposredne probleme). Takšno delo bodisi implicitno bodisi eksplicitno poudarja 
zamisel, da so informacije odločujoči dejavnik pri neodzivu javnosti na ta izziv, kar 
je pristop, ki se pogosto imenuje »model informacijskega deficita«3 /…/ Obstaja 
občutek, da »če bi ljudje le vedeli« bi ravnali drugače: to pomeni, da bi manj vozili, 
»vstali« in vršili pritisk na vlado.« (Norgaard, 2011: 1) 
 
Pristop, ki ga predpostavlja ID, je v določeni meri soroden s tistim, ki ga 
predpostavlja model »transfera znanja« (TZ), za katerega je glavna naloga 
izobraževanja in informiranja prenos vednosti. Definicij tega modela je več, ena njih 
denimo pravi, da gre za »interaktivno izmenjavo vednosti med raziskovalci in 
uporabniki«, pri čemer naj bi bil »primarni namen /…/ povečanje verjetnosti, da se 
bo raziskovalna evidenca uporabila pri odločanju /…/« (Mitton idr. 2007: 729). 
 
Velik izziv takšnim pristopom predstavlja že Platonov pogled na paideio, ki 
izpostavlja pomen osebnega spoznanja resnice in ustrezne osebne preobrazbe, ki 
posameznico ali posameznika šele naredi primernega za spoznanje (prim. Heidegger, 
1991). Povedano drugače, težava, s katero se soočata tako ID kot tudi TZ, je v tem, 
da izobraževanje pojmujeta kot relativno preprost prenos informacij »iz ene glave v 
drugo«, najbrž po vzoru telekomunikacijskih tehnologij, k čemur se na kratko 
vrnemo v zaključku. Tak pristop zanemari dejstvo, da je na strani »sprejemnika« 
informacij lahko tudi kakšna ovira, ki ni povezana le s težavnostjo in kompleksnostjo 
sporočila, s tehničnim žargonom, s prekinjenim kanalom, z nezaupanjem ali s 
sorodnimi težavami, ki se po navadi omenjajo kot izzivi za TZ (prim. Mitton idr. 
2007: 737). Takšna ovira je gotovo lahko to, kar bom v tem poglavju, po vzoru svoje 
monografije (Grušovnik, 2020), imenoval »hotena nevednost«. 
 
Kot opozarjam v knjigi (prav tam: 144–149), gre za pojem, ki v sebi združuje različne 
spoznavne pojave, ki so si med sabo sorodni po vzoru Wittgensteinovega termina 
»družinske podobnosti«. Kljub vsemu lahko iz te pestre množice fenomenov 

 
3 Ang. »information deficit model«, op. T. G. 



T. Grušovnik: Hotena nevednost in vrline mišljenja: vzgoja za kritični spoznavni značaj 67. 
 

 

izberemo dve kategoriji, in sicer »ignoranco« (izmikanje informacijam) ter 
»zanikanje« (relativiziranje evidence ali podatkov, za katere obstaja visoka verjetnost, 
da so točni). Drži, da bi lahko to, kar sam imenujem »hotena nevednost«, 
poimenovali tudi drugače, denimo »motivirano mišljenje«, in da lahko med različne 
primere hotene nevednosti prištevamo to, kar sicer imenujemo »miselne« ali 
»kognitivne pristranskosti«. Sam vendarle ohranjam pojem »hotena nevednost«, in 
sicer zato, ker je poantiran in ker jasno izpostavlja eno od mojih osrednjih tez, da 
namreč spoznavajoči subjekt ni zgolj »rado-vednež«, torej »filo-zof«, pač pa je 
pogosto »vedo-mrznež« oziroma »zofo-fob« (prav tam: 29–30). Po drugi strani lahko 
»motivirano mišljenje« dejansko označuje vsako mišljenje, ki je motivirano, to pa je 
skorajda vso mišljenje. Z drugimi besedami: z »motiviranim« mišljenjem pravzaprav 
ni nič spornega, v kolikor je motivirano s pravimi razlogi. Zaradi navedenega torej 
ohranjam omenjeno poimenovanje, čeprav se seveda zavedam, da glede tega 
obstajajo določeni pomisleki, še posebej zaradi tega, ker je hotena nevednost na sebi 
(vsaj na videz) paradoksna (o tem prim. prav tam: 181–192). 
 
Konkretnih primerov ignorance in zanikanja je veliko. Tipični slučaji, kjer gre za 
prvo kategorijo, so tisti, kjer spoznavajoči pogosto rečejo: »Raje ne vem …«. Recimo, 
raje ne vem, kako je prišlo meso na krožnik, raje ne vem, kakšne razmere vladajo v 
azilnem domu, pa tudi, raje ne vem, kakšni so znaki neke določene bolezni. 
Zanikanje je nekoliko kompleksnejše, saj zahteva sprenevedanje glede evidence, 
glede tega, kar je že pred nami. Med pogostejšimi primeri je leporečenje ali 
evfemizacija oziroma preimenovanje. Med vidnejšimi tovrstnimi slučaji je bilo 
preimenovanje rezilne žice na meji, ki je bila postavljena med migrantsko krizo jeseni 
2015, v »tehnično oviro« (prim. Miheljak, 2015). V pričujočem poglavju ne bom 
našteval več konkretnih primerov, ker sem se tega že lotil v svojih prejšnjih 
publikacijah, in sicer največ v povezavi z okoljsko etiko in okoljskim zanikanjem 
(Grušovnik, 2011; 2012) ter etiko živali (Grušovnik, 2016). Najbrž te tematike še 
dodatno podkrepijo dejstvo, da je problem hotene nevednosti problematičen za 
izobraževanje, saj gre za področja, ki jim v zadnjem desetletju tako znotraj 
formalnega kot neformalnega izobraževanja posvečamo čedalje več pozornosti. 
 
2 Vzrok zagate ali etiologija hotene nevednosti 
 
Če želimo poiskati smer rešitve iz zagate, ki jo predstavlja hotena nevednost, se je 
treba povprašati po vzroku ignorance in zanikanja. Najbrž nas mika, da bi ju takoj 
označili za »miselni pregrehi«, kot »obžalovanja vredni prepreki na poti do vednosti« 



68 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

(Cassam, 2020: 4). Toda to bi bilo nekoliko prehitro: izkaže se, da lahko ima hotena 
nevednost tudi pomembno pozitivno funkcijo, in sicer v smislu samoohranjanja 
posameznice ali posameznika oziroma da lahko ima celo ustvarjalno vlogo. Slednjo 
funkcijo je morda prvi opisal Nietzsche, ki je v pozabi in »gonu po nespoznanju« 
(Nietzsche, 1988: 144) videl predpogoj upanja, vedrine in življenja sploh. Toda tudi 
če nismo tako prevratniški in če ne razmišljamo tako vzneseno kot Nietzsche, lahko 
hitro najdemo pozitivno vlogo ignorance za ustvarjalnost: zlahka si predstavljamo 
nekoga, ki želi spisati roman in si v nekem trenutku reče: »Dovolj raziskovanja! Če 
se ne bom zamejil in načrtno zavrnil nadaljnje raziskovanje, se nikoli ne bom lotil 
pisanja!« Morda je ta misel podobna tisti od Williama Jamesa, ki pravi, da je umetnost 
modrosti v umetnosti vedeti, kaj prezreti (James, 1931: 369). Lahko pa bi šli še naprej 
in rekli, da je pravzaprav zavest – z njo pa tudi subjekt kot tak – konstituirana na 
odmišljanju, ki šele omogoča njeno naperjenost in njen fokus. 
 
Druga funkcija hotene nevednosti, ki iz te slednje izhaja, je to, kar v splošnem 
imenujem njena »ohranitvena funkcija«, lahko pa bi ji rekli tudi »konservativna«. Gre 
preprosto za idejo, da nas ignoranca ščiti pred informacijami, ki bi nas sicer lahko 
pretresle in ki bi lahko celo ogrozile razpad subjektivitete. Ideja je povezana s 
Spinozovo (1963: 1985) teorijo »konatusa« (po kateri je bistvo neke stvari v njenem 
vztrajanju v biti, torej v samoohranjanju), v socialno-psihološkem smislu pa z 
Leonom Festingerjem (1957) in »kognitivno disonanco«. Gre za zamisel, da psihični 
aparat deluje podobno kot organizem s svojo homeostazo: tako kot celica vzdržuje 
stalnost notranjega okolja, vključujoč temperaturo, sladkor in pH, tako tudi različne 
racionalizacije, zanikanja in izogibanja vednosti ohranjajo stalnost miselnega okolja 
z izogibanjem spremembi (tukaj lahko dodamo, da je v zgoraj navedenem članku 
Mitton idr. (2007) izogibanje spremembi edini naveden razlog za težave za TZ, ki bi 
ga lahko uvrstili pod tiste izzive za ID in TZ, katerim se posvečamo v pričujočem 
poglavju). 
 
Na podlagi teh primerov vidimo, da ima hotena nevednost kljub začetnim 
pomislekom vendarle svoj smisel in namen, ki ju je potrebno imeti v mislih, kadar 
iščemo rešitev za tiste primere, kjer se izkaže ne kot v pozitivni vlogi zgoraj 
omenjenih funkcij, pač pa kot omenjena miselna pregreha, kot obžalovanja vredna 
ovira na poti do vednosti. Slednje bo predvsem – če ne izključno – v tistih primerih, 

 
4 Paragraf § 6. 
5 III. del, 7. pravilo. 



T. Grušovnik: Hotena nevednost in vrline mišljenja: vzgoja za kritični spoznavni značaj 69. 
 

 

ko je vednost pomembna za nujne spremembe, ki lahko preprečijo negativno, 
neželeno stanje. Banalen primer: polno zavedanje antropogenih podnebnih 
sprememb lahko imamo za prvi korak na poti k izboljšanju sveta, tako v smislu 
pravičnosti kot tudi v smislu golega preživetja. Drugi slučaj: zavedanje trpljenja 
klavne živine je nujno za opustitev praks, ki so nečloveške.  
 
Pred zaključkom tega dela velja morda mimogrede še omeniti, da načrtno izogibanje 
vednosti ni nujno moralno zavržno in slabo, pač pa je lahko celo edino etično 
ravnanje. Tak primer imenujem sam »dolžnost hotene nevednosti«, nastopi pa takrat, 
kadar bi vednost lahko denimo vplivala na pristranskost presoje (sodelovanje v 
komisijah ali ocenjevanje pol tako navadno zahteva nevednost ocenjujočih in 
presojajočih). Ta ideja je v zgodovini umetnosti upodobljena v boginji Dike, 
božanstvu pravičnosti, ki bodisi miži bodisi ima zavezane oči, da je ne bi 
nerelevantne informacije zavajale pri presoji. Drugi primer je »pravica hotene 
nevednosti«, gre pa za tiste slučaje, kjer lahko denimo prizadeti upravičeno zavrne 
natančno pojasnilo o tem, na kako grozljiv način je umrl svojec, ali kjer lahko bolnik 
zavrne nadaljnje informiranje o poteku svoje neozdravljive bolezni.  
 
3 Pot iz zagate: približevanje vrlinski epistemologiji in vzgoji za 
 spoznavni značaj 
 
Ker torej zagata ID in TZ ni povezana zgolj z zapletenostjo besednjaka, prekinjeno 
povezavo med posredovalcem in sprejemnikom ali kakšno tovrstno zunanjo 
okoliščino, pač pa še največji izziv tema modeloma predstavlja motivirano mišljenje 
oziroma miselne pregrehe ali hibe, je pri poskusu premagovanja te težave treba ubrati 
drugo pot od tiste, ki želi zgolj korigirati povezavo med oddajnikom in 
sprejemnikom, pot, ki ne bo stavila zgolj na več informiranja in še več posredovanja 
informacij, pač pa se bo osredotočila tudi na okoliščine in dejavnike, ki spoznavnemu 
subjektu o(ne)mogočajo dostop do vednosti. Sam takemu pristopu pravim »vzgoja 
za spoznavni značaj«, vsebuje pa v grobem poudarek na Platonovi ideji, izpričani v 
Državi, in sicer v znameniti prispodobi o votlini na začetku 7. knjige (Platon, 2004), 
ki sem ga že omenjal zgoraj. Platon tam pravi, da do spoznanja ni moč priti, ne da 
se »celotna duša zasuka« (prav tam: 11656), zaradi česar je pedagogika zanj »τέχνη τῆς 

περιαγωγῆς«, veščina zaobrnitve, namreč prilagoditve spoznavajoče ali spoznavajočega 
na način, da bo spoznanje možno. Naloga pedagogike je tako v tem, da nam pove 

 
6 Stephanusova paginacija: 518c. 



70 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

»na kakšen način se bo (nekdo) najlaže in najučinkoviteje zaobrnil: ne na ta način, da 
bi mu podarila vid, ampak tako, da bi to dosegla kot pri nekom, ki vid že ima, a ga 
ne usmerja prav niti ne gleda, kamor bi bilo treba.« (Platon, 2004: 11657). 
 
Za Platona vzgoja ali »iz-obrazba« (lat. »e-ducatio« ali nem. »Bild-ung«) tako ni 
preprosto kopičenje informacij, temveč je nekaj več, nekaj kategorično različnega od 
enostavnega seznanjanja z dejstvi sveta, kar ponovno pod vprašaj postavlja tako ID 
kot TZ. Gojenec ali učenec v skladu s platonsko – ali sokratsko (kar za namene 
pričujočega poglavja pojmujem kot sinonim) – obarvano vzgojo na koncu 
pedagoškega procesa namreč ne bo le vedel nekaj več o svetu, ampak bo svet spoznal 
na drugačen način. Ni namreč tako, da bi bili jetniki v votlini izobraženi že s tem, da 
bi poznali različne vrste senc in zaporedja njihovega prikazovanja, pač pa »vzgojeni« 
postanejo šele, ko uvidijo resnični vzrok senc, za kar pa je potreben »zasuk duše«, 
premik na višjo raven spoznavanja, saj nas poznavanje oblik senc samo po sebi še 
ne more pripeljati do razumevanja njihovega vzroka. Ne glede na to, koliko in kakšne 
sence bomo videli, brez videnja vira svetlobe in stvari, ki jih mečejo, njihovega 
vzroka ne bomo poznali. Ravno zato sokratsko pojmovana vzgoja ni to, na čemer 
se zdi, da je danes v »informacijski družbi« največ poudarka, namreč kopičenje in 
procesiranje informacij; je pre-obrazba oziroma trans-formacija. Martin Heidegger 
je v svojem spisu Platonov nauk o resnici to strnjeno ubesedil na sledeč način: »… bistvo 
paideía ni vsajanje golih znanj v nepripravljeno dušo kot v kako prazno, poljubno 
predloženo posodo. Pristna izobrazba nasprotno zajame in preobrazi dušo samo v 
celoti …« (Heidegger, 1991: 15). 
 
Zelo podobno poanto glede pedagogike, vendar pa izraženo manj metaforično, 
lahko zasledimo tudi pri brazilskem pedagogu Paulu Freireju. V svoji Pedagogiki 
osvoboditve (Freire, 2019) Freire poudarja, da je sam »bančni model« izobraževanja, ki 
temelji na preprostem modelu TZ, v sklopu katerega je učitelj aktiven in učenec 
poslušen, tisti, ki ljudi navaja na poslušnost, ravno ta navajenost in prilagojenost na 
pasivnost je pa nato ta, ki posameznike drži v njihovi podrejeni poziciji, saj – 
podobno kot jetniki v Platonovi votlini – niso pripravljeni stopiti na pot osvoboditve 
in jemanja usode v svoje roke. Freire pravi: 
 

 
7 518d. 



T. Grušovnik: Hotena nevednost in vrline mišljenja: vzgoja za kritični spoznavni značaj 71. 
 

 

Eden izmed vidikov, ki so nas presenetili, bodisi na tečajih usposabljanja, na katerih 
smo preučevali vlogo uzavestitve, bodisi pri sami aplikaciji resnično osvobajajočega 
izobraževanja, je zagotovo 'strah pred svobodo', /…/  
 
Neredko se udeleženci tečajev v nekakšni drži, ki razodeva njihov 'strah pred 
svobodo', nanašajo na tisto, kar imenujejo 'nevarnost uzavestitve'. 'Kritična zavest' 
pravijo, je anarhična.' Drugi pa k temu dodajajo: 'Mar kritična zavest ne bi mogla 
voditi k neredu? (prav tam: 9) 
 
Kot vidimo, se udeleženci Freirejevih tečajev bojijo natanko razsutja poznanega 
sveta, kar je tista samoohranjujoča oziroma konservativna funkcija hotene 
nevednosti, ki smo jo omenjali zgoraj. Ker pa nam pri spoznanju na poti torej stoji 
strah pred svobodo, Freire poudarja, da za osvoboditev – ki je pri Freireju izenačena 
z avtentičnim spoznanjem – potrebujemo pogum. Pogum kot sestavni del ljubezni 
do spoznanja – kar konec koncev »filo-zofija« je – pa je po njegovem moč prakticirati 
v starodavni Sokratovi filozofski formi, torej v dialogu kot privilegirani spoznavni 
obliki. Šele v dialogu, kjer imamo opraviti z enakopravnimi udeleženci, lahko 
govorimo o pravem spoznavanju, ki pa hkrati predpostavlja dekonstrukcijo 
družbenih hierarhij: 
 
Ljubezen, ki je temelj dialoga, je hkrati tudi dialog. Zato je dialog v bistvu naloga 
subjektov in se ne more udejanjati v odnosu nadvlade. Nadvlada razkriva patologijo 
ljubezni: sadizem v tistih, ki dominirajo; mazohizem v tistih, ki so nadvladani. A to 
ni ljubezen. Kajti ljubezen je dejanje poguma, nikoli strahu, ljubezen je predanost 
ljudem. Kjerkoli so zatirani ljudje, je ljubezen dejanje zavezanosti njihovi stvari. Je 
vprašanje njihove osvoboditve. Ta zaveza pa, ker je zaveza ljubezni, mora biti 
dialoška. (Prav tam: 70) 
 
Osvobajanje je za Freireja torej tako osvobajanje zatiranih kot zatiralcev, saj so tudi 
ti zasužnjeni, in sicer zasužnjeni z močjo, dominacijo in razčlovečenjem, ki ga 
nadvladovanje drugih človeških bitij prinaša s sabo. Iz tega lahko izpeljemo zelo 
pomembno poanto za pedagogiko, ki je v tem, da spoznavnih vrlin ne potrebuje le 
učenka ali učenec, pač pa prav gotovo tudi učiteljica oziroma učitelj. Tudi kot učitelji 
se moramo zavedati načina spoznavanja in s tem ozavestiti vrline, ki naj jih dobra 
učiteljica ali učitelj poseduje. Če se, denimo, zavedamo vloge hotene nevednosti pri 
izobraževanju, bomo svoj izobraževalni ali vzgojni slog prilagodili temu primerno: 
na podoben način, kot je Sokrat opustil pridiganje in se posvetil dialogu, skupnemu 



72 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

razmišljanju, saj je vedel, da znanja ni moč vsajati drugim v glavo, tako kot da bi 
dajali kak krompir v prazno posodo. Enako tudi Freire ravno zaradi svojega 
zavedanja, da morajo biti izobraženi vsi, tako tečajniki kot vodje tečajev, svojih 
izobraževalk in izobraževalcev ni poslal na deželo z vnaprej določenimi fiksnimi 
idejami, kaj učiti, pač pa zgolj s sokratsko metodo, kako učiti. Osvobajanje obeh 
deležnikov – tako učenke kot učiteljice – se torej pri Freireju vrši skozi dialog, 
katerega predpostavka je ljubezen, predpogoj slednje pa je ravno pogum kot to, kar 
nam pomaga premagati strah pred osvoboditvijo oziroma epistemski strah. 
 
Vidimo torej, da premagovanje ID in TZ ne zahteva le kakšne manjše korekcije v 
smislu izboljšave povezave med oddajnikom in sprejemnikom ali prilagoditev jezika 
in stopnje razumljivosti, pač pa precej več: predrugačeno podobo razumevanja 
vzgoje in izobraževanja nasploh. S Freirejem lahko vidimo ne le to, da je težava TZ 
nerešljiva znotraj tega modela, pač pa da ta model – s svojo predpostavljeno 
hierarhijo med »tistim, ki ve« in »onim, ki ne ve« – pravzaprav ustvarja sam svoj 
problem: ravno zaradi razcepa na neenake spoznavne deležnike je spoznanje 
onemogočeno. A pustimo to razmišljanje in podčrtajmo najpomembnejšo 
ugotovitev: spoznanje – oziroma za Freireja »osvoboditev« – ne zahteva le 
informiranosti, pač pa pripravljenost na preobrazbo epistemskega značaja, ki bo šele 
zmožen absorpcije informacij in posledičnega soočenja z resnico. 
 
Zdi se, da se v tej točki vzgoje spoznavnega značaja sama od sebe ponuja navezava 
na vrlinsko epistemologijo, seveda v tistem smislu, kjer kot »spoznavne vrline« ne 
razumemo le spoznavnih odlik, kot je dobra in hitra sposobnost argumentacije, 
dober vid ali sluh in sorodne lastnosti spoznavnega aparata, pač pa kompleksnejše 
pojmovanje »vrline« kot »osebnostne oz. karakterne značilnosti spoznavnih akterjev 
v celoti«, kjer ne gre zgolj za »dobro delujoče spoznavne mehanizme«, ampak je 
poudarek na ustrezni motivaciji in spoznavnih dejanjih (Strahovnik, 2004: 104). Kot 
ustrezna se torej ponuja navezava na »responsibilistične« oblike vrlinske spoznavne 
teorije, kjer ne govorimo zgolj o »zanesljivih« spoznavajočih subjektih, pač pa tudi o 
»odgovornih«, čeprav je res, da ta pozicija potem odpira tudi vprašanje moralne 
odgovornosti subjektov za njihova (ne)spoznanja, s tem pa tudi vprašanje svobodne 
volje, s čimer pa se tukaj ne bomo ukvarjali (prim. Zagzebski, 1996: 61–69). Kar 
želim v tej točki poudariti, je dejstvo, da moramo pri premagovanju ignorance in 
zanikanja imeti v mislih vzgojo epistemskega značaja, ki izhaja iz bogatejšega 
pojmovanja spoznavne vrline kot zgolj zanesljivega spoznavnega procesa; 
primernejše je gotovo tisto razumevanje, ki nanje gleda kot na kompleksne lastnosti 



T. Grušovnik: Hotena nevednost in vrline mišljenja: vzgoja za kritični spoznavni značaj 73. 
 

 

spoznavnega značaja, ki značaj verjetno pogosto celo presegajo, s čimer pravzaprav 
vstopamo že v družbeno dimenzijo in socialno epistemologijo, kar smo zaslutili 
zgoraj pri Freireju, ko je jasno dejal, da sama struktura šole (»bančna« zasnova 
izobraževanja) reproducira neenake socialne razmere in s tem krivičen družbeni red. 
Ta zadnja ideja, ki je tukaj sicer ne bomo raziskovali naprej, nam odpira pot do 
socialne in politične dimenzije epistemologije, vključujoč vprašanja ideologij in širših 
spoznavnih kontekstov. 
 
4 Negovanje »4C«, radovednosti in spoznavnega poguma 
 
Kar smo zgoraj imenovali kot »vzgoja za epistemski« značaj, ki bi nam lahko pomagal 
premagati spoznavne hibe, povezane s hoteno nevednostjo, bomo v nadaljevanju 
očrtali s premislekom treh elementov, in sicer ideje »kritičnega, ustvarjalnega, 
sodelovalnega in skrbnega« mišljenja ali 4C,8 radovednosti in spoznavnega poguma. 
Posvečamo se torej konkretnim elementom vzgoje za kritični epistemski značaj. 
 
Marjan Šimenc v svoji monografiji Nove prakse filozofije po Matthewu Lipmanu 4C 
opredeli na sledeč način: »Kritično mišljenje Lipman opredeli kot samopopravljajoče 
se mišljenje, sodelovalno meri na sposobnost misliti skupaj z drugimi in graditi na 
njihovih idejah, ustvarjalno meri na imaginacijo in ustvarjanje novih pomenov, skrbno 
pa na vrednote in čustva, zlasti empatijo.« (Šimenc, 2016: 40) Moja lastna pedagoška 
praksa – verjamem pa, da tudi praksa številnih drugih kolegic in kolegov – kaže, da 
je še posebej pomemben element pedagoške situacije negovanje skrbnega in 
sodelovalnega mišljenja: če se namreč študentke in študenti ne počutijo sprejete in 
varne v pedagoški situaciji, potem je le malo verjetno, da bodo lahko premagovali 
hoteno nevednost; še več, malo verjetno je celo, da bo sploh kdorkoli želel zares 
sodelovati v debati, če bo slutil, da bo zaradi svojega razmišljanja značajsko označen. 
Seveda velja Kantov sapere aude, toda ta sapere aude ne more priti kar iz nič – tega so 
sposobni samo najbolj agresivni glasneži; za civiliziran sapere aude pa morajo 
obstajati predpogoji, pogum za mišljenje je treba razvijati, to pa vsaj na začetku 
moramo početi na način, ki je sprejemajoč za mišljenje drugega. Res je, da je to še 
posebej težko, kadar se s prepričanji drugih ne strinjamo, vendar se moramo po drugi 
strani zavedati, da je civilizirano nestrinjanje z drugim ravno tudi del filozofske 
vzgoje (o varnosti kot elementu spodbudnega učnega okolja Krajnc idr., 2019). 
 

 
8 Pojem prihaja iz angleščine, kjer imamo opraviti s »critical, creative, collaborative and caring thinking«, torej 4C. 



74 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Takšna učna atmosfera je torej predpogoj za ugodno učno okolje, v katerem šele 
lahko začnemo razvijati radovednost kot eno osrednjih epistemskih vrlin. Rado-
vednost je že po svoji etimologiji povezana s »filo-zofijo« kot »ljubeznijo-do-
modrosti«, zato si je nemogoče predstavljati učne ure filozofije brez negovanja 
radovednosti. Kot poudarja Nenad Miščević v svoji nedavni izčrpni monografski 
študiji radovednosti, je radovednost tudi ena redkih »osrednjih motivirajočih vrlin«: 
 
V epistemskem smislu je zelo pomembno, da smo intrinzično motivirani za doseganje 
vednosti in razumevanja. Toda večina značajskih lastnosti nas ne motivira za takšno 
doseganje, razen radovednosti. Seveda vrline-sposobnosti niso motivirajoče same po 
sebi; pomagajo uresničiti cilje, za katere smo neodvisno motivirani, da jih dosežemo. 
Prava radovednost je osrednji intrinzično motivirajoči nagon doseganja znanja in 
razumevanja.« (Miščević, 2020: 11) 
 
Drži tudi, da je radovednost kompleksna spoznavna vrlina, na kar v svoji kritiki 
Ilhana Inana lepo opozori Danilo Šuster, ko pravi, da je v filozofskem smislu 
pravzaprav najzanimivejša meta-radovednost, radovednost o »… radovednosti sami. 
Radovedni smo lahko glede samih pogojev kognitivnega stika z realnostjo: kakšne 
reprezentacije uporabiti? Kako konceptualizirati določen problem? Kakšne določne 
opise uporabiti?« (Šuster, 2016: 333) 
 
Toda po drugi strani se moramo zavedati, da je radovednost lahko za spoznavnega 
subjekta tudi problematična. Miščević (2020: 69–70) denimo govori o »slabi 
radovednosti«, ki jo po navadi poznamo kot navodilo »brigaj se zase«. Jasno je, da 
nas radovednost lahko pripelje nekam, kjer morda ne bi želeli biti, saj lahko 
spoznamo kaj pretresljivega. Ravno zato se zdi, da je zgolj poudarjanje radovednosti 
kot spoznavne vrline premalo in da v resnici za negovanje radovednosti potrebujemo 
še neko drugo vrlino, namreč spoznavni pogum. Spoznavni ali »intelektualni« pogum 
Alan Ryan opisuje izhajajoč iz Aristotelove opredelitve (običajnega) poguma kot 
sredine med strahopetnostjo in predrznostjo. Intelektualni pogum se mu tako izkaže 
kot nasprotje intelektualne brezbrižnosti, zaradi katere se lahko stori obžalovanja 
vredna napaka (prim. Ryan 2004: 16). Ryan za takšno obžalovanja vredno napako (v 
razmišljanju) nekoliko neposrečeno identificira kot »otročje« mišljenje (pri čemer 
spregleda, da so ravno otroci lahko bolj pogumni kot odrasli pri filozofiranju, kar 
nas uči filozofija za otroke, a v to se na tem mestu ne bom spuščal) oziroma kot 
»ignoriranje jasnih in očitnih dejstev, utemeljitev z logičnimi napakami, ne da bi se 
tako rekoč menili za karkoli, kar vemo o načinu, kako priti do resnice o svetu.« (Prav 



T. Grušovnik: Hotena nevednost in vrline mišljenja: vzgoja za kritični spoznavni značaj 75. 
 

 

tam: 17). Prvi del te druge Ryanove opredelitve obžalovanja vredne napake je očitno 
v povezavi s hoteno nevednostjo kot spoznavno zagato, toda pojem zahteva še 
dodatno opredelitev, ne le negativne v smislu nasprotja hotene nevednosti, saj če 
želimo poiskati eno možnih rešitev za zagate, povezane z ignoranco in zanikanjem, 
ne zadostuje, če rečemo zgolj, da je spoznavni pogum to, kar omogoča premagati to 
obžalovanja vredno spoznavno napako. Kot tak dodaten element spoznavnega 
poguma Ryan prepozna samozaupanje, vero, da smo zmožni kaj spoznati, ki igra 
pomembno vlogo že pri Ralphu Waldu Emersonu. Samozaupanje je ključno pri 
soočanju s filozofijo in filozofi, kajti če smo – kot je žal veliko študentk in študentov 
– prepričani, da »nismo dovolj pametni, da bi razumeli«, potem se branja filozofskih 
tekstov in filozofskega razmišljanja tudi ne bomo lotili. Vlivanje zaupanja v lastne 
kognitivne zmožnosti bi tako sicer moralo biti poslanstvo vseh učiteljic in učiteljev, 
ne le tistih, ki poučujejo filozofijo, saj je vera, da sem spoznanja sposoben, 
pravzaprav temelj vsakega spoznanja. 
 
Zraven Ryanove opredelitve intelektualnega poguma omenimo še Kiddovo 
definicijo, ki nanj gleda kot na »dispozicijo kako primerno odgovoriti na škodo, ki 
nastane zaradi vršilčevih dejavnosti v spoznavni domeni, in sicer zaradi zavezanosti 
spoznavnim dobrinam, kot je denimo resnica ali /…/ informirano razumevanje 
/…/.« (Kidd, 2018: 245) Pri tej opredelitvi se mi zdi ključno dodati, da odpor ne 
prihaja nujno zgolj od zunaj, da pogumen epistemski vršilec ni zgolj tisti, ki »vztraja 
kljub nasprotovanju drugih« (Montmarquet, 1993: 23), pač pa tudi oni, ki vztraja 
kljub svojemu lastnemu odporu do spoznavanja. Dejstvo namreč je, da se v stanju 
ignorance in zanikanja – hotene nevednosti nasploh – ne najdemo toliko zaradi 
zunanjih dejavnikov kot zaradi faktorjev, ki jih lahko pripišemo lastnemu 
kognitivnemu življenju. To postane jasno takoj, ko se spomnimo zgornjega razdelka 
o etiologiji hotene nevednosti, kjer smo videli, da je ta včasih konstitutivna za 
vzpostavitev subjektivitete in da ima ohranitveno vlogo. Ravno sam sem torej tisti, 
ki nasprotuje lastnemu spoznavanju in beži proč od tega, kar nasluti kot ogrožajočo 
vednost. Ta moment oteži prizadevanje za vzgojo epistemskega značaja, kajti dejstvo 
je, da je lasten odpor težje zaznati kot zunanjega: videti, da nam zaradi tega, kar 
govorimo, nasprotujejo drugi, je veliko lažje, kot prepoznati, da smo sami ignoranti 
in da svojo ignoranco pred sabo skrivamo. Deloma je vzrok temu naša 
nepripravljenost priznati lastne napake, deloma pa je težava v tem, da je ignoranca 
oziroma zanikanje uspešna ravno takrat, kadar je seveda ne zaznamo, saj bi v 
primeru, kadar bi hoteno nevednost prepoznali, le-ta ravno nehala biti nevednost. Z 
morebitnimi paradoksi, ki iz tega izhajajo, in z njihovimi rešitvami se tukaj ne bom 



76 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

ukvarjal, ker sem to tematiko obdelal v Hoteni nevednosti (Grušovnik, 2020: 181–204), 
dodam lahko le posrečene besede angleškega škofa Josepha Butlerja: »Ti, ki niso 
nikdar posumili, ki niso nikdar dopustili možnosti, da se v njih nahaja takšna slabost 
[samoprevara], in (če naj mi bo dovoljeno govoriti na tak način) ki se niso nikdar v 
njej zasačili, lahko skoraj zagotovo sprejmejo dejstvo, da so bili zelo močno 
zavedeni.« (Butler, 1726: 195) 
 
Kaj lahko iz tega razmišljanja odnesejo učiteljice in učitelji ter učenke in učenci v 
praksi? Predvsem, da je za spoznavanje ključna dobra atmosfera, kjer se počutimo 
varne in sprejete, da lahko negujemo svojo radovednost. Učiteljice in učitelji morajo 
vedeti, da je ustvarjanje 4C zelo pomembno za spoznavanje, treba pa je tudi verjeti 
v učenke in učence, da so zmožni spoznanja, potrebno je vlivati kognitivnega 
samozaupanja. Robi Kroflič je tako na nekem znanstvenem sestanku rekel, da je 
»zlato pravilo pedagogike« verjetje v učence in učenke; obratno je dvom v njihove 
zmožnosti samouresničujoča se prerokba: prepričanje, da so ljudje neumni, jih res 
naredi neumne, in sicer zato, ker nam po eni strani prepreči, da bi videli njihovo 
domiselnost, po drugi pa zato, ker takšna do njih sovražna atmosfera ustvarja tremo, 
zaradi katere je zelo težko razmišljati. Glede radovednosti se moramo sicer zavedati, 
da ima mejo v hoteni nevednosti. Že uvodoma sem govoril o tem, da človek ni zgolj 
radovedno bitje, da ni zgolj filo-zof, pač pa je tudi vedomrznež, zofo-fob, in sicer 
takrat, kadar sluti, da bo spoznanje prineslo tudi gorje. Zato je nujno treba negovati 
spoznavni, epistemski ali intelektualni pogum, pa ne le spričo nasprotovanja drugih, 
pač pa še toliko bolj v trenutkih, kadar slutimo, da bi spoznanje lahko bilo neprijetno 
za nas in kadar lahko opazimo, da se mu skušamo izogniti. Kako lahko to praktično 
zaznamo? Z nekaj vaje v introspekciji, v opazovanju lastnega mišljenja lahko 
sčasoma vidimo, kako se izogibamo določenim zaključkom sklepanj in kako 
revidiramo premise, samo zato, da nam ne bi bilo treba povleči zaključka. Kadar se 
torej zalotimo, da iščemo alternativne razlage, se imejmo pogum vprašati, ali to 
počnemo zaradi intelektualne poštenosti ali morda strahopetnosti. 
 
5 Namesto zaključka: digitalizacija poučevanja in prihodnost filozofije 
 
Kolega Rudi Kotnik v svojem tako praktičnem kot teoretičnem delu, posvečenem 
didaktiki filozofije, poudarja učenje filozofije kot proces, ki je onkraj dihotomije 
oblika – vsebina (Kotnik, 2009; Kotnik 2014). V tem poglavju smo poskušali 
pokazati, da je del tega procesa premagovanje spoznavnih hib, med katere sodi tudi 
hotena nevednost, ki je lahko ovira rado-vednosti, filo-zofiji. V resnici bi lahko rekli, 



T. Grušovnik: Hotena nevednost in vrline mišljenja: vzgoja za kritični spoznavni značaj 77. 
 

 

da je edino takšno razumevanje učenja in poučevanja filozofije, ki ga zagovarja 
Kotnik, zmožno stopiti na pot negovanja spoznavnih vrlin, s katerimi se lahko 
zoperstavimo hoteni nevednosti, kajti gotovo je njeno premagovanje lahko le proces, 
tudi proces samospoznavanja. 
 
Za zaključek pa izrazimo še skrb glede sistematične težnje po t. i. »digitalizaciji« 
poučevanja in učenja tako iz vidika procesnega načina učenja in poučevanja kot tudi 
iz vidika vrlinske epistemologije. Res je morda, da lahko različne aplikacije in 
algoritmi prilagodijo težavnost stopnji učenk in učencev v večji meri kot učitelj, ki 
se detajlno ne more posvetiti več kot nekaj deset posameznicam in posameznikom, 
in da lahko s pomočjo spletnih platform dosežemo bistveno večje občinstvo kot iz 
predavalnic, kar lahko morda celo omogoči kakovosten pouk tistim, ki ga prej niso 
bili deležni, toda težko si je predstavljati, kako bi z algoritmi lahko nadomestili 
sokratski dialog, ali kako bi lahko s pomočjo aplikacij zaznali hoteno nevednost. 
Morda sicer obstajajo načini, kako z naprednimi lingvističnimi orodji s pomočjo 
umetne inteligence slediti razvoju teorij zarot oziroma kako izslediti dezinformacije 
in jih poskusiti nevtralizirati (Gerts (idr., 2021) navaja primer takšne analize teorij 
zarot za SARS-CoV-2), toda takšna orodja delujejo zgolj post festum in (vsaj zaenkrat) 
še ne preučujejo vzrokov za nastanek takšnih teorij. Morda bo razvoj sicer prinesel 
orodja, s pomočjo katerih bo možna vzgoja za epistemski značaj, toda vprašanje je, 
ali bo lahko strojni pogovor kadarkoli nadomestil moderatorja sokratskega pogovora 
kot učno metodo. Še več, zdi se, da je model TZ tako rekoč izposojen iz 
informacijskih tehnologij in da je analogen prenašanju informacij med različnimi 
elektronskimi nosilci, tako da se ideja digitalizacije učenja popolnoma sklada z njim, 
s tem pa v celoti zanemarja to, kar smo glede učenja in poučevanja v pričujočem 
poglavju želeli izpostaviti kot osrednjo točko: da ne gre za enostaven prenos znanja, 
pač pa za preobrazbo učečih se, s tem pa je za vzgojno-izobraževalne procese nujno, 
da so zastavljeni na vrlinski epistemologiji in vzgoji za spoznavni značaj, saj je 
analogija med učenci in učečimi se stroji problematična.  
 
Lahko rečemo, da je čas pokazal, da so bili znanstveno fantastični filmi zahodne 
produkcije v dvajsetem stoletju, ki so kot največjo težavo umetne inteligence 
prepoznavali njeno zoperstavitev človeku in družbi, tako da v njih roboti niso postali 
le zavestna bitja, pač pa so s svojo strojno inteligenco presegli človeka in si ga 
podjarmili, v zmoti. Izkazalo se je, da je nevarnost vdora umetne inteligence v 
človekov svet povsem drugačna, namreč človekovo samoiniciativno podrejanje 
zahtevam informacijske družbe. Umetna inteligenca nas torej ni osvojila, ampak prej 



78 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

zasvojila in nas prisilila spremeniti naše mišljenjske, čustvene in druge odzive ter 
vedênje. Ne zavzemajo nas roboti, ampak se robotiziramo sami. Karolina Zawieska 
tako pomenljivo pravi, da »zdaj je mogoče razpravljati o tem, ali se lahko stroji držijo 
človeških etičnih načel, ne zaradi tega, ker bi avtonomni sistemi postali podobni 
ljudem, pač pa zato, ker človeška bitja nase čedalje bolj gledajo kot na stroje.« 
(Zawieska, 2017: 53) V kontekstu učenja in poučevanja bi lahko rekli nekaj 
analognega: o »strojnem učenju« lahko razpravljamo ne zato, ker bi algoritmi postali 
podobni človeškim učenkam in učencem, pač pa zato, ker na učenje človeških bitij 
čedalje bolj gledamo kot na strojno učenje. 
 
Zaključimo, da zaradi vse večjega pritiska po »digitalizaciji« vseh področij, vključno 
s šolstvom, obstaja ne le nevarnost, da bo pouk filozofije porinjen še globlje v ozadje, 
pač pa tudi, da bo pogovorna metoda kot taka čedalje bolj izpuščana. Pri tem obstaja 
še nevarnost, da bodo te spremembe predstavljene kot »napredek«, in sicer na način, 
da bodo zavite v pedagoški novorek; takšna sprememba dojemanja nalog 
visokošolskega izobraževanja se je zgodila ne dolgo nazaj, ko se je uvedel diskurz 
»kompetenc«, za katere pa je Kotnik (2015) v svoji analizi pokazal, da so kot novost 
ali napredek v najboljšem primeru dvomljive. 
 
 
Literatura 
 
Aristotel (1999). Metafizika (prev. Valentin Kalan). ZRC SAZU. 
Aristotel (2002). Nikomahova etika (prev. Kajetan Gantar). Slovenska matica. 
Butler, J. (1726). Fifteen Sermons Preached at the Rolls Chapel. James in John Knapton. 
Cassam, Q. (2019). Vices of the Mind – From Intellectual to the Political. Oxford University Press. 
Festinger, L. (1957). A Theory of Cognitive Dissonance. Stanford University Press. 
Freire, P. (2019). Pedagogika osvoboditve (prev. Blažka Müller). Krtina. 
Gerts, D., Shelley, C. D., Parikh, N., Pitts, T., Watson Ross, C., Fairchild, G., Vaquera Chavez, N. Y., 

Daughton, A. R. (2021). 'Thought I'd Share First' and Other Conspiracy Theory Tweets from 
the COVID-19 Infodemic: Exploratory Study. JMIR Public Health and Surveillance, 7 (4). 
https://publichealth.jmir.org/2021/4/e26527/PDF, doi:10.2196/26527 

Grušovnik, T. (2011). Odtenki zelene: humanistične perspektive okoljske problematike. Univerzitetna založba 
Annales : Zgodovinsko društvo za južno Primorsko. 

Grušovnik, T. (2012). Environmental Denial: Why We Fail to Change Our Environmentally 
Damaging Practices. Synthesis Philosophica, 53 (1), 91–106. 

Grušovnik, T. (2016). Etika živali – o čezvrstni gostoljubnosti. Univerzitetna založba Annales : 
Zgodovinsko društvo za južno Primorsko. 

Grušovnik, T. (2020). Hotena nevednost. Slovenska matica. 
Heidegger, M. (1991). Platonov nauk o resnici (prev. Dean Komel). Phainomena. 
James, W. (1931). The Principles of Psychology. Henry Holt & Co. 
Kidd, I. J. (2018). Epistemic Courage and the Harms of Epistemic Life. V H. Battaly (ur.), The 

Routledge Handbook to Virtue Epistemology (244–255). Routledge. 



T. Grušovnik: Hotena nevednost in vrline mišljenja: vzgoja za kritični spoznavni značaj 79. 
 

 

Kotnik, R. (2009). From the Form to the Content and beyond to the Process. Croatian Journal of 
Philosophy, 9, (25), 125–133. 

Kotnik, R. (2014). Kompetence in didaktika filozofije. Pedagoška obzorja, 29 (1), 104–115.  
Kotnik, R. (2015). Nova paradigma ali cesarjeva nova oblačila? V T. Grušovnik (ur.), Obzorja učenja: 

vzgojno-izobraževalne perspektive (37–49). Annales. 
Krajnc, T., Drolc, A., Nose Pogačnik, Š., Pevec, M., Slivar, B., Uranjek, J., Weilguny, M. (2019). Varno 

in spodbudno učno okolje. Šola za ravnatelje. https://www.zrss.si/wp-
content/uploads/2021/03/varno_in_spodbudno_ucno_okolje.pdf.  

Miheljak, V. (13. 11. 2015). Koliko imen premore ograja? (Tehnične ovire najprej v glavi, nato na 
meji). Mladina. https://www.mladina.si/170709/koliko-imen-premore-ograja/.  

Miščević, N. (2020). Curiosity as an Epistemic Virtue. Palgrave Macmillan Cham. 
https://doi.org/10.1007/978-3-030-57103-0 

Mitton, C., Adair, C. E., McKenzie, E., Patten, S. B., Perry, B. W. (2007). Knowledge Transfer and 
Exchange: Review and Synthesis of the Literature. Milbank Quarterly, 85 (4), 729–768. 
https://www.ncbi.nlm.nih.gov/pmc/articles/PMC2690353/  

Montmarquet, J. (1993). Epistemic Virtue and Doxastic Responsibility. Rowman & Littlefield. 
Nietzsche, F. (1988). Onstran dobrega in zlega (prev. Janko Moder). Slovenska matica. 
Norgaard, K. M. (2011). Living in Denial: Climate Change, Emotions, and Everyday Life. MIT Press. 
Platon (2004). Država. V. Zbrana dela I (prev. Goraz Kocijančič). Mohorjeva družba. 
Ryan, A. (2004). Intellectual Courage. Social Research, 71 (1), 13–28. 
Spinoza, B. de (1963). Etika (prev. Primož Simoniti). Slovenska matica. 
Strahovnik, V. (2004). Uvod v vrlinsko epistemologijo. Analiza 3 (8), 101–118. 
Šimenc, M. (2016). Nove prakse filozofije. Univerza v Ljubljani, Pedagoška fakulteta. 
Šuster, D. (2016). Curiosity about Curiosity. Croatian Journal of Philosophy, XVI (48), 327–340. 
Zagzebski, L. (1996). Virtues of the Mind – An Inquiry into The Nature of Virtue and The Ethical Foundations 

of Knowledge. Cambridge University Press. 
Zawieska, K. (2017). An Ethical Perspective on Autonomous Weapon Systems: Perspectives on 

Lethal Autonomous weapon Systems. UNODA (United Nations Office for Disarmament Affairs) 
occasional papers, 30, 49-56. DOI: 10.18356/019c7755-en.   

 
 
  



80 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

 
 
 



 

 

 
 

FILOZOFIJA ZA OTROKE KOT 

METODIKA DELA Z NADARJENIMI 

UČENCI ALI KOT PRILOŽNOST ZA 

SPODBUJANJE POTENCIALNE 

NADARJENOSTI UČENCEV 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.5 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
MAJA VAČUN 
Osnovna šola Selnica ob Dravi, Selnica ob Dravi, Slovenija 
maja.vacun@os-selnica.si 
 
Izvedba pouka v osnovni šoli je pogosto omejena na nivo učnih 
ciljev in standardov znanja, ki ga učitelji preverjajo in ocenjujejo. 
Učenci morajo predvsem pomniti, največkrat pa poleg 'kaj' ne 
dobijo možnosti/spodbude za razvijanje drugih nivojev mišljenja. 
Menimo, da bi morali v učni proces poleg količine informacij 
vključevati tudi metode in vsebine, ki zahtevajo abstraktno 
mišljenje in kreativnost ter branje zahtevnejših besedil. V članku 
se ukvarjamo z vprašanji, kdo so nadarjeni učenci in kakšen je 
koncept dela z njimi. Pregledali smo nekaj učnih načrtov za 
osnovno šolo in predstavili temeljne ugotovitve glede v njih 
vključenega problemskega pouka. Ponudili smo filozofijo za 
otroke kot priložnost za razvijanje potencialne in/ali že 
prepoznane nadarjenosti učencev. Ugotavljamo, da je metoda, ki 
se uporablja pri filozofiji za otroke, primerna pri večini učnih 
predmetov v razredih osnovne šole in lahko ob kontinuirani 
izvedbi s strani učitelja pozitivno vpliva na učne in socialne 
dosežke učencev.  

Ključne besede:  
osnovna šola, 

 učni načrti,  
nadarjeni učenci, 

 filozofija za otroke, 
skupnost raziskovanja 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.5 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

PHILOSOPHY FOR CHILDREN AS A 

METHOD OF WORKING WITH 

TALENTED PUPILS OR AN 

OPPORTUNITY FOR PROMOTING 

THEIR POTENTIAL TALENT 
   

 MAJA VAČUN 
 Selnica ob Dravi Elementary School, Selnica ob Dravi, Slovenia 

maja.vacun@os-selnica.si 
  

Keywords: 
primary school,  
curriculum,  
talented pupils,  
philosophy for children, 
community of inquiry 

 Elementary school lesson is often limited by the learning 
objectives or knowledge standards that teachers review and 
assess. Students are only required to remember, and most often, 
in addition to knowing the 'what', they are not given the 
opportunity to develop other levels of thinking. The learning 
process should include methods and content that require abstract 
thinking and creativity, as well as reading complex texts. In this 
article we address the question of who are the "gifted" learners 
and the concept of working with them. We have reviewed some 
elementary school curricula to present the basic findings about 
incorporating problem-based learning. We offer philosophy for 
children as a way to develop students' potential and/or already 
identified talents. We conclude that the working methodology 
used in Philosophy for Children is appropriate for most subjects 
in elementary school and can have a positive impact on the 
learning and social performance of students. 

 
 



M. Vačun: Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali kot priložnost za 
spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 83. 

 

 

1 Uvod 
 
V sodobnem svetu, kjer so spremembe stalnica in je globalizacija v polnem teku, se 
vse bolj pojavlja nuja za nove strategije poučevanja in učenja, ki bodo omogočale 
spopadanje z izzivi razvoja. Vprašanje tako je, kako najbolje opolnomočiti 
otroke/učence za življenje v 21. stoletju. Kaj potrebuje človek, da lahko polno živi 
in prispeva v svet? Katere veščine, kompetence in strategije so ključne za refleksijo, 
boljše razumevanje, presojo in razumno vedenje v svetu, v katerem živimo? Če drži, 
kot navaja Camhy (2021; po Arendt), da 'svet stoji na mladih', bi moral biti 
najpomembnejši cilj izobraževanja usposobiti učence za aktivno sodelovanje v 
družbi. Demokratične skupnosti, v katerih živimo, namreč potrebujejo aktivne 
državljane, ki se bodo zavedali pomembnosti kulturne in jezikovne raznolikosti in 
bodo opremljeni z novimi okvirji mišljenja (Camhy, 2021). 
 
O tem, da je potrebna radikalna sprememba šolstva, je bil prepričan tudi ameriški 
filozof Matthew Lipman. Trdil je, da potrebujemo ljudi, ki bodo znali bolje misliti 
svet in svoj položaj v njem, zato je treba že otroke naučiti samostojnega in kritičnega 
mišljenja, da bi tako lahko spremenili svet na bolje. Po Lipmanovem prepričanju je 
destruktivnost sveta tudi posledica tega, da ljudje ne mislijo (Šimenc, 2018). A 
postavlja se vprašanje, ali sodobno šolstvo s svojo zasnovo vse to sploh omogoča. 
V prispevku bomo pregledali, kateri so temeljni cilji, zapisani v Zakonu o osnovni 
šoli in aktualnih učnih načrtih za osnovnošolsko izobraževanje. Zanimalo nas bo, ali 
so cilji osredotočeni predvsem na pridobivanje znanja ali tudi na pridobivanje veščin, 
ki omogočajo razvoj višjih miselnih procesov pri učencih. Izpostavili in predstavili 
bomo nadarjene učence kot posebno skupino učencev v osnovni šoli, za katere naj 
bi imela šola še dodatno skrb in odgovornost s tem, ko jim mora omogočati 
prilagojen pouk in dejavnosti, v/preko katerih lahko razvijajo svojo nadarjenost.  
 
Prej omenjeni ameriški filozof Lipman je izobraževalnemu sistemu ponudil filozofijo 
za otroke kot način dela z učenci, preko katerega bi se le-ti učili misliti in bi tako 
prispevali k transformaciji družbe. V nadaljevanju prispevka bomo predstavili 
osnove programa filozofija za otroke in iskali korelacije med metodiko dela pri tem 
programu ter konceptom dela z nadarjenimi učenci.  
  



84 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

2 Nadarjeni otroci/učenci 
 
V strokovni literaturi ni enotne definicije nadarjenosti. Razlog naj bi bil v tem, da 
nadarjeni niso neka homogena, temveč so zelo heterogena skupina. Razlike obstajajo 
znotraj skupine nadarjenih, saj se nadarjenost kaže v različnih oblikah in obsegih 
(Žagar idr., 1999). Področja, na katerih so otroci prepoznani kot nadarjeni, so lahko 
zelo različna, različne so tudi njihove vzgojno-izobraževalne ter osebne in socialne 
potrebe. Nadarjeni prav tako prihajajo iz različno spodbudnih družinskih okolij, šola 
pa je tista, ki lahko dopolnjuje domače okolje ali celo predstavlja pomemben 
varovalni dejavnik. 
 
Zakon o osnovni šoli v 11. členu določa, da so »nadarjeni učenci tisti, ki izkazujejo 
visoko nadpovprečne sposobnosti mišljenja ali izjemne dosežke na posameznih 
učnih področjih, v umetnosti ali športu« (ZOsn, 1996). Za nadarjene učence naj bi 
bilo tudi značilno, da imajo nekatere osebnostne lastnosti, ki jih ne najdemo pri 
drugih učencih ali pa so pri njih bolj izrazite (Žagar idr., 1999).  
 
Žagar in drugi (1999; po Travers, Elliot in Kratochwill, 1993: 447) navajajo, da je 
ena od najpogosteje uporabljenih definicij na svetu za nadarjene tista definicija, ki je 
zapisana v ameriškem Zakonu o izobraževanju nadarjenih iz leta 1978.  
 
»Po tej definiciji so nadarjeni ali talentirani tisti otroci in mladostniki, ki so bodisi na 
predšolski stopnji, v osnovni ali srednji šoli pokazali visoke dosežke ali potenciale na 
intelektualnem, ustvarjalnem, specifično akademskem, vodstvenem ali umetniškem 
področju, in kateri poleg rednega šolskega programa potrebujejo posebej prilagojene 
programe in aktivnosti« (Žagar idr., 1999).  
 
Na omenjeni definiciji nadarjenosti temelji tudi Koncept: Odkrivanje in delo z 
nadarjenimi učenci v devetletni osnovni šoli, ki ga je leta 1999 sprejel Strokovni svet 
Republike Slovenije in po katerem med nadarjene ali talentirane otroke štejemo tiste 
z dejanskimi visokimi dosežki kot tudi tiste s potencialnimi zmožnostmi za take 
dosežke, in sicer na naslednjih področjih (Strokovna izhodišča posodobitve 
Koncepta odkrivanja nadarjenih otrok …, 2019):  
 
− splošna intelektualna sposobnost,  
− specifična akademska (šolska) zmožnost,  



M. Vačun: Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali kot priložnost za 
spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 85. 

 

 

− kreativno ali produktivno mišljenje,  
− sposobnost vodenja,  
− sposobnost za vizualne in tako imenovane izvajalske (performing) umetnosti.  
 
Strokovna izhodišča posodobitve Koncepta za odkrivanje nadarjenih otrok, 
učencev, dijakov in vzgojno-izobraževalnega dela z njimi (2019) navajajo, da kot 
nadarjene razumemo tiste posameznike, ki na miselnem področju izkazujejo izjemne 
dosežke. Osebnostne lastnosti, ki jih najdemo v skupini nadarjenih, se (po Žagar idr., 
1999) nanašajo na različna področja:  
 
− miselno-spoznavno (razvito divergentno mišljenje, razvito logično mišljenje, 

nenavadna domišljija, natančnost opazovanja, dober spomin, smisel za humor), 
− učno-storilnostno (široka razgledanost, visoka učna uspešnost, bogato 

besedišče, hitro branje, spretnost v eni od umetniških dejavnosti, motorična 
spretnost in vzdržljivost),  

− motivacijsko (visoke aspiracije in potreba po doseganju odličnosti, radovednost, 
raznoliki in močno izraženi interesi, vztrajnost pri reševanju nalog, visoka 
storilnostna motivacija, uživanje v dosežkih),  

− socialno-čustveno (nekonformizem, močno razvit občutek za pravičnost, 
neodvisnost in samostojnost, sposobnost vodenja in vplivanja na druge, izrazit 
smisel za organizacijo, empatičnost).  

 
2.1 Odkrivanje nadarjenih učencev 
 
Pri odkrivanju nadarjenih učencev sodelujejo vsi pedagoški delavci in šolska 
svetovalna služba, po potrebi se šole povežejo tudi s strokovnjaki iz zunanjih 
institucij. Učinkovita skrb za nadarjene učence predpostavlja tudi ustrezne 
materialne in kadrovske pogoje ter stalno strokovno izpopolnjevanje zaposlenih na 
področju odkrivanja in dela z nadarjenimi učenci. Za koordinacijo, implementacijo 
in izvedbo na operativni ravni se oblikuje strokovna skupina na Zavodu Republike 
Slovenije za šolstvo. Strokovno skupino sestavljajo svetovalci zavoda in zunanji 
strokovnjaki (Žagar idr., 1999). 
 
 



86 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Tako imenovano odkrivanje nadarjenih učencev označuje celoten proces, ki 
vključuje evidentiranje, identifikacijo ter seznanitev in pridobitev mnenja staršev. 
Odkrivanje teh učencev se praviloma izpelje v 1. in 2. vzgojno-izobraževalnem 
obdobju osnovne šole (1.–6. razred), po potrebi pa se ponovi še v 3. VIO (7.–9. 
razred). S tem se zagotovi, da imajo vsi nadarjeni enake možnosti, da so odkriti 
(Žagar idr., 1999). 
 
Evidentiranje učencev, ki bi lahko bili nadarjeni, poteka na osnovi različnih kriterijev 
brez testiranj ali uporabe posebnih ocenjevalnih pripomočkov. Predlagani kriteriji 
so: učni uspeh (odličen učni uspeh; v 1. VIO se upošteva opisna ocena), dosežki 
(izjemni dosežki pri likovni, glasbeni, tehnični, športni in drugih dejavnostih), 
učiteljevo mnenje, ki si ga je oblikoval o učencu med vzgojno-izobraževalnim 
procesom (posebno pozornost pri presojanju mora posvetiti tistim učencem, ki 
kažejo znake nadarjenosti in nimajo odličnega uspeha, ki prihajajo iz socialno 
depriviranega okolja, drugačnega kulturnega okolja ali imajo specifične učne ali 
vedenjske težave), tekmovanja (udeležba in dobri rezultati na regijskih in državnih 
tekmovanjih), hobiji (trajnejše aktivnosti, za katere ima učenec močan interes in v 
katerih dosega nadpovprečne rezultate), mnenje šolske svetovalne službe (oblikuje 
ga na osnovi obstoječe evidence o učencu, z vzgojiteljicami iz vrtca, razrednimi in 
drugimi učitelji, s knjižničarjem in z mentorji interesnih in drugih dejavnosti). V 
skupino evidentiranih so izbrani učenci, ki izpolnjujejo vsaj enega od navedenih 
kriterijev in bi lahko bili nadarjeni. Evidenco evidentiranih učencev vodi šolska 
svetovalna služba (Žagar idr., 1999).   
 
Identifikacija ali spoznavanje nadarjenih učencev zajema poglobljeno in 
podrobnejšo obravnavo evidentiranih učencev in vključuje naslednja merila: ocena 
učiteljev (učitelji podajo oceno s pomočjo posebnega ocenjevalnega pripomočka, ki 
naj bi zajel naslednja področja: razumevanje in pomnjenje snovi, sposobnost 
sklepanja, ustvarjalnost, motiviranost in interesi, vodstvene sposobnosti, telesno-
gibalne sposobnosti, izjemni dosežki na različnih področjih), test sposobnosti 
(individualni ali skupinski test) in test ustvarjalnosti. Testa sposobnosti in 
ustvarjalnosti izvede in ovrednoti šolski psiholog. Kot nadarjeni oziroma talentirani 
so identificirani tisti učenci, ki so vsaj na enem od kriterijev dosegli nadpovprečen 
rezultat: na testu inteligentnosti je IQ enak ali večji od 120, na testu ustvarjalnosti 
sodi rezultat med 10 odstotkov najboljših rezultatov evidentiranih učencev, na 
ocenjevalni lestvici za učitelje pa je učenec dobil nadpovprečno oceno na 



M. Vačun: Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali kot priložnost za 
spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 87. 

 

 

posameznem področju nadarjenosti. Ugotovitev o tem, da je učenec nadarjen, se 
sprejme na sestanku razrednega učiteljskega zbora, na katerem sodelujeta tudi šolska 
svetovalna služba in koordinator za delo z nadarjenimi, če ta ni šolski svetovalni 
delavec (Žagar idr., 1999).  
 
Seznanitev in mnenje staršev je zadnja stopnja odkrivanja nadarjenih, ko svetovalna 
služba skupaj z razrednikom seznani starše, da je bil njihov otrok spoznan za 
nadarjenega, in pridobi tudi njihovo mnenje o otroku.  
 
2.2 Delo z nadarjenimi učenci osnovne šole 
 
V Sloveniji poteka delo z nadarjenimi v skladu s Konceptom odkrivanja in dela z 
nadarjenimi učenci devetletne osnovne šole, sprejetim leta 1999 na Strokovnem 
svetu RS za splošno izobraževanje (Nadarjeni otroci, učenci in dijaki, 2021).  
 
Delo z nadarjenimi učenci izhaja iz naslednjih temeljnih načel (po Žagar idr., 1999):  
 
− širitev in poglabljanje temeljnega znanja,  
− hitrejše napredovanje v procesu učenja,  
− razvijanje ustvarjalnosti,  
− uporaba višjih oblik učenja,  
− uporaba sodelovalnih oblik učenja,  
− upoštevanje posebnih sposobnosti in močnih interesov,  
− upoštevanje individualnosti,  
− spodbujanje samostojnosti in odgovornosti,  
− skrb za celostni osebnostni razvoj,  
− raznovrstnost ponudbe ter omogočanje svobodne izbire učencem,  
− uveljavljanje mentorskih odnosov med učenci in učitelji oziroma drugimi 

izvajalci programa,  
− skrb za to, da so nadarjeni učenci v svojem razrednem in šolskem okolju 

ustrezno sprejeti, 
− ustvarjanje možnosti za občasno druženje glede na njihove posebne potrebe in 

interese. 
 



88 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Po mnenju strokovnjakov naj se delo z nadarjenimi učenci začne čim bolj zgodaj. V 
1. VIO poteka delo predvsem v okviru matičnega razreda v oblikah notranje 
diferenciacije pouka (priporočljivo je le občasno krajše ločevanje nadarjenih učencev 
iz razreda – npr.  samostojno učenje, dodatni pouk, interesne dejavnosti), v 2. in 3. 
VIO pa naj bi se delo z nadarjenimi razširilo tudi na nekatere druge oblike, ki se 
večinoma organizirajo v okviru fleksibilne in delne zunanje diferenciacije. Za 
sodelovanje je treba pridobiti starše in zunanje ustvarjalce ter učence spodbujati k 
vključevanju v zunanje institucije, kjer lahko uveljavijo svojo nadarjenost.  
 
Šola tem učencem zagotavlja ustrezne pogoje za vzgojo in izobraževanje tako, da jim 
prilagodi vsebine, metode in oblike dela ter jim omogoči vključitev v dodatni pouk, 
druge oblike individualne in skupinske pomoči ter druge oblike dela (ZOsn, 1996).  
 
Šolska svetovalna služba v sodelovanju z učitelji, učencem, s starši pa tudi z 
zunanjimi mentorji v skladu z individualiziranim programom vsakega nadarjenega 
učenca izvaja prilagoditev dela in pouka (več ali drugačne zadolžitve, dodatni pouk, 
priprave na tekmovanja, raziskovalne naloge, interesne dejavnosti, dodatne 
popoldanske aktivnosti …) in ob koncu vsakega leta program tudi evalvira. V 
ospredju dela z nadarjenimi so razvijanje višjih miselnih procesov, odprte in 
prilagodljive metode dela, ki dopuščajo lasten tempo, problemski pouk, okolje, ki 
nudi čustveno varnost in izziv. 
 
Delo z nadarjenimi učenci je za šolo hkrati izziv in velika odgovornost. Koncept 
inkluzije nadarjenih učencev vodi k spoštovanju pravic teh učencev za njim 
prilagojeno poučevanje, obenem pa opozarja tudi na sprejemanje odgovornosti 
nadarjenih učencev do lastnega učenja in znanja – ne le za osebno, temveč tudi za 
širšo družbeno korist. »Današnji nadarjeni učenci so jutrišnji socialni, intelektualni, 
ekonomski, kulturni voditelji, zato njihovega razvoja ne gre prepustiti slučaju« (Bela 
knjiga o vzgoji in izobraževanju, 2011: 331). 
 
3 Cilji osnovnošolskega izobraževanja 
 
Če se osredotočimo na določilo 11. člena Zakona o osnovni šoli, da so nadarjeni 
učenci tisti, ki izkazujejo visoko nadpovprečne sposobnosti mišljenja ali izjemne 
dosežke na posameznih učnih področjih, ne moremo mino vprašanja, koliko lahko 
ti učenci (in seveda vsi ostali učenci) sploh razvijajo svojo potencialno oz. 



M. Vačun: Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali kot priložnost za 
spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 89. 

 

 

prepoznano nadarjenost v okviru rednega pouka. Slednji je namreč v naših šolah 
pogosto omejen zgolj na nivo učnih ciljev ali standardov znanja, torej na nivo, ki ga 
učitelji preverjajo in ocenjujejo. Učenci tako nimajo priložnosti razvijati višjih 
nivojev mišljenja in pridobivati višjih nivojev znanja, čeprav so za to sposobni 
(Umek in Raztresen 2014: 159). V sodobni šoli še zmeraj prevladuje nizanje 
verbalnih učnih vsebin, ki so premalo povezane v okviru enega učnega predmeta in 
še manj med predmeti. Preveč je pomnjenja in reproduciranja ter receptivnih učnih 
poti (Bissachi, 2018, po Strmčnik, 2010).  
 
Če vednost ni zgolj pomnjenje in je poleg vednosti 'kaj', ki meri na kopičenje 
podatkov, pomembna tudi vednost 'kako' (Šimenc, 1996), je smotrno ugotoviti, kako 
slednjo določajo temeljni dokumenti za izvajanje osnovnošolskega programa – 
Zakon o osnovni šoli in učni načrti za posamezne predmete. 
 
Zakon o osnovni šoli (2016) v svojem 2. členu določa petnajst ciljev 
osnovnošolskega izobraževanja, med katerimi jih je kar nekaj usmerjenih v telesni in 
osebnostni razvoj učenca/ev, vzgojo in izobraževanje za trajnostni 
razvoj/vseživljenjsko učenje, narodno identiteto in razvoj pismenosti. Med vsemi 
cilji je le en, ki se po našem mnenju nanaša konkretno na razvijanje višjih miselnih 
procesov, in sicer naslednji: »razvijanje zavedanja kompleksnosti in soodvisnosti 
pojavov ter kritične moči presojanja« (Zakon o osnovni šoli, 2016). Omeniti velja 
tudi 61. člen istega zakona, ki piše, da se pri učencih v osnovni šoli ocenjuje znanje 
na opisni (z besedami) in številčni način (z ocenami) – iz tega lahko sklepamo, da se 
ocenjuje le znanje učencev, ne pa tudi njihove spretnosti in veščine, povezane z 
metanivoji mišljenja. 
 
Slovenski šolski sistem določa sedemnajst obveznih predmetov, ki so: biologija, 
državljanska in domovinska kultura in etika, družba, fizika, geografija, glasbena 
umetnost, gospodinjstvo, kemija, likovna umetnost, matematika, naravoslovje in 
tehnika, naravoslovje, slovenščina, spoznavanje okolja, šport, tehnika in tehnologija, 
zgodovina ter angleščina in nemščina, ki se pojavljata kot prvi in/ali drugi tuji jezik.  
 
Za namene pričujočega prispevka smo pregledali učne načrte vseh omenjenih 
predmetov in med navedbo operativnih ciljev iskali besede, ki nakazujejo problemski 
pouk oz. razvoj višjih miselnih procesov pri učencih. Ugotavljamo, da se med 
operativnimi cilji obveznih predmetov v osnovni šoli v veliki večini pojavljajo 



90 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

naslednji termini, vezani na dejavnosti učencev: poslušajo, spoznajo, se ozaveščajo, 
prepoznajo, razvijajo, pregledujejo, berejo, utrjujejo, uporabljajo, se naučijo, 
upoštevajo, usvojijo, razumejo, ugotovijo, se seznanijo, umestijo, poiščejo, izdelajo, 
predstavijo, prepoznajo, opišejo, skicirajo, razložijo, vedo, znajo ovrednotiti, 
razlikujejo, ponovijo, izvedejo, poiščejo, raziščejo, narišejo, opredelijo, ugotovijo, 
izračunajo, izmerijo, primerjajo, naštejejo, določijo, imenujejo, pokažejo, urijo, 
poglabljajo, zaznavajo, razvijajo, sodelujejo, ustvarjajo, uprizorijo …  
 
Iz navedenega se zdi, da so učni cilji večine predmetov usmerjeni predvsem v 
vsebinska znanja (procesiranje/pomnjenje, razumevanje in nekoliko tudi uporabo), 
ki ne omogočajo aktivne vloge učencev, ne razvijajo višjih nivojev mišljenja in 
njihovih kompetenc. Po t. i. Bloomovi taksonomiji učnih ciljev, ki jo prikazuje 
spodnja slika, bi tovrstno znanje umestili v prve tri nivoje mišljenja. Razpon 
aktivnosti učencev (in posledično mišljenja) se začne z nižjimi miselnimi procesi na 
levi strani (pomnjenje) in konča na desni (ustvarjanje) z višjimi miselnimi procesi.  
 
Podrobneje smo pregledali še učne načrte treh predmetov z družboslovno-
humanističnega področja (domovinska in državljanska kultura in etika, družba, 
spoznavanje okolja), za katere smo predvidevali, da bi problemski pouk oz. razvijanje 
kritičnega mišljenja učencev lahko vključevali že med splošnimi cilji predmeta/-ov.  
 
Spoznavanje okolja je predmet, ki se izvaja v 1. vzgojno-izobraževalnem obdobju, 
tj. 1.–3. razreda osnovne šole. Po opredelitvi v učnem načrtu predmet zajema 
nadaljevanje in usmerjanje spontanega otroškega raziskovanja sveta in odkrivanja 
prepletenosti ter soodvisnosti v pojavih in procesih v naravnem in družbenem 
okolju. »Predmet je vir informacij, zajema tudi spoznavanje in utrjevanje poti, kako 
več izvedeti, kako znanje povezovati in uporabiti« (Učni načrt. Spoznavanje okolja, 
2011: 4). Najpomembnejša splošna cilja (razumevanje okolja in razvijanje 
spoznavnega področja) se uresničujeta z aktivnim spoznavanjem okolja – 
spoznavanjem dejstev, oblikovanjem pojmov in povezav. Širše spoznavno področje 
vključuje razvijanje procesov, sposobnosti in postopkov, ki omogočajo bogatenje 
izkušenj, njihovo obdelavo in povezovanje za razvoj kompleksnega mišljenja (Prav 
tam: 5).  
 
 



M. Vačun: Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali kot priložnost za 
spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 91. 

 

 

Predmet družba se izvaja v 4. in 5. razredu, poudarek predmeta pa je na spoznavanju 
razmerja med posameznikom, družbo in naravnim okoljem. Pri tem gre za 
spoznavanje in vrednotenje okolja (družbenega, kulturnega, naravnega), in sicer v 
vseh njegovih sestavinah ter interakcijah in soodvisnostih med temi sestavinami 
(Učni načrt. Družba, 2011: 4). Splošni cilji določajo, da učenci razvijajo spoznavne, 
emocionalne in socialne sposobnosti ter spretnosti (logično in kritično mišljenje, 
ustvarjalnost, učinkovite strategije za reševanje vprašanj itd.) in strategije 
vseživljenjskega učenja (Prav tam: 5).  
 
V zadnjem triletju osnovne šole, natančneje v 7. in 8. razredu, se izvaja predmet 
domovinska in državljanska kultura in etika. Učni načrt med splošno opredelitvijo 
predmeta določa, da predmet pri učencih spodbuja razvoj naslednjih veščin: presoja 
družbenih in etičnih dilem in vprašanj, komuniciranje in argumentiranje v kontekstu 
demokratičnega javnega prostora, obveščeno, kritično, konstruktivno in angažirano 
družbeno delovanje, vseživljenjsko izobraževanje. Splošni cilji tega predmeta so 
usmerjeni v razvoj politične pismenosti in razvoj kritičnega mišljenja, nekaterih 
stališč in vrednot učencev ter njihovo dejavno vključevanje v družbeno življenje 
(Učni načrt. Domovinska in državljanska kultura in etika, 2011).  
 
Kot kaže, nekoliko več 'konkretnih' ciljev, ki so usmerjeni v procesno pridobivanje 
znanja učencev in jih po zgoraj navedeni Bloomovi taksonomiji učnih ciljev lahko 
umestimo v desne tri kategorije, zasledimo v splošnih ciljih treh omenjenih učnih 
predmetov (SPO, DRU, DKE). Še vedno pa ostaja odprto vprašanje, ali učitelji, ki 
te predmete poučujejo, omogočajo učencem aktivno vlogo, ki jo kažejo skozi 
postavljanje vprašanj (tako učitelju kot samim sebi), preučevanje, raziskovanje, 
razmišljanje izven okvirjev učnega načrta in učiteljeve priprave na pouk, ali pa tudi 
ti ponujajo učencem le vedenje/znanje ter ne načrtujejo problemske izvedbe 
predpisanih vsebin.  
 
Po Šimenc (1996: 26) je ustaljen način posredovanja vednosti v naših šolah posledica 
prepričanja, da morajo učenci vendarle nekaj vedeti oz. znati: »Osrednja naloga šole 
je brez dvoma prenašanje vednosti. A če bi šlo tako gladko, šola ne bi bila niti 
potrebna, učenci bi se učili kar sami.« Učenci pa niso le posode, v katere je potrebno 
naliti še nekaj znanja, temveč morajo imeti tudi možnosti, da znanje artikulirajo. 
Učenec mora  v procesu učenja prevzeti različne pozicije, tudi tisto, pri kateri je sam 
svoj učitelj (Šimenc, 1996). Podobno tudi Jaušovec (1983) navaja prepričanje 



92 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Brunerja, da nekoga poučevati ne pomeni pripraviti ga do tega, da si zapomni dejstva 
oz. dogajanja določenega področja, temveč pomeni naučiti ga sodelovati v 
pridobivanju novih spoznanj. Predmetov ne poučujemo zato, da bi iz otrok naredili 
potujoče enciklopedije, temveč da bi jih pripravili za sodelovanje v procesu 
pridobivanja znanja. Znanje, pridobljeno po tej poti, ni produkt, ampak proces 
(Jaušovec, 1983). 
 
Kot piše Kotnik (1996: 8; po Otto, 1982), bi bilo dobro, če bi se v šoli zavedali 
potrebe po interdisciplinarnosti predmetov in bi iskali načine, kako bi posamezne 
predmete med seboj povezovali. »Cilj izobraževanja ne bi smel biti osredotočanje na 
pridobivanje vednosti ali proces socializacije v obstoječi red, temveč to da 
posameznik govori s svojim glasom in prinese nekaj novega v svet« (Šimenc, 2016: 
67). 
 
Tako pa se zdi, da šole, namesto da bi stimulirale otrokovo radovednost, le-tega od 
nje odvračajo. V našem šolskem sistemu je velikokrat preveč konvergentnih 
vprašanj, ki jih večinoma postavljajo učitelji; odgovori učencev so pričakovani, ne 
dopuščajo napak in učenci se hitro naučijo, da so napačni odgovori nekaj slabega, 
nedopustnega (Camhy, 2008). A vsem učencem, še posebej pa (potencialnim ali že 
prepoznanim) nadarjenim, bi moralo biti omogočeno, da v času pouka aktivno 
sprašujejo in se sprašujejo, sami preučujejo, raziskujejo, preiskujejo dileme, 
probleme, izzive, ki jih srečujejo v ožjem ali širšem okolju, razmišljajo 'kaj če', 
razmišljajo 'izven škatle', s tem pa postavljajo izzive tudi učiteljem in drugim 
deležnikom izobraževanja.  
 
4 Filozofija za otroke 
 
Začetnik filozofije za otroke, Mathew Lipman, je prišel do ugotovitve, da obstaja 
potreba po filozofskem kurikulumu, ki bi pomagal otrokom/mladostnikom 
izboljšati njihove sposobnosti večdimenzionalnega razmišljanja. V ta namen je razvil 
program, ki vključuje način poučevanja s pomočjo zgodb z izbranimi temami iz 
zgodovine filozofije, hkrati pa je s pomočjo kolegov pripravil tudi priročnik za 
učitelje. Po več kot tridesetih letih se tako filozofija za otroke (FzO) izvaja v več kot 
petdesetih državah po svetu (Camhy, 2008).  
 



M. Vačun: Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali kot priložnost za 
spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 93. 

 

 

Program izhaja iz prepričanja, da so otroci po naravi filozofi, saj se znajo že od 
malega pristno čuditi in spraševati o svetu okoli sebe. T. i. učenje se po metodiki dela 
FzO prične s prepoznavanjem problema oz. problemske situacije, ki jo izzove 
začetni stimul, le-ta pa pri učencih povzroči, da z lastno miselno aktivnostjo pridejo 
do rešitve problema in posledično novega znanja. Problem pomeni vprašanje, ki ga 
postavijo in izberejo učenci, je zanje novo in ga ne morejo rešiti zgolj na osnovi 
spomina, osebnih izkušenj ali znanja, temveč z miselnimi postopki. Problem je tudi 
stanje radovednosti, napetosti, ki je notranje in zunanje spodbujena (Šimenc, 2018).  
 
Jedro programa je raziskovanje. Poteka v smislu strukturirane diskusije, ki se opira 
na premislek osebnih stališč posameznega učenca/učenke ter stališč ostalih članov 
skupnosti. Ključna pri FzO je povezanost s skupnostjo, gre za t. i. skupnost 
raziskovanja. Od klasičnega pouka se FzO razlikuje v premiku aktivnosti od učitelja 
k učencu/ki, še bolj pa od učitelja in učenca/ke k skupnosti. Poudarja se skupinsko 
in ne individualno mišljenje, javnost in ne zasebnost, delovanje in ne pasivnost 
(Šimenc, 2016). S tem je Lipman v središče izobraževalnega procesa postavil otroka, 
a ne otroka kot posameznika, temveč otroke kot skupino, ki je pripravljena skupaj 
razmišljati o tem, kar se jim dogaja in kako to doživljajo.  
 
»Prehod od sprejemanja sveta k spraševanju o svetu tako naredi pomembno 
transformacijo: del sveta opredeli za neznanega, tujega, čudnega, nenavadnega, za 
vprašanja vrednega. In otroka postavi za tistega, ki lahko vpraša in ima pravico 
vprašati – ki ima tak status, da lahko od sveta terja odgovor.« (Šimenc, 2018: 33–34)  
 
 
Pri filozofiji za otroke se filozofija izvaja/dogaja preko diskusije oz. skupnega 
razmisleka članov skupnosti. Sodelujoči se ne osredotočajo le na lastne misli, temveč 
spremljajo miselni prispevek vseh udeležencev, ga pretehtajo, poskušajo razumeti, 
prosijo za pojasnitev, ga presojajo ipd. (Šimenc, 2018). Veščine, ki jih učenci 
pridobijo s filozofijo za otroke, so tako poslušanje, spoznavanje različnih perspektiv, 
empatija in simpatija z ljudmi različnih kultur in ozadij. Pri tem pa morajo imeti 
učenci enako možnost in spodbudo za kreativnost ter se morajo naučiti dobro 
kritično razmišljati (Gartner, 2018). 
 
 



94 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Metodika dela pri filozofiji za otroke ima za enega od ciljev razvijanje posameznih 
elementov filozofskega razmišljanja, ki naj bi omogočili učencem samostojno 
filozofsko refleksijo notranjega in zunanjega sveta, vednosti, izkustva, prepričanj, 
okolja, delovanja, vrednot itn. V ospredju pouka FzO je učenje filozofiranja, proces, 
ki vodi učenca v samostojno razmišljanje (Kotnik, 1996: 11). Poudarja potrebo po 
negovanju kritičnega mišljenja v smislu navajanja učencev na utemeljevanje in 
pretresanje svojih in tujih prepričanj, učenja argumentacijskih strategij in učenja 
pravil debate. Poseben poudarek pri filozofiji za otroke je prav tako na t. i. izgradnji 
demokratičnega značaja, tj. spoštovanju mnenj drugih, dopuščanju izražanja 
drugačnih stališč ipd. (Grušovnik, 2018). 
 
Bistveno je, da se oblikuje takšno okolje, v katerem učenci začnejo sami delovati – 
poslušajo drug drugega, se samostojno vključujejo v pogovor, izražajo 
mnenja/stališča v povezavi z mnenjem ostalih itn. (Kotnik, 1996).  
 
»Filozofsko raziskovanje po mnenju teoretikov, ki se ukvarjajo z empiričnim 
raziskovanjem njegovih učinkov, je, pomagati razviti temeljne spretnosti in 
dispozicije, ki bodo učencem omogočile dejavno živeti v družbi. Lahko prispeva k 
večjemu samospoštovanju in intelektualni gotovosti« (Šimenc, 2002: 7). 
 
Učenci razvijajo (Šimenc, 2018): 
 
− kritično mišljenje (samopopravljajoče se mišljenje), 
− sodelovalno mišljenje (sposobnost misliti skupaj z drugimi in graditi na njihovih 

idejah), 
− ustvarjalno mišljenje (razvijanje domišljije in ustvarjanje novih pomenov), 
− skrbno mišljenje (razvijanje vrednot in čustev, zlasti empatije). 
 
Osnovni dispozitiv programa FzO je torej izredno preprost: skupnost učencev, ki se 
oblikuje ob razpravljanju o nekaterih vprašanjih. Učinki procesa, ki se začne 
oblikovati, pa so celoviti in daljnosežni. Otroci z delovanjem FzO v šolskem sistemu 
veliko pridobijo tako na akademski kot socialni ravni (Hymer in Sutcliffe, 2017: 9).  
  



M. Vačun: Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali kot priložnost za 
spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 95. 

 

 

5 Filozofija za otroke kot priložnost za delo z nadarjenimi učenci 
 
Kot navaja Ferbežer (2002: 167–169; po Čudina, 1990 in Žagar, 1987) so prav 
radovednost, postavljanje številnih smiselnih in kvalitetnih vprašanj, ki segajo preko 
ožjega domačega okolja, lahkotnost besednega izražanja, kreativnost, ki izhaja iz 
divergentnega mišljenja, ene izmed osebnostnih karakteristik predšolskih nadarjenih 
otrok. Nadarjenost v zgodnjem obdobju življenja pa je mogoče razumeti predvsem 
kot izjemen učni potencial, ki ga bo učenec v naslednjih življenjskih obdobjih 
najverjetneje uresničil, v kolikor bo v svojem učnem okolju zaznal in izkusil dovolj 
učnih priložnosti oziroma spodbud in podpore za osebnostno napredovanje v 
skladu s svojimi učnimi zmožnostmi (Juriševič, 2004: 15). Za ustvarjanje 
spodbudnega okolja za otroke, ki kažejo visoke potenciale, se tako priporoča 
spodbujanje ustvarjalnega mišljenja, reševanje problemov, razmišljanja »kaj če«, 
ustvarjalni miselni izzivi. Strokovna izhodišča posodobitve Koncepta odkrivanja 
otrok, učencev in dijakov ter vzgojno-izobraževalnega dela z njimi (2019: 72) med 
obogatitvene programe vrtca med drugimi dejavnostmi priporočajo tudi uvedbo 
filozofije za otroke. »To, kar je že od nekdaj dajalo moč filozofom, je njihova 
sposobnost spraševanja o tem, na kar drugi niti pomislili niso, da bi vprašali« 
(Camhy, 2008). 
 
Prav za nadarjene je značilno, da so še posebej prodorni opazovalci življenja v 
svojem okolju. Tako naj bi jim bilo omogočeno, da aktivno sprašujejo, sami 
preučujejo, postavljajo alternative obstoječim moralnim dilemam, ki jih srečujejo v 
masovnih sredstvih obveščanja ali v neposrednem okolju ipd. (Ferbežer, 2002: 288). 
Raziskave naj bi kazale tudi, da je za nadarjene v učni proces poleg večje količine 
informacij in podatkov primerno vključevati metode in vsebine, ki zahtevajo 
abstraktno mišljenje in kreativnost ter branje zahtevnih in originalnih besedil 
(Gostinčar Blagotinšek, 2004: 191).  
 
Koncept odkrivanja in dela z nadarjenimi učenci v devetletni osnovni šoli (1999: 9–
10) med načela dela z nadarjenimi med drugim uvršča uporabo višjih in sodelovalnih 
oblik učenja, upoštevanje individualnosti, spodbujanje samostojnosti in 
odgovornosti ter omogočanje svobodne izbire učencem. Če pri tem izhajamo še iz 
mnenja, da imajo nadarjeni učenci velikokrat močno potrebo po svobodi, 
samostojnosti in možnosti izbiranja, kar jim daje občutek neodvisnosti od drugih ter 
možnost lastnih odločitev (Umek in Raztresen; 2014: 165), lahko trdimo, da vse 



96 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

omenjeno nedvomno omogoča metodika dela programa filozofije za otroke. Ker 
namreč tu nič ni privzeto kot dano in je vse mogoče postaviti pod vprašaj; ker učenci 
sami določajo vprašanja, s katerimi se bodo ukvarjali, se odpira prostor svobode. 
 
Umek in Raztresen (2014: 157) pišeta o medosebni, interpersonalni inteligentnosti, 
ki pomeni dobro zmožnost opazovanja in razlikovanja čustev, namer, značajev 
drugih ljudi in omogoča vživljanje in sodelovanje. Otroci z razvito tovrstno 
inteligentnostjo razumejo druge ljudi, komunicirajo, najbolje se učijo s 
povezovanjem in sodelovanjem, radi delajo v skupini. Podobno tudi Ferbežer (2002: 
292–293) meni, da se nadarjeni otroci od svojih vrstnikov razlikujejo med drugim v 
zanimanju za vprašanja vrednot in moralne drže. To zanimanje lahko zadovoljujejo 
v preizkušanju idej, vrednot in socialnih stališč v skupini vrstnikov (Ferbežer, 2002: 
289). Isti avtor piše o t. i. moralnem oblikovanju nadarjenih učencev, v okviru 
slednjega pa o moralni avtonomiji, ki temelji na produktivnem mišljenju v obliki 
odločanja na osnovi moralnega razsojanja in etičnih principov. Nadarjeni učenci 
imajo svojstvene emocionalne potrebe in kognitivno razvojni potencial, ki jih je 
mogoče uresničiti le z ustreznimi programi moralnega oblikovanja. Smoter moralne 
avtonomije in moralnega oblikovanja naj bi bil odvisen od sočasnega uresničevanja 
kognitivnih in afektivnih ciljev v razredu, ki so: 
 
− kognitivni: logična in racionalna evaluacija ter kritično in analitično mišljenje, 
− afektivni: empatija, odkritost, odprtost in zaupanje, strpnost, toleranca in 

sprejemljivost. 
 
Podobno tudi učenci pri pouku FzO razvijajo (Šimenc, 2002): 
 
− empatijo: pripravljenost za razumevanje različnih odgovorov, ki so vsebovani v 

moralni dilemi, pripravljenost postaviti se v položaj drugih; 
− kritično analitično mišljenje: uvidevanje socialnih vrednot, usmerjenost na večje 

moralne probleme, ki so videni v moralnih dilemah; 
− odkritost in zaupanje: svobodno izražanje mnenj in prepričanj, pripravljenost 

vključiti se v manjše ali večje skupinske diskusije, premišljeno odsevno 
poslušanje, sodelovanje v nasprotju s tekmovalnostjo; 

− strpnost in sprejemljivost: vzajemno spoštovanje, ki se izkazuje s 
pripravljenostjo sprejemanja in pozitivnega spoštovanja mnenj vrstnikov, 



M. Vačun: Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali kot priložnost za 
spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 97. 

 

 

pripravljenost občasno zavreči ali spremeniti svoja stališča, razumeti, ne pa 
obsojati.  

 
V slovenskih osnovnih šolah se filozofija za otroke lahko ponudi učencem kot eden 
izmed obveznih izbirnih predmetov v 7. (kritično mišljenje), 8. (etična raziskovanja) 
in/ali v 9. razredu (jaz in drugi). V primeru, da želi učitelj/ica izvajati program že z 
mlajšimi učenci, lahko to počne v obliki interesne dejavnosti/krožka ali dejavnosti v 
okviru razširjenega programa šole (RaP) (seveda lahko to izvaja tudi s starejšimi, 
če/ki ne obiskujejo izbirnega predmeta). V te se lahko vključijo tudi nadarjeni učenci, 
lahko pa se dejavnosti organizirajo tudi posebej zanje: npr. na popoldnevih za 
nadarjene, taborih, v okviru dodatnega pouka ipd. Seveda pa je/bi bilo najbolj 
smiselno in potrebno, da bi učitelji/ice metodiko dela programa FzO vnašali v svoje 
redno poučevanje/delo z vsemi učenci, se pravi vsakodnevno pri vseh predmetih. 
Tako učitelj/ica ne bi bil/a več tisti/a, ki bi učencem (tudi prepoznanim in 
potencialno nadarjenim) vselej posredoval/a pravilne rešitve problemov, ki se jih 
bodo učenci sicer naučili, a njihovo mišljenje na ta način ne bo napredovalo. 
Učitelj/ica bo namesto tega z vodenim pogovorom, s spraševanjem učil/a učence 
tehnik mišljenja, le-ti pa bodo kasneje sposobni najti problem, predvideti različne 
načine njegovega reševanja, postavljati domneve ter na osnovi teh logično sklepati, 
iskati vzroke in posledice itn. Sposobni bodo mišljenja izven konkretne stvarnosti, 
se pravi, da bodo znali razmišljati tudi o mogočih oz. hipotetičnih 
problemih/situacijah (kaj bi bilo, če bi se to zgodilo; če bi bil jaz na tvojem mestu, 
bi …) (Šimenc, 2018).  
 
6 Zaključek 
 
Skrb za nadarjene učence je del programa osnovne šole, pomemben del njenega 
načrta in vizije ter s tem tudi pomemben izziv, naloga in odgovornost vodstva šole. 
Ker nadarjeni učenci prihajajo iz različno spodbudnih družinskih okolij, je šola tista, 
ki lahko dopolnjuje domače okolje ali celo predstavlja pomemben varovalni 
dejavnik. 
 
Po določilih 11. člena Zakona o OŠ (1996) je šola dolžna tem učencem zagotavljati 
ustrezne pogoje za vzgojo in izobraževanje tako, da jim prilagodi vsebine, metode in 
oblike dela ter jim omogoči vključitev v dodatni pouk, druge oblike individualne in 
skupinske pomoči ter druge oblike dela. V ospredju dela z nadarjenimi učenci so 



98 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

razvijanje višjih miselnih procesov, odprte in prilagodljive metode dela, ki dopuščajo 
učencem lasten tempo, problemski pouk, okolje, ki nudi čustveno varnost in izziv.  
 
Za namene pričujočega prispevka smo pregledali učne načrte vseh obveznih 
predmetov v osnovni šoli in med navedbo operativnih ciljev iskali besede, ki 
nakazujejo metodiko dela za problemski pouk oz. razvijanje višjih miselnih procesov 
pri učencih. Osnovni namen je bil ugotoviti, koliko je v glavnih dokumentih, ki 
narekujejo izobraževalni del osnovne šole (Zakon o osnovni šoli in učni načrti za 
posamezne predmete), določeno oz. nakazano vsakodnevno delo z učenci na 
problemski in ne le vsebinski ravni. Ugotavljamo, da se med operativnimi cilji 
obveznih predmetov v osnovni šoli v veliki večini pojavljajo predvsem termini, ki so 
usmerjeni bolj v vsebinska znanja (procesiranje/pomnjenje, razumevanje in nekoliko 
tudi uporabo), ki ne omogočajo aktivne vloge učencev, ne razvijajo višjih nivojev 
njihovega mišljenja in kompetenc. Nekoliko več ciljev, ki so usmerjeni v procesno 
pridobivanje znanja učencev in imajo za produkt razvoj spretnosti, veščin in 
kompetenc učencev, zasledimo v splošnih ciljih treh učnih predmetov – spoznavanje 
okolja (1.–3. razred), družba (4. in 5. razred) ter državljanska in domovinska kultura 
in etika (7. in 8 razred).  
 
Kljub temu pa ostane odprto vprašanje, ali učitelji, ki te predmete poučujejo, 
omogočajo učencem aktivno vlogo, ki jo kažejo skozi postavljanje vprašanj (tako 
učiteljem kot samim sebi), preučevanje, raziskovanje, razmišljanje izven okvirjev 
učnega načrta in učiteljeve priprave na pouk, ali pa tudi le-ti ponujajo učencem zgolj 
vedenje/znanje ter ne načrtujejo problemske izvedbe predpisanih vsebin. Seveda pa 
obstaja tudi možnost, da učitelji, ki poučujejo ostale obvezne predmete, pri izvedbi 
pouka ne sledijo zgolj vsebinskim ciljem iz učnih načrtov, temveč le-te uresničujejo 
z metodiko problemskega pouka. Ker tovrstna raziskava za namene pričujočega 
prispevka ni bila opravljena, ne moremo postavljati zaključkov. 
 
Zagotovo pa velja, da je eden izmed ključnih dejavnikov za miselni in učni napredek 
tako nadarjenih kot vseh ostalih učencev ta, da jih vključujemo v pouk tudi tako, da 
zavzemajo druge vloge, npr. vlogo učitelja (Umek in Raztresen, 2014: 159). Za 
ustvarjanje spodbudnega okolja za učence, ki kažejo visoke potenciale, se namreč 
priporočajo spodbujanje ustvarjalnega mišljenja, reševanje problemov, razmišljanja 
»kaj če«, ustvarjalni miselni izzivi.  
 



M. Vačun: Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali kot priložnost za 
spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 99. 

 

 

Program filozofija za otroke (FzO), katerega cilj je predvsem samostojno mišljenje 
učencev ter razvoj višjih kognitivnih in komunikacijskih spodobnosti, je po našem 
mnenju dober ali pravi način dela z nadarjenimi učenci. Zanimivo je, da uvedbo 
filozofije za otroke med obogatitvene programe vrtca priporočajo tudi Strokovna 
izhodišča posodobitve Koncepta odkrivanja otrok, učencev in dijakov ter vzgojno-
izobraževalnega dela z njimi (2019: 72). Prednost in smiselnost metodike dela pri 
FzO je namreč v pristopu, ki se osredotoča na učečega, torej učenca, in uporablja 
vprašanja učencev ter željo po osmislitvi stvari kot svoj 'učni načrt' (Hymer in 
Sutlicliffe, 2017: 9). Izvaja se kot strukturiran pogovor ali dialog, ki ga vodi učitelj s 
pomočjo t. i. sokratske metode. Ne gre preprosto samo za sodelovanje otrok v 
razpravi, temveč tudi za sodelovanje pri organizaciji in vodenju razprave. Gre za 
pristop, ki oblikuje in omogoča učencem spodbudno okolje, da se izražajo in 
razmišljajo, zaupajo, spoštujejo in vrednotijo svoje ideje in ideje drugih (Gartner, 
2018: 23). Znanje se začne z delovanjem, je aktivno. Zato mora izobraževalni sistem 
naučiti učence, kako se spraševati, biti radovedni, raziskovati, in jim ne le podajati 
odgovorov oziroma znanja. Tako postane jasno, kako pomembna je vloga 
filozofskega spraševanja tudi za ostale znanstvene discipline oz. predmetna področja 
(Camhy, 2008). Kot piše Kotnik (1996: 8; po Otto, 1982), bi bilo dobro, če bi se v 
šoli zavedali potrebe po interdisciplinarnosti predmetov in bi iskali načine, kako bi 
posamezne predmete med seboj povezovali. »Cilj izobraževanja ne bi smel biti 
osredotočanje na pridobivanje vednosti ali proces socializacije v obstoječi red, 
temveč to, da posameznik govori s svojim glasom in prinese nekaj novega v svet« 
(Šimenc, 2016: 67).  
 
Filozofija za otroke lahko pomembno prispeva k uresničevanju nekaterih bistvenih 
ciljev na področju vzgoje in izobraževanja (kritičnost, ustvarjalnost, pluralnost, 
avtonomnost, demokratičnost), a v slovenskem šolskem prostoru, žal, nima mesta 
in veljave, ki bi jo po naši presoji morala imeti. Ocenjujemo, da bi lahko v primeru, 
če bi bila v predšolski in šolski sistem v večji meri vključena metodika dela, značilna 
za program FzO, več učencev razvijalo svojo potencialno ali prepoznano 
nadarjenost. Podobno menita tudi Umek in Raztresen (2014: 155) – namreč, da bi 
se v šoli, ki bi vsem učencem zagotavljala spodbudno okolje, lahko potenciali 
nadarjenih učencev razvijali neodvisno od prepoznavanja njihove nadarjenosti. 
  



100 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

»Današnji nadarjeni učenci so jutrišnji socialni, intelektualni, ekonomski, kulturni 
voditelji, zato njihovega razvoja ne gre prepustiti slučaju.« (Bela knjiga o vzgoji in 
izobraževanju, 2011: 331) 
 
 
Literatura 
 
Bela knjiga o vzgoji in izobraževanju v RS. (2011). Ljubljana: Ministrstvo za šolstvo in šport. 

https://pismenost.acs.si/wp-content/uploads/2017/09/Bela-knjiga-o-vzgoji-in-izobra%C5%BEevanju-v-
RS-2011.pdf 

Bissachi, E. (2018). Zastavljanje ustrezno strukturiranih vprašanj pri pouku. V: Filozofija za otroke : 
pretekle izkušnje, prihodnji izzivi     (5–6). Univerza na Primorskem, Pedagoška fakulteta.  

Camhy, D. (2008). Developing Intercultural Dialogue through Philosophical Inquiry. Institut of Philosophy: 
Karl-Franzes University Graz.   

Camhy, D. (2021). Teaching Thinking - Philosophical Inquiry in the Classroom. Spletno predavanje, 8. 4. 
2021. 

Gartner, S. (2018). Spoštovanje individuuma in preseganje individualizma s feministično etiko in s 
filozofijo za otroke. Analiza, časopis za kritično misel, 3 (XXII), 18–31. 

Grušovnik, T. (2018). Filozofija za otroke in vzgoja za etiko mišljenja. V: Filozofija za otroke: pretekle 
izkušnje, prihodnji izzivi (11). Univerza na Primorskem, Pedagoška fakulteta.  

Hymer, B. in Sutcliffe, R. (2017). Filozofija za otroke: zelo kratek uvod. Krtina. 
Jaušovec, N. (1983). Problemski pouk in razvijanje ustvarjalnosti. Pedagoška fakulteta. 
Juriševič, M. (2004). Kaj nadarjene učence motivira za šolsko učenje? V M. Juriševič (ur.), Spodbudno 

učno okolje: ideje za delo z nadarjenimi v osnovni šoli (15–28). Pedagoška fakulteta.  
Kotnik, R. (1996). Učiti filozofijo ali učiti filozofirati. V M. Šimenc in R. Kotnik (ur.), Filozofija v šoli: 

prispevki k didaktiki filozofije     (5–20). Zavod RS za šolstvo. 
Nadarjeni otroci, učenci in dijaki. (2021). https://www.zrss.si/strokovne-resitve/ponudba-resitev/nadarjeni-

otroci-ucenci-in-dijaki Datum dostopa: 9. 11. 2022. 
Bezić, T. in Bucik, V. (2019). Strokovna izhodišča posodobitve Koncepta odkrivanja nadarjenih otrok, učencev in 

dijakov ter vzgojno-izobraževalnega dela z njimi. Zavod Republike Slovenije za šolstvo. 
https://www.zrss.si/pdf/strokovna_izhodisca_nadarjeni.pdf 

Šimenc, M. (2002). Filozofija za otroke: osnovni elementi programa. Filozofija na maturi, 9 (1–4), 4–11. 
Šimenc, M. (1996). Mesto vednosti v gimnazijskem pouku filozofije. V M. Šimenc in R. Kotnik (ur.), 

Filozofija v šoli: prispevki k didaktiki filozofije (21–30). Zavod RS za šolstvo. 
Šimenc, M. (2016). Nove prakse filozofije. Pedagoška fakulteta. 
Šimenc, M. (2018). Potenciali filozofije za otroke kot preventive proti nasilju. Analiza, časopis za 

kritično misel, 3 (XXII), 33–44. 
Učni načrt. Program osnovna šola. Družba. (2011). Ministrstvo za šolstvo in šport: Zavod RS za 

šolstvo. https://www.gov.si/assets/ministrstva/MIZS/Dokumenti/Osnovna-sola/Ucni-
nacrti/obvezni/UN_druzba_OS.pdf 

Učni načrt. Program osnovna šola. Državljanska in domovinska vzgoja ter etika. (2011). Ministrstvo 
za šolstvo in šport: Zavod RS za šolstvo. 
https://www.gov.si/assets/ministrstva/MIZS/Dokumenti/Osnovna-sola/Ucni-
nacrti/obvezni/UN_DDE_OS.pdf 

Učni načrt. Program osnovna šola. Spoznavanje okolja. (2011). Ministrstvo za šolstvo in šport: Zavod 
RS za šolstvo. https://www.gov.si/assets/ministrstva/MIZS/Dokumenti/Osnovna-sola/Ucni-
nacrti/obvezni/UN_spoznavanje_okolja_pop.pd 

Umek, M. in Raztresen, M. (2014). Izzivi za nadarjene pri družboslovju – jaz in drugi. V M. Juriševič 
(ur.), Spodbudno učno okolje: ideje za delo z nadarjenimi v osnovni šoli (155–175). Pedagoška fakulteta. 

Zakon o osnovni šoli. (2016). http://pisrs.si/Pis.web/pregledPredpisa?id=ZAKO448# 



M. Vačun: Filozofija za otroke kot metodika dela z nadarjenimi učenci ali kot priložnost za 
spodbujanje potencialne nadarjenosti učencev 101. 

 

 

Žagar, D., Artač, J., Bezič, T., Nagy, M. in Purgaj, S. (1999). Koncept. Odkrivanje in delo z 
nadarjenimi učenci v devetletni osnovni šoli. https://www.zrss.si/zrss/wp-content/uploads/koncept-
dela-z-nadarjenimi-ucenci.pdf 

Žagar, D., Artač, J., Bezič, T., Nagy, M. in Purgaj, S. (1999). Odkrivanje in delo z nadarjenimi učenci. 
https://www.gov.si/assets/ministrstva/MIZS/Dokumenti/Osnovna-sola/Ucni-nacrti/Drugi-
konceptualni-dokumenti/Odkrivanje_in_delo_z_nadarjenimi_ucenci 

 
 
  



102 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

 
 



 

 

DIE ZUKUNFT DER ELEMENTAREN 

SPRACHERZIEHUNG IST DIE 

VIELSPRACHIGKEIT ALS 

„MUTTERSPRACHE(N)“ 

 DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.6 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
WOLFGANG LEOPOLD GOMBÓCZ 
Karl-Franzens-Universität Graz, Institut für Philosophie, Graz, Österreich 
gombocz@uni-graz.at 
 
Der Artikel argumentiert, dass jeder Mensch neben dem Recht auf 
Bildung, das wir zwar als Schulpflicht verstehen, aber nicht als 
Zwang wahrnehmen, auch das Recht auf einen mindestens 
zweioder dreisprachigen Unterricht in der Grundschule hat. Er 
unterscheidet zwischen simultan zweisprachigen Menschen und 
sukzessiv zweisprachigen Menschen. Im Grunde lernen 
zweisprachige Kinder beide Sprachen auf die gleiche Weise, wie 
die Kinder, die nur eine Sprache hören und sprechen. Die meisten 
Expertinnen und Experten sind sich einig, dass Kinder von 
Geburt an zwei Sprachen lernen sollten, wobei das Zuhören allein 
bei der Mutter nicht ausreicht. Darüber hinaus muss das Lernen 
beider Sprachen strukturiert sein, d. h. es muss klar sein, wann 
welche Sprache gesprochen wird, in welcher Situation welche 
Sprache verwendet wird usw., was dem Kind hilft, die beiden 
Sprachen klar zu unterscheiden. Der Autor verteidigt die These, 
dass funktionale Mehrsprachigkeit in der Gesellschaft, 
insbesondere bei nationalen Minderheiten, unvermeidlich ist, und 
bietet sechs Argumente an, die Teil seiner umfassenderen 
Sichtweise zu diesem Thema sind. Diese könnten als Appell 
verstanden werden, dass das Ziel jedes Schulsystems darin 
bestehen sollte, Menschen auszubilden, die mehrere Sprachen 
sprechen und somit mehrere Kulturen kennen, was zu größerer 
Toleranz in der Gesellschaft beitragen wird. 

Schlüsselwörter: 
Mehrsprachigkeit, 

Muttersprache, 
Zweisprachigkeit, 

Toleranz,  
Nationale Minderheiten 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.6 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

PRIHODNOST OSNOVNEGA 

JEZIKOVNEGA IZOBRAŽEVANJA JE 

VEČJEZIČNOST KOT »MATERNI 

JEZIK(I)« 
   

 WOLFGANG LEOPOLD GOMBÓCZ 
 Univerza Karl-Franzens v Gradcu, Inštitut za filozofijo, Gradec, Avstrija 

gombocz@uni-graz.at 
  

Ključne besede: 
večjezičnost,  
strpnost,  
narodnostne manjšine, 
dvojezičnost,  
materni jezik 

 Članek zagovarja stališče, da ima vsak človek poleg pravice do 
izobraževanja, ki jo sicer razumemo kot šolsko obveznost, čeprav 
je ne dojemamo kot prisile, tudi pravico do vsaj dvojezičnega ali 
trojezičnega pouka v osnovni šoli. Loči med simultano 
dvojezičnimi ljudmi in sukcesivno dvojezičnimi ljudmi. V bistvu 
se dvojezični otroci oba jezika učijo na isti način kot otroci, ki 
slišijo in govorijo zgolj en jezik. Večina strokovnjakov se strinja, 
da naj bi se otroci učili dveh jezikov že od rojstva, pri čemer pa 
poslušanje zgolj matere ni dovolj. Poleg tega mora biti učenje 
obeh jezikov strukturirano, tj. jasno mora biti, kdaj se govori en 
in kdaj drugi, v kateri situaciji se uporablja en in v kateri drugi itd., 
kar otroku pomaga, da jasno loči en jezik od drugega. Avtor v 
obrambo trditve, da se funkcionalni večjezičnosti v družbi ne 
moremo več izogniti, posebej ko gre za narodnostne manjšine, 
ponuja šest trditev, ki so del njegovega širšega pogleda na to temo, 
povzeli pa bi jih lahko kot apel k temu, da mora biti cilj vsakega 
šolskega sistema izobraziti ljudi, ki govorijo več jezikov in ki tako 
poznajo več kultur, kar bo pripomoglo k večji strpnosti v družbi. 

 
 



W. L. Gombócz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die Vielsprachigkeit als 
„Muttersprache(n)“ 105. 

 

 

1 Niemand im mitteleuropäischen Großraum 
 
der alten österreichisch-ungarischen Monarchie, also in einem geografisch 
zusammenhängenden & wesentlichen Bestandteil der heutigen EU von 27 Staaten 
empfindet -- mehr als zwei Jahrhunderte nach ihrer Einführung -- die „allgemeine 
Schulpflicht“/“šolska obveznost“1 als einen Zwang; niemand versucht heutzutage sein 
schulpflichtiges Kind vor dem Schulbesuch zu verstecken bzw. vom Unterricht fern 
zu halten. Und nicht nur das, nein, man spricht von einem Menschenrecht auf 
Elementar-Schulerziehung, welches als in jedem Neugeborenen wesentlich 
„vorhanden“ gedacht wird und auch leibliche Eltern und die 
Erstsozialisationsgemeinschaft bindet, ja in die Pflicht nimmt. Quer durch alle 
Bevölkerungsschichten existiert darüber hinaus eine mehrheitliche Zustimmung von 
Eltern & Kindern zum Erlernen von Fremdsprachen, seien es Zweitsprachen, seien 
es Drittsprachen. Allerdings: Alle Kinder von Sprachminderheiten sind von Anfang an 
mit einer „zwangsweisen“ mehrsprachigen Sozialisation konfrontiert, und wenn 
nicht von Geburt und von der Mutterbrust an, dann mit dem Kindergartenbesuch 
(in Österreich inzwischen auch pflichtig) oder mit dem Schuleintritt innerhalb des 
Systems des Mehrheits- bzw. des „Staats“volkes. Immer wieder habe ich in den 
letzten dreißig Jahren bei Volksgruppentagungen zum Problem der 
Mehrsprachigkeit im Sinne der Förderung funktioneller Bi- & Trilingualität Stellung 
genommen, regelmäßig die neuesten in- & ausländischen Pädagogen- und 
Wissenschaftlerstimmen dazu gehört, den didaktischen Fortschritt diskutiert usw. 
Für den großen Volksgruppenkongress im Juni 2000 in 
Szentgotthárd/Monošter/Sankt Gotthard in Ungarn, an welchem neben 

 
1 Die derzeit rechtsgültige „Schulpflicht“ ist für Österreich als so genannte „Unterrichtspflicht“ im Schulpflichtgesetz 
1985 festgeschrieben. Diese Pflicht des Schulbesuches beginnt mit dem auf die Vollendung des sechsten 
Lebensjahres folgenden ersten [1.] September, umfasst neun Schuljahre und gilt für jeden Erdenbürger, der im 
Gebiet der Republik Österreich dauernd aufhältig ist. Sie kann unter Anderem durch Besuch einer öffentlichen 
Schule erfüllt werden oder auch durch Teilnahme an einem gleichwertigen Unterricht (in Privatschulen ohne 
Öffentlichkeitsrecht, im häuslichen Unterricht oder in einer im Ausland gelegenen elementaren 
Bildungseinrichtung). In Österreich kann demnach ein erwachsendes Kind die Unterrichtspflicht auch durch die 
Teilnahme an einem häuslichen Unterricht erfüllen, falls dieser jenem an einer zur Befriedigung der Schupflicht 
geeigneten Schule gleichwertig ist. Voraussetzung ist wie bei Privatschulen ohne Öffentlichkeitsrecht die Ablegung 
einer Externisten-Prüfung am Ende jedes Unterrichtsjahres vor einer (staatlichen) Kommission, die festzustellen 
hat, ob der Lehrplan erfüllt wurde. Aus diesem Grund wird die Schulpflicht in Österreich, wie auch in anderen 
Ländern, die solche Möglichkeiten zulassen, auch als Bildungs- oder Unterrichtspflicht bezeichnet. - Diese 
Unterrichtspflicht wurde von Kaiserin Maria Theresia am 6. Dezember 1774 (anachronistisch gesprochen) für 
Österreich, für Slowenien und für alle unter habsburgischer Herrschaft stehenden Länder durch Unterzeichnung 
der „Allgemeine{n} Schulordnung für die deutschen Normal-, Haupt- und Trivialschulen in sämtlichen 
Kayserlichen Königlichen Erbländern“ generell eingeführt (damalige Dauer der Schulpflicht: sechs Jahre). Mit 
Inkrafttreten des Reichsvolksschulgesetzes von 1869 wurde die Unterrichtspflicht (die auch heute in Österreich 
zutrifft) von sechs auf acht Jahre erhöht.  



106 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Pädagoginnen und Pädagoren von „Fremdarbeiterkinder-Schulen“ u. a. 
Vertreterinnen und Vertreter der slowenischen Minderheit aus Ungarn & aus der 
(österreichischen) Steiermark, der Magyaren aus Slowenien und Ungarn, der 
Rätoromanen aus der Schweiz und der Sorben aus Deutschland teilnahmen, wurde 
ich (als ein Angehöriger der slowenischsprachigen Bevölkerung der österreichischen 
Steiermark und damals auch als Vorstandsmitglied des „Artikel-VII-Kulturvereines 
für Steiermark“) schon Monate vorher zu einem Schlussvortrag eingeladen und 
vertrat bei diesem „Finale furioso“ unter anderem die wohl allgemein als provokant 
empfundene Auffassung, dass jeder Mensch nicht nur ein Menschenrecht auf die 
„Schulpflicht“ hat, sondern sogar ein Menschenrecht auf mehrsprachigen, 
mindestens bi- bzw. besser trilingualen Elementarunterricht.  
 
Auf Grund meiner eigenen Herkunft aus einer Familie mit zweisprachigem 
(historisch sogar dreisprachigem) Hintergrund, auf Grund meines Lebens und 
Aufwachsens während meiner ersten elf Lebensjahre in einem zweisprachigen Dorf 
im Radkersburger Winkel {Radgonski kot}, und sehr bald schon durch (in den 
Fünfziger- und Sechzigerjahren auch persönlichen) Kontakt mit „anderssprachigen“ 
Klassenkameraden in Volks- und Hauptschule, mit Flüchtlingen überhaupt sowie 
mit so genannten „Volksdeutschen“, später auch mit „Fremdarbeitern“ und 
Arbeitsmigranten erfuhr ich immer mehr, dass ein signifikanter Prozentsatz von 
Kindern in Österreich, in Slowenien, in Kroatien, in Ungarn und im Großraum 
Mitteleuropa überhaupt zweisprachig, ja nicht selten sogar dreisprachig aufwächst. 
Ich habe Vorschulkinder & Taferlklassler kennengelernt, welche manifest über 
reichhaltige Sprachkenntnisse verfügten, die es ihnen erlaubten, in beiden Sprachen 
zu kommunizieren, ja gelegentlich auch zu dolmetschen. 
 
Sehr bald stieß ich jedoch, nicht zuletzt wegen der autobiographischen Einbindung, 
in ein Erstsozialisationsbiotop mit slowenischer Dorf- bzw. Umgangssprache und 
mit ausschließlich deutscher Unterrichtssprache in der Pflichtschule auf Ängste, 
Widerstände und auch auf außergewöhnliche Vorkommnisse im eigenen 
Klassenzimmer, welche aus der frühkindlichen Mehrsprachigkeit bzw. aus dem 
Umstand einer nichtdeutschen Muttersprache meiner Mitschülerinnen und 
Mitschüler resultierten. Eltern, Großeltern, Kindergärtner, Lehrerinnen, 
Katecheten, Erzieher und schließlich der Berufsstand der Logopäden wurden zu 
Trägerinnen und Trägern entsprechender Aktivitäten zu Gunsten (wie sie meinten) 



W. L. Gombócz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die Vielsprachigkeit als 
„Muttersprache(n)“ 107. 

 

 

sonst Schaden nehmender Heranwachsender. Eine der Folgen dieser Probleme war 
eine Zunahme von Zweifeln, Unsicherheiten und Ablehnungsaktionen.  
 
2 Welche Kinder, welche Erwachsende, werden von mir als 
 zweisprachig (gegebenenfalls als dreisprachig) bezeichnet? 
 
Die Lebensbedingungen, unter welchen junge Menschen mit mehr als einer Sprache 
groß werden, sind vielfältig. Ich traf auf sehr variantenreiche Formen von 
Mehrsprachigkeit. Aber trotz der Vielzahl variierender mehrsprachiger 
Lebenssituationen entstanden in der Wahrnehmung des jungen Erwachsenen in mir 
grosso modo zwei sich selbst voneinander abgrenzende Spezies von multilingualen 
Kindern, welche sich in ihrer sprachlichen Äußerungsart wie auch in ihrer 
Entwicklung von einander signifikant unterschieden: 
 
Erstens: simultan bilinguale Kinder   
 
Als simultan bilingual bezeichne ich diejenigen erwachsenden Erdenbürgerinnen und 
Bürger, die sehr früh - während der ersten zwei bis drei Lebensjahre - mit zwei 
Sprachen aufwachsen, oft schon von der Mutterbrust an die eine und erste hören 
und erlernen, und dann bald eine/die zweite des Vaters oder eines Teils des 
Familienverbandes udgl. Häufig geschieht dies dadurch, dass die leiblichen Eltern 
unterschiedlichen Muttersprachen angehören, welche sie bewusst, bevorzugt und 
konsequent mit dem Kind sprechen. In solchen Umständen wächst das Kleinkind 
geradezu selbstverständlich, um nicht zu sagen automatisch, zweisprachig auf - 
allerdings nur unter der Voraussetzung, dass es jede Sprache regelmäßig und 
ausreichend oft hört und übt. Einen Richtwert wird man hier wohl so ansetzen 
müssen, dass für echte Bilingualität für jede der zu erlernenden Sprachen ein Anteil 
von 25% der Gesamtzeit nicht unterschritten werden darf. 
 
Zweitens: sukzessiv zweisprachige Kinder 
 
Sukzessiv zweisprachige Kleinkinder hören und lernen innerhalb der ersten zwei-
drei Lebensjahre zunächst nur eine Sprache - ihre Erstsprache als Muttersprache. 
Ab dem Alter von drei oder vier Jahren kommt dann eine weitere Sprache hinzu. 
Häufig ist dies (in Österreich dann) der Fall, wenn muttersprachlich nicht-deutsche 
Kinder ab drei Jahren eine deutschsprachige Kindertagesstätte besuchen.  



108 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

3 Wie verläuft die Sprachentwicklung von simultan bilingualen 
 Kindern?  
 
Simultan zweisprachige Kleinkinder lernen die beiden Sprachen im Großen und 
Ganzen genauso wie jene Kinder, welche nur eine Sprache hören und lernen, also 
monolingual aufwachsen. Beide Gruppen von Kleinkindern sprechen spätestens um 
den ersten Geburtstag herum ihre ersten Worte aus, formulieren mit etwa 18 
Monaten bereits Zweiwortsätze und können mit drei Jahren auch schon überaus 
lange Sätze bilden, die sich durchaus korrekt anhören. Allerdings gibt es zwei 
wichtige Besonderheiten bei bilingualen Kindern, die völlig normal sind. Zum einen 
beeinflussen sich die Sprachen gegenseitig bei der Aussprache. So rollen zum 
Beispiel russisch-deutsch-sprachige Kinder (und auch Erwachsende) das R auch 
dann, wenn sie Deutsch sprechen. Zum anderen treten häufig Sprachvermischungen 
auf. Das können einzelne Wörter („Mrs. Carr half mir beim Spelling“; „Ich gehe 
zum Swimming-Pool now“) aber auch grammatische Elemente sein („I have Daddy 
gehelpt“; „I have my friend Stefanie gesawt“). Während man traditionell glaubte, 
derlei Sprachvermischungen seien deutliche Zeichen dafür, dass alle Erwachsenden 
mit zwei (und erst recht mit drei) Sprachen überfordert sind und keine der Sprachen 
richtig lernen, weiß man heutzutage, dass Sprachvermischungen eine sehr kreative 
Nutzung der gesamten sprachlichen Kompetenz sind. So haben die Kinder zum 
Beispiel die Möglichkeit, Wortschatzlücken in der einen Sprache mit Wörtern aus 
der anderen Sprache zu füllen und können somit die Verständigung aufrecht 
erhalten - aber natürlich nur dann, wenn der Gesprächspartner ebenfalls beide 
Sprachen versteht. Die bilinguale Kompetenz eines jungen Erwachsenden bleibt 
aber nur so lange erhalten, wie er beide Sprachen auch tatsächlich regelmäßig und 
oft genug im Alltag benutzt. Sobald eine Sprache nicht {mehr häufig} mit dem Kind 
gesprochen wird, verlernt es diese wieder. 
  



W. L. Gombócz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die Vielsprachigkeit als 
„Muttersprache(n)“ 109. 

 

 

4 Wie verläuft die Sprachentwicklung von Erwachsenden, die (Deutsch 
 oder z. B. auch Englisch als) Zweitsprache erlernen? 
 
Kinder und Jugendliche, die eine Fremdsprache2 lernen, also sukzessiv bilingual 
aufwachsen, haben vorgängig (im Falle meiner eigenen Tochter Magdalena etwa fünf 
Jahre lang) bereits hör- und sichtbare Fähigkeiten bzw. Kompetenzen in ihrer 
Erstsozialisationssprache/Muttersprache ausgebildet. Diese Kenntnisse 
unterstützen sie dabei, sich die ersten Vokabel der zweiten Sprache ökonomisch 
anzueignen. Allerdings sind Geschwindigkeit und Erfolg, mit welchen sukzessiv 
bilinguale Kinder eine Fremdsprache erlernen, unerwarteten Unterschieden 
unterworfen. Dabei gilt: Je früher ein Kind eine zweite Sprache erwirbt, je öfter es 
diese in einer guten Qualität (von Muttersprache sprechenden Menschen) hört, je 
attraktiver dieser neue Sprachunterricht für das Kind gestaltet wird und je mehr die 
Zweisprachigkeit von den Bezugspersonen des Kindes (Familie, Erzieherinnen, 
Lehrerinnen) geschätzt wird, desto schneller bzw. desto besser lernt der Erwachsene 
dieses Idiom. Oft lässt sich ein Zweitspracherwerb in folgender Weise bzw. mit 
einem derartigen Verlauf beobachten: In den ersten Tagen des 
Fremdsprachkontakts und - regelmäßig - sogar wochenlang anhaltend schweigen die 
Schülerinnen und Schüler und versuchen, sich über nonverbale 
Kommunikationsmöglichkeiten (Hände, Blicke, Mimik) mitzuteilen. Wenn sie sich 
in die Laute der neuen Sprache eingehört haben, versuchen sie zunächst häufige 
Sprachroutinen (Guten Morgen!, Good morning!, How do you do?, Wie geht’s dir?, 
Where is the bathroom?, Ich habe Durst) zu benutzen. Nach und nach lernen sie 
einzelne Worte, welche sie dann ab einer Wortschatzgröße von etwa 50 Vokabeln in 
Zwei- und Mehrwortsätzen zu kombinieren beginnen. Bereits nach 7 bis 10 
Monaten Sprachkontakt können die meisten sukzessiv zweisprachigen Kinder sich 
gut mit anderen unterhalten und verstehen fast alles, wenn man das Gesagte mit 
Gesten oder Bildern auch noch unterstützt. (Meine Tochter hat im „Versuchsjahr 
1977“ bis Weihnachten (Dezember), also fast vier Monate lang, kein englisches Wort 
in der Schule gesprochen, aber ab Mitte Jänner 1978 anstandslos mit bereits gutem 
Englisch kommuniziert, d. h. dieses Schul- bzw. Umgangsenglisch verstanden und 

 
2 Ich verweise hier auf meine damals fünfjährige TOCHTER MAGDALENA (*10. Mai 1972), welche mich im 
August 1977 für ein akademisches Jahr nach Boulder, Colorado, USA, begleitete, wo sie wegen der dortigen 
gesetzlichen Schulpflicht ab dem vollendeten fünften Lebensjahr „eingeschult“ werden musste und in eine rein 
englischsprachige Kindergarten-Klasse mit 16 Schülern eingeteilt wurde; sie erhielt gemeinsam mit einem 
Einwandererkind (mit kroatischer Muttersprache) Förderunterricht in amerikanischem Englisch. (Manche meiner 
damaligen Beobachtungen fließen hier ein.) 



110 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

in der Regel hat sie auch verständlich geantwortet.) Um jedoch ohne Schwierigkeiten 
im Schulalltag mitzukommen, müssen die jugendlichen Erwachsenen über diese 
grundlegenden Sprachfähigkeiten hinaus die grammatischen Besonderheiten des 
neuen/zweiten Idioms erlernen. Dies nimmt oft eine Dauer von bis zu drei Jahren 
in Anspruch. Und manche Fehler (im Deutschen oft der falsche Artikel bzw. eine 
falsche Mehrzahlform, aber auch eine falsche Zeitengebung) bleiben bis ins 
Erwachsenenalter bestehen. 
 
5 Welche Bedeutung bzw. Signifikanz hat die Muttersprache von 
 Migrantenkindern?  
 
Im Wege der Muttersprache wurde bzw. wird nicht nur sprachspezifisches Wissen 
vermittelt (Wortschatz, Grammatik, etc.), sondern über sie tauchen die Kinder in die 
emotionale und kulturelle Welt ihrer Umgebung bzw. ihrer zeitgleichen 
Erstsozialisation ein. Dass eine möglichst intuitive und echte Eltern-Kind-
Beziehung entsteht, welche für die Persönlichkeitsentwicklung des 
Heranwachsenden überaus wichtig ist, sollten Eltern und Familienangehörige stets 
darin unterstützt werden, ihre eigene Muttersprache (beziehungsweise diejenige 
Sprache, in der sie sich zu Hause fühlen bzw. welche sie dominant zu Hause 
sprechen) mit dem Kinde zu verwenden. Natürlich ist es darüber hinaus wichtig, 
dass der junge Mensch durch die Kommunikation mit anderen Menschen möglichst 
früh in die Sprache des Landes, in dem er lebt, eintaucht. Denn: Je früher die Kinder 
die Umgebungssprache lernen, desto weniger sind sie zu Schulanfang bzw. zum 
Beginn der Alphabetisierung bildungsbenachteiligt. Deshalb sollte der 
entscheidende Förderschwerpunkt in Kindertageseinrichtungen, also in 
Kindergärten und Elementarschulen, auf dem pflichtigen Angebot zweier 
Sprachen - für alle Kinder - liegen. Oder mit anderen Worten ausgedrückt: Mit dem 
Eintritt in den Kindergarten (spätestens aber mit 5 Jahren) erfährt jede Schülerin 
und jeder Schüler verpflichtenden Unterricht in wenigstens zwei Sprachen. 
 
6 Was werden Eltern und Pädagoginnen und Pädagogen tun, um die 
 mehrsprachige Entwicklung aller Kinder zu unterstützen?  
 
Die meisten Spezialistinnen und Spezialisten und fast alle Ratgeber sind sich darüber 
einig, dass Kinder sehr früh, am besten von der Mutterbrust an, zwei Sprachen hören 
und erlernen. Der mütterliche Monolog allein wird allerdings keine ausreichende 



W. L. Gombócz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die Vielsprachigkeit als 
„Muttersprache(n)“ 111. 

 

 

Grundlage bilden können; es muss gesprochene Sprache gehört werden, d. h. hören 
und mit Erfolg lernen stützt sich auf ein Gespräch dritter Personen. (A fortiori gilt 
dies dann ebenso für sukzessiv eine zweite Sprache Erlernende mit dem ersten Tag 
des Eintrittes in die entsprechende Betreuungs- bzw. Bildungseinrichtung.) Im 
Familien- bzw. im Erstsozialisationsverband wird jeder Elternteil konsequent die 
eigene Muttersprache mit dem Kind sprechen, und wenn es eine davon verschiedene 
gemeinsame Familiensprache gibt, werden andere Familienmitglieder gleichbleibend 
& konsequent immer dieses zweite oder gar ein drittes Idiom verwenden, also in 
eventu sich auch in zwei Idiomen zu Gehör bringen. Dieses Prinzip nennt man in 
der Fachwelt "One person - one language". Allerdings lässt sich der Alltag nicht 
immer so klar nach diesem Prinzip einteilen. Es ist aber jedenfalls für die 
zweisprachige Entwicklung des Kindes sehr wichtig, wenn es eine Familien- und 
eine Umgebungssprache gibt oder aber (zumindest) zwei Sprachen in verschiedenen 
Situationen eingesetzt werden (Meine Tochter sagte 1978 in den USA zu mir: "Beim 
Kuscheln reden wir Deutsch und beim Einkaufen und im Kino Englisch."). Egal in 
welcher Konstellation die verschiedenen Sprachen im Alltag des Kindes auftauchen, 
entscheidend ist immer: Es sollte eine klare Struktur, eine klare Zuordnung zu 
Sprechern und Situationen geben, damit das Kind die beiden Sprachen deutlich 
voninander trennen kann. Und sollten beide Elternteile (oder mehrere 
Familienmitglieder) auch die andere Sprache sprechen, muss für den sukzessiv 
Bilingualen immer klar sein, welche Sprache wo und von wem gesprochen wird. Dies 
auch deshalb, um in der Regel den kompetent Sprechenden gegenüber dem Kinde 
„seine“ Sprache verwendet. Darüber hinaus ist es wichtig, dass ein Kind beide 
Sprachen regelmäßig und so häufig hört, dass es im Wochendurchschnitt auf 
mindestens 25-30% der Zeit kommt (Nicht nur einmal pro Woche!). 
 
7 Wie können Pädagoginnen und Pädagogen und Logopädinnen und 
 Logopäden (Spracherzieherinnen und Spracherzieher) die 
 (deutschen) Sprachfähigkeiten von Migrantenkindern fördern?  
 
Es gibt seit Jahren in Österreich, in Slowenien, in Ungarn und auch in Deutschland, 
reichhaltige Sprachförderprogramme für (vorschulische und auch für 
pflichtschulsimultane) Kindertageseinrichtungen, die mit dem Ziel eingesetzt 
werden, Kinder mit einer fremden Muttersprache beim Zweitspracherwerb zu 
unterstützen. In Österreich und in Deutschland sind dies Kinder mit nicht-deutscher 
Muttersprache. Diese besondere Förderung ist sinnvoll - vor allem bei denjenigen 



112 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Kindern/Jugendlichen, die erst kurz vor der Einschulung systematisch mit der 
deutschen Sprache in Berührung kommen. Aber es sollte nicht dabei bleiben, 
einzelne Kinder für maximal 30 Minuten pro Tag aus der Gruppe herauszunehmen, 
um ihnen bestimmte Sprachstrukturen nahe zu bringen. Vielmehr sollte der 
Schwerpunkt auf der sprachförderlichen Gestaltung des Kindergarten- bzw. des 
Tagesschulalltages liegen. Dabei wird das Sprachlernen nicht in einen 
„Sprachunterricht“ verpackt, sondern die Kinder lernen im natürlichen und 
alltäglichen Miteinander. Dabei ist es vor allem wichtig, dass die Erzieherinnen und 
Erzieher bemüht sind, so viele Alltagshandlungen wie möglich sprachlich zu 
begleiten, viele Wiederholungen zu verwenden und den Spaß an der zweiten Sprache 
zu wecken. Bei den Kindern, die gerade erst am Anfang des deutschen 
Spracherwerbs stehen, sollte nonverbale Kommunikation (Gestik und Mimik) 
eingebunden werden, um den Bedürfnissen der Kinder entgegen zu kommen. 
 
8 Fazit 
 
An einer funktionellen Multilingualität (in der Regel mindestens 
Trilingualität) in der Zukunft der Sprachminderheiten führt kein Weg vorbei; dass 
diese Mehrsprachigkeit nicht mehr und nicht weniger als eine besondere Form 
allgemein anzustrebender funktioneller3 Multilingualität aller Menschen sein soll, ist 
meiner Meinung nach die Folge einer diesbezüglichen menschenrechtsartigen 
„Eigenschaft“ aller Menschen. Diese Auffassung formulierte ich damals am 3. Juni. 
2000 in neun Thesen aus, von welchen ich hier und heute, 20 Jahre später, jene 
auswähle, die ich gerade im Kontext dieser Festschrift für Rudi Kotnik wegen ihrer 
substanziellen Basikalität wiedergebe: 
 
Erste These: Anzustreben ist Zweisprachigkeit mit dem Ziel funktioneller Bilingualität (besser 
noch: Trilingualität) aller Menschen! Zweisprachigkeit, sei sie natürlich, sei sie eine Folge 
der erzwungenen Erlernung der Staats- oder Unterrichtssprache, ist grundsätzlich 
nur durch bilingualen Elementarunterricht sinnvoll möglich und führt nur so zu 
einer vollen Sprachkompetenz. Dabei ist die Mehrsprachigkeit (ich verweise als ein 
Beispiel auf den anfänglich prinzipiell dreisprachigen Elementarunterricht bei den 
Dolomitenladinern im Gadertal im Osten Südtirols) gleichwertig zu entfalten, 

 
3 Hinter dem Ausdruck „funktionell“ verbirgt sich die Idee, dass zwei oder drei Sprachen vollkommen und gleich 
gut beherrscht werden! 



W. L. Gombócz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die Vielsprachigkeit als 
„Muttersprache(n)“ 113. 

 

 

ausgeglichen zu fördern, zugleich zu benützen und zu lehren. Um es zu wiederholen: 
Das Entscheidende ist der ausgeglichene bzw. gleichwertige Unterricht der Sprachen 
selbst und eine reziproke Verwendung aller Sprachen auch als Unterrichtssprachen. 
Man darf in diesem Zusammenhang nicht die Augen davor verschließen, dass 
Regiolekte unter bestimmten Umständen die Hochsprache ersetzen können bzw. 
eventuell sogar müssen, insbesondere auch dann, wenn sie wie das Slowenische im 
Porabje/Raabagebiet Ungarns oder das Ungarische im Prekmurje/Übermurgebiet 
Sloweniens sprach- und kulturbezogene Sonderentwicklungen über mehrere 
Generationen (üb)erlebt haben und wenn Teile der nachkommenden 
„sprachzugehörigen“ Generation die Muttersprache der Eltern ganz eigentlich erst 
mit dem Schulbesuch zu erlernen beginnen. Einen Sonderfall stellen die sich seit 
1992 wieder organisierenden autochthonen Gottscheer in der Republik Slowenien 
dar, da hier bei nichtmehrsprachiger Erstsozialisation Muttersprache (das archaische 
Gottscheberische) und familiale Erstsprache auseinanderfallen, weil durch die 
quantitative Kleinheit der kompakt siedelnden Betroffenen im monolingualen Fall 
die Umgebungssprache Slowenisch die Erstsozialisation bestimmt. 
 
Zweite These: Die multilinguale Alphabetisierung ist prinzipiell und alle Kinder (auch die 
Sprösslinge der Mehrheitsbevölkerung bzw. der Migranten- und Flüchtlingsfamilien) umfassend der 
einsprachigen Einschulung/Erziehung vorzuziehen! Funktionelle Multilingualität als Ziel muss 
am Anfang der Elementarschule bzw. in Slowenien und Österreich jetzt nach neuesten gesetzlichen 
Regelungen auch vom ersten Tag an in den verpflichtenden Kindergartenjahren stehen. In einem 
solchen Modell einer Mehrfachalphabetisierung fällt auch das Problem weg 
feststellen zu müssen, welche Sprache im Falle der Unklarheit der „tatsächlichen“ 
Erstsprache als Alphabetisierungssprache gewählt werden soll. Die zweite These ist 
über die Einsprachigkeit hochzuhalten, weil die bilinguale Grundschule wesentlich 
vorteilhaftere Folgen nicht nur im Sprachkonfliktfall zeitigt (Im Spannungsfeld von 
„tatsächlicher“ und „emotionaler“ Erstsprache den Unterricht in der „besser 
beherrschten“ Sprache und damit monolingual zu erteilen, würde in der Regel 
bedeuten, Konflikte fortzuschreiben.). 
 
Dritte These: Die elementare Zweisprachigkeit bis zum zehnten Lebensjahr, also durch 
wenigstens fünf Jahre führt zur verwirklichungswürdigen Möglichkeit der Erlernung einer dritten 
Sprache, nach Möglichkeit einer Großsprache, ab der fünften oder wenigstens ab der 
sechsten/siebenten Schulstufe. Zieht man den engeren „pannonischen“ Kontaktraum 
magyarisch, slowenisch, kroatisch und deutsch sprechender Bevölkerungsgruppen 



114 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

in Betracht, dann wird man an Englisch, Deutsch, Italienisch, Französisch; 
Kroatisch (Kroatoserbisch, Serbokroatisch), Ungarisch, Slowenisch, Russisch und 
Spanisch (etwa auch in dieser Reihenfolge) als Drittsprachen bzw. Großsprachen 
denken, nicht jedoch - um hier sich selbst „erklärende“ Beispiele anzuführen - an 
Dänisch, Finnisch, Sorbisch oder Rätoromanisch. Die eigene(n) Sprache(n) „kürzen 
sich“ bei „Staatsvölkern“ aber auch bei Volksgruppen mit einem „Mutterland“ 
heraus, womit im Falle der Trilingualität immer wenigstens eine Großsprache übrig 
bleibt, welche nach Wahl auch stets Englisch sein kann. 
 
Vierte These: Die These von einer allgemeinen vielsprachigen Alphabetisierung legt nahe, die 
Zweisprachigkeit ins Elternhaus hinein zu reklamieren. Das aber muss gelernt sein! Zwei Eltern 
– zwei Sprachen, zwei Generationen – also zwei Sprachen, sind überall dort, wo sie 
natürlich auftreten, brauchbare Modelle. Dass eindeutig einsprachige Kinder 
zunächst in „ihrer“ Sprache abgeholt werden müssen, ist selbstverständlich. Aus 
dem Umstand monolingualen Kindergarten- bzw. Schuleintritts – eine und nur eine 
Sprache ist immer die besser beherrschte Sprache! -- aber folgt sogleich, dass es eines 
Alphabetisierungsschubes hin zur Bilingualität bedarf und das vom ersten Tag des 
Kindes im Kindergarten bzw. in der Grundschule an. Die vorsätzliche Bilingualität 
des Unterrichts bedient sich beim einsprachigen Kind der tatsächlichen Erstsprache 
als eines Zugangs, da der Ausfall des Elternhauses erst weggemacht werden muss. 
Die Sprache eines „geborenen Monolingualen“ wird immer und bei aller Erziehung 
eine der Alphabetisierungssprachen bleiben (müssen). — In diesem Zusammenhang 
ist daran zu erinnern, dass es hier häufig darum geht, dem Elternwunsch 
entsprechend dem einsprachigen Kindergarten- bzw. Schulkind die „ehemalige bzw. 
die emotionale Muttersprache“ beizubringen. Notwendigerweise stellen sich hier 
Entscheidungskonflikte ein, wenn man wie z. B. bei den Gottscheern neben dem 
Slowenischen die „ehemalige“ Muttersprache der Volksgruppe anstrebt: Soll man 
zuerst der deutschen Hochsprache oder zuerst dem im autochthonen 
Siedlungsgebiet noch rudimentär gesprochenen gottscheberischen Idiolekt den 
Vorzug geben? Ein ähnlicher Fall liegt dort vor, wo die Staatssprache als tatsächlich 
gesprochene Umgebungssprache der assimilierten Volksgruppenkinder die 
Neuerlernung der Muttersprache der Elterngeneration insofern begünstigt, als sie 
sich bzw. wenn sie sich konkurrenzlos als zweite Sprache anbietet. Dabei kann aber 
das kindliche Erlernen der Hochsprache erst recht die (Enkel) Kinder der 
Altvorderengeneration entfremden, wenn der Regiolekt der Vorfahren bzw. die 



W. L. Gombócz: Die Zukunft der elementaren Spracherziehung ist die Vielsprachigkeit als 
„Muttersprache(n)“ 115. 

 

 

Idiolekte der Eltern sich vom gesprochenen, aber aushäusig erlernten Idiom der 
Kinder so sehr unterscheiden, dass es eines „Übersetzers“ bedarf. 
 
Fünfte These: Die allgemeine Schulpflicht ab dem sechsten Lebensjahr ist kein kleinerer Zwang 
als eine allgemeine zwei- oder dreisprachige Alphabetisierungspflicht! Was heißt das? Die 
allgemeine Schulpflicht (einschließlich einer pflichtigen vorschulischen 
Kindergartenperiode) ist nicht nur Zwang oder Tyrannei, sie stellt sogar ein 
parasitäres Menschenrecht (nämlich des Rechts auf Bildung) dar. Aufgrund der 
Allgemeinen Menschenrechtserklärung von 1948 ist ohne Weiteres davon auszugehen, dass 
jede Freistellung von der Schulpflicht eine Menschenrechtsverletzung sui generis 
darstellt. Prinzipiell möchte ich argumentieren, dass ein allgemeines Menschenrecht 
auf funktionelle Bilingualität bzw. Multilingualität besteht, welches alle Eltern 
lebendgeborener Kinder ganz eigentlich ebenso in die Pflicht nimmt wie die 
allgemeine Schulpflicht (in eventu einschließlich einer vorschulischen pflichtigen 
Kindergartenperiode). A fortiori gilt diese Verpflichtung dann auch für die 
Gesellschaft bzw. für den Staat. 
 
Sechste These: Zwei-  bzw. Dreisprachigkeit meint auch Zweifach-  bzw. 
Dreifachkulturalität, Multikulturalität! Obschon man sehr wohl funktionelle 
Multilingualität anstreben und auch erreichen kann, wird man zugeben müssen, dass 
eine gleichermaßen „funktionelle Multikulturalität“ mehr Ziel als tatsächlicher 
Endpunkt einer Entwicklung sein wird bzw. bleiben muss. Derlei Multikulturalität 
kann indes nur in Graden exemplifiziert werden. Und natürlich wird es auch immer 
Menschen geben, die neben ihren „natürlichen“ weitere Sprachen mit voller 
funktioneller Kompetenz erlernen, aber auch solche, die neben diesen Sprachen 
Fremdsprachen mit gewissen elementaren Kenntnissen und eben nur diesen 
„beherrschen“. 
 
Siebente These: „Ich muss zuerst ein braver Bilingualer/Trilingualer sein, bevor ich ein guter 
Kroate, Slowene, Ungar, Serbe, Deutscher sein kann!“ Wie es das Motto des Beitrages nach 
dem Wort von Andreas Heintze (Berlin) formuliert hat, sieht man als Anhänger 
solcher Thesen die Zukunft der Muttersprache in der funktionellen 
Mehrsprachigkeit. 
 
  



116 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Literaturhinweise 
 
Bausch, K.-R., Christ, H., & Krumm, H.-J. (Eds.). (2002). Handbuch Fremdsprachenunterricht (4th rev. 

ed.). Francke. 
Egger, K., & Lardscheider MacLean, M. (2001). Dreisprachig werden in Gröden: Eine Studie zum 

Spracherwerb in der frühen Kindheit. Istitut Pedagogich Ladin. 
Elgin, S. H. (2000). The language imperative: How learning languages can enrich your life. Westview Press. 
Gombócz, W. (2003). Neun Thesen zur „Theorie“ des Minderheitenschulwesens bezüglich des 

Elementarunterrichts. In G. Ruda (Ed.), Minderheitenschulen – Zweisprachiger Unterricht (pp. 55–
65). Verlag Dr. Kovač. 

Gombócz, W. (2004). Für das allgemeine Menschenrecht auf mehrsprachige Alphabetisierung als 
nächster Phase der Schulpflicht. In M. Sertl, G. Khan-Svik, & J. Zuber (Eds.), Integration? 
Migration – Rassismus – Zweisprachigkeit (pp. 78–80). Studienverlag. 

Gombócz, W. (2004a). Das „allgemeine Menschenrecht“ auf mehrsprachigen Elementarunterricht. In 
H. Arlt (Ed.), Das Verbindende der Kulturen (Vol. 1, pp. 292–293). INST. 

Gombócz, W. (2004b). Das allgemeine Menschenrecht von Kindern auf mehrsprachigen 
Grundschulunterricht als Reformerweiterung der allgemeinen Schulpflicht. In H. Arlt (Ed.), 
Das Verbindende der Kulturen (Vol. 1) [CD-ROM]. INST. 

Grüter, T., & Paradis, J. (Eds.). (2014). Input and experience in bilingual development. Benjamins. 
Gutownig, M. (2001). Zeit für Mehrsprachigkeit. CIFEM. 
Gutownig, M. (2002, December). Zeit für Mehrsprachigkeit. Warum sich Eltern für multilinguale 

Kinder entscheiden. CIFEM News, 2002(4), 8–10. 
Hermanik, K.-J., & Promitzer, C. (Eds.). (2002). Grenzenlos zweisprachig: Die Erinnerungen des 

Keuschlersohnes Anton Šantel (1845–1920). Leykam. 
Janich, N., & Greule, A. (Eds.). (2002). v in Europa: Ein internationales Handbuch. Narr. 
Kohnert, K., & Derr, A. (2004). Language intervention with bilingual children. In B. A. Goldstein 

(Ed.), Bilingual language development and disorders in Spanish-English speakers (pp. 311–338). 
Brookes. 

Langner, M. (2001). Fremdsprachenvermittlung an einer zwei-/mehrsprachigen Universität. In K. 
Adamzik & H. Christen (Eds.), Sprachkontakt, Sprachvergleich, Sprachvariation. 

O’Reilly, C. C. (Ed.). (2001a). Language, ethnicity and the state: Vol. 1. Minority languages in the European 
Union. 

O’Reilly, C. C. (Ed.). (2001b). Language, ethnicity and the state: Vol. 2. Minority languages in Eastern Europe 
post-1989. 

Pallauf, K. (2005). Kinder haben Menschenrechte [Unpublished diploma thesis]. Universität Graz. 
Paradis, J., Crago, M., Genesee, F., & Rice, M. K. (2003). French-English bilingual children with SLI: 

How do they compare with their monolingual peers? Journal of Speech, Language, and Hearing 
Research, 46(2), 113–127. 

Riedel, R. (2003). Die nationale Minderheit der Sorben und ihr Schulwesen. In G. Ruda (Ed.), 
Minderheitenschulen – Zweisprachiger Unterricht (pp. 126–133). Verlag Dr. Kovač. 

Ruda, G. (Ed.). (2003). Minderheitenschulen – Zweisprachiger Unterricht. Verlag Dr. Kovač. 
Siguan, M. (Ed.). (2000). La educación bilingüe: Veinte años del seminario sobre lenguas y educación. Pórtico 

Librerías. 
Skutnabb-Kangas, T. (1999). Education of minorities. In J. A. Fishman (Ed.), Handbook of language and 

ethnic identity. Pórtico Librerías. 
Tracy, R. (2007). Wie Kinder Sprachen lernen: Und wie wir sie dabei unterstützen können. Francke. 
Varga, J. (2003). Zweisprachiger Unterricht in Slowenien. In G. Ruda (Ed.), Minderheitenschulen – 

Zweisprachiger Unterricht (pp. 9–25). Verlag Dr. Kovač. 
Wetzel-Kranz, B. (2001). Biel zwanzig Jahre danach. In K. Adamzik & H. Christen (Eds.), 

Sprachkontakt, Sprachvergleich, Sprachvariation.



 

 

 
 

COSMO-MULTICULTURALISM: 
TOWARDS COSMOPOLITAN 

SOLIDARITY 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.7 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 NENAD MIŠČEVIĆ 
University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 
 
Cosmopolitanism and multiculturalism are the main routes of 
escape from nationalism-populism. They can be combined, since 
there is no deep conflict between the two; moreover, their 
combination is consistent and desirable. It would be the global 
homeland of various vernaculars rather than a land of unitary 
Esperanto. The paper proposes relatively simple heuristics for 
passing from the usual multicultural conception to a cosmopolitan 
one. It lists the generally accepted requirements of multicultural 
solidarity and sketches the main lines of a cosmopolitan extension 
of them. Since a function of cosmopolitan norms is precisely to 
promote multicultural interests, this conception is conceptually 
coherent and morally progressive; one might hope that it is also 
politically feasible. This yields simple requirements on the 
cosmopolitan institutional structure needed to accommodate 
cultural pluralism. 

Keywords: 
cosmopolitanism, 
multiculturalism,  

solidarity,  
cultural pluralism, 

education 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.7 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

KOZMOMULTIKULTURALIZEM: 
NAPROTI KOZMOPOLITSKI 

SOLIDARNOSTI 
   

 NENAD MIŠČEVIĆ 
 Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 

  
Ključne besede: 
kozmopolitizem, 
multikulturalizem, 
solidarnost,  
kulturni pluralizem, 
izobraževanje 

 Kozmopolitizem in multikulturalizem sta glavna načina bega pred 
nacionalizmom – populizmom. Lahko ju združimo, saj med njima 
ni globokega konflikta; poleg tega je njuna združitev konsistentna 
in zaželena. To bi bila globalna domovina različnih ljudskih 
jezikov in ne dežela enotnega esperanta. Prispevek predlaga 
razmeroma preprosto hevristiko za prehod od običajne 
multikulturne zasnove h kozmopolitski. Navaja splošno sprejete 
zahteve večkulturne solidarnosti in oriše glavne smernice njihove 
kozmopolitske širitve. Ker je funkcija kozmopolitskih norm 
ravno spodbujanje večkulturnih interesov, je ta koncept 
konceptualno koherenten in moralno napreden; lahko bi upali, da 
je tudi politično izvedljiva. To prinaša preproste zahteve za 
kozmopolitske institucionalne strukture, potrebne za prilagoditev 
kulturnemu pluralizmu. 

 
 



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 119. 
 

 

1 Introduction 
 
In teaching philosophy to future philosophy teachers, Kotnik has been discussing 
urgent political issues, and, among others, expressing attitudes in favour of migrants 
and refugees; in this respect he was promoting cosmopolitan education of future 
educators (see his 2017 paper, he wrote for my Festschrift – I am happy to return 
the favour with my contribution!).1 
 
Here, we address the two faces of cosmopolitan attitudes, quite forgotten in the 
literature on cosmopolitanism in general but present in the work on cosmopolitan 
education. The first face is the one of theory, moral and political, the second is the 
“existential” face, the promotion of cosmopolitanism as an existential attitude. The 
paper discusses the ties between the two, questioning the isolationism of the 
mainstream theoretical cosmopolitan literature, which totally abstracts from the 
other, existential face. In the course of the discussion, it also refers to the issues of 
Slovenian reactions to the refugee problem, thus continuing Kotnik’s engagement 
with topics close to him and to his and our students. Our general topic is how to 
manage ethno-cultural diversity and retain elements of solidarity between diverse 
groups. It is a burning question on the present-day political scene, as testified by 
Chandran Kukathas: 
 
“If any issue dominates contemporary political theory, it is how to deal with cultural 
diversity and the claims – moral, legal, and political – made in the name of ethnic, 
religious, linguistic, or national allegiance (Kymlicka, 2001, p. 17). Today, 
governments are confronted by demands from cultural minorities for recognition, 
protection, preferential treatment, and political autonomy within the boundaries of 
the state. Equally, international society and its political institutions, as well as states 
themselves, have had to deal with demands from various peoples for political 
recognition as independent nations, and for national self-determination” (Kukathas, 
2004, p. 250).2 
 
It is implicit in many international documents; for example in Article 27 of the 
International Covenant on Civil and Political Rights: 

 
1 The main ideas of the paper have been presented at the Department of Philosophy at the Faculty of Arts in 
Maribor, on Dec. 16, 2021; thanks go to all participants, in particular Friderik “Fridi” Klampfer, Bojan Borstner and 
Danilo Šuster, for their discussion. 
2 The quotation from Kymlicka is from his 2001 book. 



120 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

“In those States in which ethnic, religious or linguistic minorities exist, persons 
belonging to such minorities shall not be denied the right, in community with the 
other members of their group, to enjoy their own culture, to profess and practise 
their own religion, or to use their own language.” (Adopted by the United Nations’ 
General Assembly on December 19, 1966.)3 
 
Here, we shall be offering a minimalist sketch, merely indicating the direction in 
which to go. Let us start with the existence of three pure options in matters of 
political management of ethno-cultural diversity, nationalism, multiculturalism, and 
cosmopolitanism. Of course, there are intermediate options combining the pairs of 
the three pure ones; we shall be interested in one such option and in one pair 
constituting it.  
 
Cosmopolitanism and multiculturalism are the main routes of escape from 
nationalism-populism. They can be combined, since there is no deep conflict 
between the two; moreover, their combination is consistent and desirable. Here, we 
shall be developing an intermediate option: a combination of multiculturalism and 
cosmopolitanism. Twenty years ago, I pointed out the availability and desirability of 
research in this direction, without explicitly giving it a name, in my book Nationalism 
and Beyond: Introducing Moral Debate about Values, published by CEU Press in 2001. 
Here is a taste of what I said then: 
 
“In discussing political alternatives to nationalism in chapter nine we have sketched 
a model which rests upon both the practical necessities of the cohabitation of various 
ethno-national groups within a single state and across state boundaries, and the 
moral value of understanding and toleration. It is a moderately cosmopolitan model 
which welcomes macro-regional integrations that weaken the role of the state, as 
well as micro-regional diversity that often cuts across state borders” (Miščević, 2001, 
p. 285). 
 
Let us also mention Simon Caney and his “Cosmopolitanism, Culture and Well-
Being: A Cosmopolitan Perspective on Multiculturalism.” We very much agree with 
his Thesis 1:  
 

 
3 Noticed by philosophers, and commented by Jeremy Waldron, (1992). 



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 121. 
 

 

“Cosmopolitan principles and institutions require, for their realization, a certain 
‘cosmopolitan political culture’ (the political constraint) and the requisite political 
culture is permissive and flexible but does place limits on the extent to which political 
bodies should support cultural minorities” (Caney, 2009, p. 23). 
  
This is the direction we shall take in the paper. Interestingly, some prominent 
authors seem to deny the popularity of this direction, without, however, denying its 
relevance. Pauline Kleingeld and Eric Brown in their (2019) entry on 
“Cosmopolitanism,” in the Stanford Encyclopedia of Philosophy, list the main 
multiculturalists as being against cosmopolitanism. They note that “there has been a 
good deal of debate over cultural cosmopolitanism, with disputes over 
multiculturalism in educational curricula and with resurgent nationalisms.” And they 
rightly point out that “the cosmopolitan position in these disputes rejects exclusive 
attachments to a particular culture. So on the one hand, the cosmopolitan 
encourages cultural diversity and appreciates a multicultural mélange, and on the 
other hand, the cosmopolitan rejects a strong nationalism.” But then comes a strange 
turn: “In staking out these claims, the cosmopolitan must be wary about very strong 
‘rights to culture,’ respecting the rights of minority cultures while rebuffing the right 
to unconditional national self-determination. Hence, recent advocates of ‘liberal 
nationalism’ (e.g., Margalit and Raz, Tamir) or of the rights of minority cultures (e.g., 
Kymlicka) generally seem to be anti-cosmopolitan.”  
 
We shall document the sympathies of Kymlicka toward cosmopolitanism, denied by 
Kleingeld and  Brown, and argue that the combination from our title is natural and 
acceptable. Unfortunately, because of space limitations, we must set aside the 
burning issue of feasibility of the relevant options (my thanks go to Friderik “Fridi” 
Klampfer), multiculturalism (see e.g., Jopke), cosmopolitanism, and their 
combination, cosmo-multiculturalism. 
 
Here is the preview. We begin with what we see as the goal of the relevant political 
development: a global cosmo-multicultural structure. The general motivation for it, 
besides the classical pacifist one, is solidarity in the face of diversity. With the latter, 
two desiderata come together: respect for cultural diversity and the need to extend 
this respect globally, within a suitable institutional framework. The institutional 
structure has to leave a place for cultural variation, and no single state-like framework 
is needed. (We shall be quoting several contemporary authors who point in the 
relevant direction). In specifying the desiderata for the structure considered, we shall 



122 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

distinguish two kinds of interaction of culturally distant groups. First, the proximal 
interaction between the neighbouring ones, which is the less demanding of the two. 
Second, the interactions between geographically quite distant groups and cultures – 
these point to the need for a truly cosmopolitan institutional structure. 
 
We then move to the issue of the path to the goal: how can one pass from the 
present-day world to the cosmopolitan multiculturalist one? How realistic are the 
hopes of a multicultural world? The sketch has two parts, the general and the 
individual-existential one that brings us also to the work of Kotnik. The general idea 
relies on the de facto global connection and new proximities that phenomena like 
migration and pandemics are creating. The individual-existential part turns to the 
“existential” dimension, the role of multicultural interaction in the life of individuals 
participating.4 

 
2 The goal: global cosmo-multicultural structure 
 
2.1 The motivation and the method 
 
So, let us start with the classical cosmopolitan motivation that comes from the need 
for peace. In its most classical form, in Kant’s project, it was already pointing to the 
norm of respecting others, which might come from our surroundings in different 
ways, based on the particular host country. The idea has been famously developed 
by Hanna Arendt (1958; 1968), and given a rather radical form in Derrida (2005). 
Let me illustrate this kind of motivation by two interestingly different phenomena, 
both pointing to pacifist and diversity-friendly motivation.  
 
The first comes from the interaction of culturally different, possibly distant actors, 
which may be unpredictable, but very demanding in its consequences. A classical 
older example is the problem of the American Japanese people in the context of the 
Pearl Harbor attack. Overnight, the attack made the American citizens of Japanese 
origin highly suspect, and this resulted in their mistreatment and persecution. No 
global mechanism that could prevent or at least mitigate it was present. The present-
day version comes from migrations and, very recently, pandemics. The global 

 
4 For the issue of cosmopolitan identity and its historical origins and contemporary relevance see the paper with this 
title by Marin Beroš (2016). 



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 123. 
 

 

institutions centred around the UN are simply too weak to properly react to the 
problems generated and manage global non-state interaction.  
 
The second comes from global state interactions, potentially threatening the given 
world order. A recent, highly relevant example are the interactions characterizing the 
new multi-polarism of today’s world involving political and cultural contrasts of a 
global variety. In the week I am writing this, the media tell us about the states of 
Russia and China, represented by Putin and Xi Jining talking to each other and 
conspiring together against “the West.”  
 
In most cases of relevant situations, both components are crucial – the nature of 
global structures at hand on the one side and ethno-cultural contrasts on the other.  
Institutional structure: cultural variation, no state-like framework. Proximal 
interaction is somewhat less demanding, whereas distal interaction raises the need 
for a truly cosmopolitan institutional structure. 
 
Let us then borrow from Daniele Archibugi (2005) the metaphor about the 
characteristics of the future structural goal: should its medium be “vernacular or 
Esperanto”? He notes that Will Kymlicka has argued that “democratic politics is 
politics in the vernacular.” And he asks the rhetorical question of whether this 
implies that democratic politics is impossible in a multilingual community, whether 
at the local, national, regional or global level – his answer is, of course, negative. He 
rightly maintains that democratic politics should imply the willingness of all players 
to make an effort to understand each other. And suggests that “any time that there 
is a community of fate, a democrat should search for methods that allow deliberation 
according to the two key conditions of political equality and participation” (2005, p. 
537). I shall not follow Archibugi in his sympathies for a possible unitary solution, 
illustrated by the imagined role of Esperanto, and by the actual role of English in 
the early Indian state. So, I shall opt for vernacular, or, even more precisely, for 
vernaculars in the plural as the medium of cosmopolitan communication; this will 
be the multiculturalist aspect of the view proposed (more is to come in the sequel).5  
  

 
5 Another author I very much agree with is Matthias Risse (2012a, 2012b), who talks about “pluralist 
internationalism” (2012a, 193 ff.).  



124 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

If you need a brief characterisation of multiculturalism, here is one coming from 
Nathan Glazer: “Multiculturalism, then, is a term that describes one particular way 
of responding to ethnic diversity. ‘It is a position that rejects assimilation and the 
“melting pot” image as an imposition of the dominant culture, and instead prefers 
such metaphors as the “salad bowl” or the “glorious mosaic,” in which each ethnic 
and racial element in the population maintains its distinctiveness” (1997, p. 10). 
 
In the sequel, we shall follow relatively simple heuristics in order to briefly sketch 
the cosmo-multiculturalist perspective on global politics. We start from extant 
multiculturalist program(s), listing the generally accepted requirements of multi-
culturalism and then continue from these relatively well-established suggestions to 
the cosmopolitan perspective. Along the way, we point to the differences in 
framework, the statist as against the cosmopolitan one. We shall take the 
requirement of multicultural solidarity from Banting and Kymlicka, (2003), (noting 
that similar requirements are present generally in the multiculturalist literature), and 
sketch the main lines of cosmopolitan extension of them. This will yield simple 
requirements on cosmopolitan institutional structure; Kymlicka, the leading 
multiculturalist thinker, might agree with this line of thought. For him, 
multiculturalism goes with liberal nationhood, the wider genus prominently 
including multiculturalism, and with cosmopolitan norms as well. 
 
“As against those who see cosmopolitanism and liberal nationhood as inherently in 
tension, I want to argue that one conception of the nature and function of 
cosmopolitan norms is precisely to promote (a tamed form of) liberal nationhood, 
and that this conception is conceptually coherent, politically feasible, and morally 
progressive” (Kymlicka, 2006, p. 133).  
 
So, we shall try to imagine global institutional structure(s) that will allow the global 
implementation of measures similar to those listed in the canonical multiculturalist 
program (e.g., Banting & Kymlicka, 2003). 
 
We shall be counting with variations in geographical distance and levels of size. First, 
we shall discuss proximate groups, either immediately connected or separated by a 
small intermediary distance. The proximate-immediate groups are mutual 
neighbours, say within a town (Roma and Slovenians in a town in Slovenia), or 
groups from neighbouring regions (say neighbours from Slovenia and Hungary, or, 
more narrowly, Štajerska and Hrvatsko Zagorje). Others are the proximate non-



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 125. 
 

 

immediate collectives (say those of Slovenia and Serbia, with Croatia in between). 
Then we pass to more global distances and to distant communities, like Slovenia and 
Afghanistan (with the possibility of Afghan refugees coming to Slovenia).  
 
In all cases, we shall distinguish the levels of size. First, micro-structures like town 
and village, then mezzo-structures like sub-state and state (e.g., Istria, Styria, 
Slovenia), and finally, the quite different macro-structural level especially relevant 
for cosmopolitanism, say the trans-state, continental or sub-continental EU level, 
and then intercontinental connections within the global whole. 
 
2.2 Openings: proximal and distal 
 
Let us start, very briefly, with a multicultural scheme for proximal opening. The 
central case here are present-day sub-state national groups. The issues are classical 
for multiculturalism, and there are no big new issues for cosmopolitanism, except 
for the fading of the state-level, which stops being dominant and may lose its 
importance to a large extent! If you need an example, consider the local wider area, 
encompassing Slovenia, Austria, Croatia, Hungary, and Italy, and areas in Slovenia 
bordering each of these.  
 
So, consider the usual multicultural demands (from Kymlicka & Banting) at the 
mezzo-level of sub-state communities: 
 
− 1. Federal or quasi-federal territorial autonomy for any given group. 

 
Hungarians in the Slovenian region bordering Hungary, the Prekmurje, should be 
given some territorial autonomy; the same for Slovenians living in Hungary region 
bordering Slovenia. 
 
− 2. Official language status, either in the region or nationally 
 
Hungarian should be one of the official languages in the bordering region, the 
multiculturalists claim. 
 
− 3. guarantees of representation in the central government or in Constitutional 

Courts 



126 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

− 4. public funding of minority language at universities/schools/ media 
 
This, for instance, is implemented in Slovenia as far as elementary schools go; the 
big issue would be to have a subject at the University taught in Hungarian. 
 
All these demands should be implementable within a wider transnational or 
cosmopolitan structure; interestingly, the first steps in this direction have already 
been taken within the Austro-Hungarian monarchy. But in a more cosmopolitan 
setting, the arrangements would be more radical. Take federal or quasi-federal 
territorial autonomy; here, of course, in a cosmopolitan context, the area in question 
is more strongly “sub-regionalised,” and the state plays a minor role. 
 
Or take no. 3, guarantees of representation in the central government or in 
Constitutional Courts. In the most demanding cosmopolitan variant, the group, say 
Hungarians in Prekmurje, would have their representations at a every higher level: 
of the “state,” of the continental union, of the global world council. Similarly with 
courts, at all levels. Multiculturalists also mention “constitutional or parliamentary 
affirmation of “multinationalism,” and that would in principle be implemented at 
each level, in a way much richer within a cosmopolitan structure than it is in the 
present-day statist or even trans-statist (say EU) framework! Interesting issues arise 
with another multicultural demand, which is according international personality to 
the relevant groups or regions, for instance, allowing the sub-state region to sit on 
international bodies, sign treaties, or have their own Olympic team; for instance, our 
micro-region of Slovenian Styria might have its own Olympic team, the Central 
European region encompassing Slovenia, Austria and Italy might have another 
Olympic team, and the EU a third one (Borstner has asked what about the patriotism 
of the fans; how do we multiply the fan clubs in order to have one for the group at 
each level?). Doesn’t this demand too many instances of ‘international personality’? 
The answer might concentrate on the plasticity of belonging: perhaps we don’t need 
one Olympic team for our micro-region of Slovenian Styria, or for the Central 
European region; a lesser number of such teams might do as well. So much for 
proximal openings. 
 
We now move on to the much more challenging group of demands, having to do 
with distal opening and with truly cosmopolitan multiculturalism. The crucial 
dramatic difference has to do with global distances of the relevant groups. Consider 



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 127. 
 

 

any mezzo-regional contact at a great distance, for instance, the Slovenian Primorska 
(or Styria) accepting Pashtoon refugees from Afghanistan. Note the often dramatic 
importance of interaction and the relevance of proximisation offered by phenomena 
like migrations and pandemics. The crucial matter for the cosmopolitan approach is 
the availability of an institutional structure covering global distances. As Simon 
Caney in his highly relevant (2009), already quoted, the paper proposes: 
  
“/…/ in order to realize certain principles of justice and to ensure the successful 
functioning of political institutions, we need to have a certain kind of supportive 
political culture. Neither principles of justice nor political institutions are self-
supporting. Ideals of justice and the institutions that uphold them need, therefore, 
to be undergirded by some social support, and require a culture of cooperation and 
compliance” (Caney, 2009, p. 25). 
 
“A cosmopolitan political culture would, I believe, include support for cosmopolitan 
principles of justice (such as, say, civil liberties and a global difference principle), 
cosmopolitan policies (such as, say, the eradication of tariffs employed by developed 
countries) and cosmopolitan institutions (such as, say, a strengthened International 
Labour Organization)” (Caney, 2009, p. 26).6 
 
Let us go back to multicultural demands and consider the way they can be extended 
on the global scale. The crucial matters concerned the services offered. For 
constitutional, legislative, or parliamentary affirmation of multiculturalism, at the 
central and/or regional and municipal levels, the cosmopolitans should clearly say at 
exactly how many levels this is to be implemented. For instance, to illustrate this 
with the Afghan-Slovenian example, the issue concerns the existence of a 
government ministry or secretariat or advisory board to consult with ethnic 
communities, and/or of a minimal supra-state ministry (say a union of neighbouring 
countries, like Slovenia, Hungary, Austria and Croatia), or a relevant body of the EU, 
or a possible inter-continental, Euro-Asian one. How many levels are needed? We 

 
6 Here is more: A cosmopolitan political culture is, then, a culture that supports cosmopolitan principles, policies, 
and political institutions. Note here that this does not require abandoning local commitments or ties. A 
cosmopolitan political culture is compatible with persons’ having attachments to state or sub-state, or transnational 
communities. (Caney, 2009, p. 27) 
I believe, however, that although such a culture is incompatible with some cultural traditions it does, nonetheless, 
accommodate a tremendous amount of cultural variety. It would, moreover, sanction a number of the demands 
made on behalf of cultural groups. (Ibid.) 



128 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

suggest that in the general form this might be the central problem of the shape of 
multicultural-cosmopolitan institutional structure!  
 
Consider other cases of the enhanced hospitality to guests from distant countries. 
What about the adoption of multiculturalism in school curriculum? Home country 
kids learn about foreign countries and their cultures. But there is a problem of 
pluralism. Should they learn about Afghan culture, then the Pakistani one, the 
Iranian one, and so on? The obvious solution would be a more general one, for 
instance that our kids learn a lot about Muslim and Arab-inspired culture. And then, 
if needed, also learn about the particular culture of the most numerous immigrants 
(Pashtuns, in our example). What about exemptions from dress-codes, Sunday-
closing legislation etc.? The same with the media: what is needed is the inclusion of 
ethnic representation/sensitivity in the mandate of public media or media licensing. 
Once the guests are here, we face the need for allowing dual citizenship, or some 
other form of dual basic belonging, the funding of ethnic group organisations or 
activities, the funding of bilingual education or mother-tongue instruction and 
affirmative action for disadvantaged immigrant groups. 
 
Some authors propose measures that go halfway in the direction of cosmopolitan 
solidarity (thanks go again to Friderik “Fridi” Klampfer for drawing my attention to 
the title to be mentioned here). Dissent Magazine, has, in the Winter of 2017 edition, 
an article by Atossa Araxia Abrahamian entitled “An Economist’s Case for Open 
Borders,” telling its readers about an interesting proposal: “Amid today’s 
xenophobic tide, economist Branko Milanovic has made a controversial case for 
opening the borders – but without offering migrants full rights as citizens. Would 
such an arrangement reduce inequality, or only exacerbate the problems that have 
brought us to this point?” How good are such solutions? 
 
However, we have to go back to the general issues. In this general context, the most 
discussed issue raises the following question: what about elements of the immigrant 
culture in conflict with human rights? (Danilo Šuster and Bojan Borstner have raised 
it immediately, in the discussion of the presentation, and I thank them). As Simon 
Caney puts it: “Protecting cultures should be rejected when, and because, those 
cultures do not further people’s well-being (the well-being constraint).” (Caney, 
2009, p. 23) 
 



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 129. 
 

 

To summarise, we need a crucial widening of multicultural arrangement, a global 
cultural network that would enable and support it. Cosmopolitans urgently have to 
develop an answer of how multiculturalism would work within a truly cosmopolitan, 
global network. They should analyse the relevant plurality of levels, combined with 
the relative unimportance of the state level, plus the plurality of reaches-impacts 
from one culture to another on the global scale. 
 
3 The road to the goal 
 
3.1 The general directions 
 
We shall not discuss here in any detail the issue of feasibility, much discussed by 
Klampfer in the discussion of this paper. We shall just very briefly indicate that with 
the recent processes of migration and pandemics, some general directions have been 
sketched in the official international document. It seems to us that the road to distal 
opening is there, and it brings proximisation in its wake. 
 
The need to accept and treat migrants in a hospitable, and in this sense, 
cosmopolitan way is already enshrined in international documents, and some of its 
aspects are even being implemented in practice. Here are two examples, a compact 
and a court decision. 
 
First, The Marrakech global compact that derives the relevant duties from the human 
rights obligations, and notes that “refugees and migrants are entitled to the same 
universal human rights and fundamental freedoms,” with refugees enjoying “the 
specific international protection” (Objective 4, here “O” will stand for “Objective”). 
It requires “availability and flexibility of pathways for regular migration” (O.5); a 
requirement that now sounds like a far-away ideal for the future. And acceptance 
involves bringing together families that have been separated (Marrakech, O.7, e, f), 
the opposite of what was done to Mexican immigrant families by the Trump 
administration in December 2018. It requires further search for missing migrants 
(O.8), and declares war on smugglers (O.9, 10). Finally, it demands certainty and 
predictability in migration, of crucial importance to both sides in the encounter, the 
refugees and the border controls (and allows detention only as an exceptional and 
short-term measure). 
 



130 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

The Marrakech Compact seems to suggest this option. It encourages all sides to do 
the following: “(19) Create conditions for migrants and diasporas to fully contribute 
to sustainable development in all countries. The following remark in the Compact 
can illustrate the way it sees the ways for this objective to be realised (the present 
text keeps the letters marking each paragraph): 
 
e) Develop targeted support programmes and financial products that facilitate 
migrant and diaspora investments and entrepreneurship, including by providing 
administrative and legal support in business creation, granting seed capital-matching, 
establish diaspora bonds and diaspora development funds, investment funds, and 
organize dedicated trade fairs. 
 
Consider first, the preparation for inclusion; here, offering decent work to refugees 
is the conditio sine qua non. This third set of duties seems to open a dramatic dilemma 
for more leftist-oriented intellectuals: very often, poor newcomers compete with the 
poor or low middle-class workers in the host countries. If we want to keep the hardly 
earned levels of lives the host country workers have, how do we deal with the 
massive competition of the newcomers? The dilemma is often discussed in the 
literature; it was also expressed in a wonderful talk by Philippe van Parijs, entitled 
“Just Migration, Within and Into Europe,” on January 18, 2019.  
 
The Marrakech Compact is very much on the pro-active side of the dilemma, as can 
be seen from the following quotations: 
 
− (18) Invest in skills development and facilitate mutual recognition of skills, 

qualifications and competencies. 
− And it assumes that all of the following is needed for implementing the human 

rights of migrants! 
− 19) Create conditions for migrants and diasporas to fully contribute to 

sustainable development in all countries. 
 
In other words, those who wish to stay in countries like Slovenia or Croatia should 
be allowed to stay (and there should be a quota for each member-state). In the longer 
term, staying should involve opportunities for work and training. Also, refugee 
culture should be accommodated as much as possible (in elements that do not 
threaten elementary human rights). Note that our tradition contains sufficiently 



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 131. 
 

 

many multicultural features (the presence of Islam, for instance, in countries of 
former Yugoslavia) that might serve as a bridge. 
 
Finally, our second example that suggests respect for the principles is already there. 
For instance, recently, the former immigration minister in Denmark Inger Stojberg 
was sentenced to two months’ incarceration after being found by a court to have 
illegally ordered the separations of married migrant couples in which at least one 
person was underage. (New York Times, Dec. 13, 2021). She was also voted out of 
parliament after her conviction and impeachment. 
 
In short, the roads to the cosmopolitan multicultural structure are there; they should 
be taken and not avoided.  
 
3.2 The “existential” dimension: cosmopolitanism as a philosophy for 
 life 
 
Until now we have been following the mainstream line of discussion of 
cosmopolitanism in present-day theoretical literature, which concentrates upon its 
political features. Now we turn briefly to its other aspect, central in the work of 
Kotnik and famously put forward in philosophical tradition, starting with Cynics and 
Stoics and proceeding in our times all the way to thinkers like Martha Nussbaum – 
the aspect of cosmopolitanism as a way of life. To quote a present-day proponent 
of the approach, David T. Hansen, “Cosmopolitanism constitutes an orientation for 
life” (Hansen, 2013, p. 45). And he talks of “the tradition of philosophy known as 
the art of living (Hansen, 2010, p. 5).7 It nicely fits with the question of what it means 
to be cosmopolitan here and now. My colleague Marin Beroš uses in this context 
the verbal-conceptual contrast between “Cosmopolites” and “Cosmoanthropos.” 8 
He reminds the reader of J.J. Rousseau and the fact that “his educational goal was 
not to create good citizens, but good humans,” and then asks the crucial question: “Should 
we be more interested in making cosmo-humans and not cosmo-citizens?”, to which 
he gives a positive answer.  
  

 
7 See also David T. Hansen (2013). 
8 Marin Beroš (2021) Cosmopolites or Cosmoanthropos? – Questioning the Educational Needs of Cosmopolitan 
Society, ppt. presentation; a paper is in preparation. 

https://www.amazon.com/s/ref=dp_byline_sr_book_1?ie=UTF8&field-author=David+T.+Hansen&text=David+T.+Hansen&sort=relevancerank&search-alias=books


132 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

To put it briefly, there is a strange disjunction governing the present-day 
philosophical writing about cosmopolitanism. The main authors like Held, 
Moellendorf, Pogge, and Cabrera systematically avoid the issue we are talking about 
here, namely what it is to be cosmopolitan here and now, and what role 
cosmopolitanism can play in the course of human life. The latter issue is discussed 
by authors interested in cosmopolitan education, like Nussbaum, Hansen, 
Pappastephanou, and others. To paraphrase Marianna Pappastephanou, ordinarily, 
cosmopolitanism is taken to be a way of life and a kind of selfhood (2021).9 The two 
groups seem not to communicate much with each other, and the resulting writings 
document a dramatic disjunction between the view of cosmopolitanism as a general 
moral-political doctrine and cosmopolitanism as a way of life. We want to avoid this 
disjunction, so we have chosen to conclude the book by turning to the latter and 
connecting it with our moral-political view of the shape of cosmopolitanism that fits 
our time. So, how should we address the duality?  
 
Bear in mind the way we characterised cosmopolitanism, both morally and 
politically, stressing the relevance of connections that go beyond state borders. Now, 
what can transform the attitude of an individual into a cosmopolitan attitude? The 
simplest and most direct way is that the individual explicitly accepts the basic tenets 
as formulated in the literature. But what about non-explicit, non-reflected attitudes 
that go in the same direction? 
 
On the non-reflective level, the cosmopolitan attitudes would be the ones of 
sympathy for the non-co-national and for the stranger, readiness to help, and the 
like. Proposals along these lines can be found in recent literature on cosmopolitan 
education (see for instance, Amy Stornaiuolo, T. Philip Nichols, 2019, 11ff.). Such 
attitudes would go well with “official” cosmopolitan political doctrines, in the same 
way in which primitive, spontaneous nationalism goes well with doctrinal 
nationalism. 
  

 
9 And here are a few further references by the same author: M. Pappastephanou (ed.). (2016), M. Pappastephanou 
(2005; 2011).  



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 133. 
 

 

Attempts to answer the question of here-and-now cosmopolitanism should take this 
continuity seriously. This will help us to see cosmopolitanism’s relevance for human 
actions and everyday life that authors like Nussbaum stress as central.10 Our 
approach to the present-day political scene suggests an understanding of 
cosmopolitanism articulated along the contrast we stressed in our approach, in 
particular in chapter Six. We talked on the one hand about immediate help, and on 
the other about the need to ameliorate the more distant situation, acting on distant 
causes of present-day troubles. All these elements point to cosmopolitanism as a way 
of life. Let us then follow the same structure here. 
 
We first look at cosmopolitan attitudes towards more distal matters. Let me 
distinguish more passive, “reactive” attitudes, from the pro-active engagement, and 
briefly address both kinds.  
 
Start with general, traditionally philosophical matters. The authors writing about 
“the education of the kosmou polites” – to use the phrase due to one of the best among 
them, namely Martha Nussbaum (1997, p. 62) – count as cosmopolitan the attitudes 
of respect for others as humans and for other ways of living, interest in 
multiculturalism, diversity, and cultural pluralism that goes together with pursuit and 
maintenance of peaceful interaction and acknowledgement of the universality of 
certain basic human needs.11 
 
Nussbaum herself goes further and links this interest with the Socratic picture of 
reflective, examined life: 
 
“The education of the kosmou polites is thus closely connected to Socratic inquiry and 
the goal of an examined life. For attaining membership in the world community 
entails a willingness to doubt the goodness of one’s own way and to enter into the 
give-and-take of critical argument about ethical and political choices. By an 
increasingly refined exchange of both experience and argument, participants in such 
arguments should gradually take on the ability to distinguish, within their own 
traditions, what is parochial from what may be commended as a norm for others, 

 
10 For instance, Matthew J. Hayden writes: The primary characteristics of cosmopolitanism are, on the one hand, 
largely behavioural pathways indicating how to live with other people and, on the other hand, actions by and through 
which to live with other people. (Hayden, 2012, p. 49). 
11 Kleingeld, Pauline. (1999), Kleingeld, Pauline, and Eric Brown. “Cosmopolitanism.” Stanford Encyclopedia of 
Philosophy, Matthew J. Hayden (2012). 



134 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

what is arbitrary and unjustified from that which may be justified by reasoned 
argument” (Nussbaum, 1997, p. 62). 
 
So much about the general picture. Where does it fit our story of contemporary 
political situations, namely our view of the demands of the new playground, with its 
explosion of populism, the crisis of migration and pandemics, and the like? Well, 
one should look at the public sphere and consider both the attitudes of “private” 
individuals towards the relevant demands figuring in the public sphere and the 
attitudes of individuals engaged in the sphere. 
 
We have situated the cosmopolitan orientation in relation to the new playground by 
dividing the demands of the new situation: on the one hand, the proximal, Samaritan 
imperative of helping the needy foreigners at our doors, and on the other, the 
importance of interest in distant situations, geared to prevent the causes of the 
proximal crisis. The pressing issue of prevention of the causes of unwanted 
migration, most spectacularly of violence in countries of origin, clearly shows the 
need for such distally oriented cosmopolitan activity; we noted that violence can be 
prevented only by international control that can be implemented by a more tightly 
organised international community. 
 
Distinguish again more passive, “reactive” attitudes from the pro-active engagement. 
A symptom of cosmopolitan orientation common to both might be the following: 
the care invested by the individual to a given problem is at least somewhat 
proportional to the weight of the problem itself, and not only to its vicinity to the 
individual. I might be worried about the effects of climate change on my native 
country, Croatia, and on the maritime region where I live. The cosmopolitan attitude 
would involve my caring as well for its effects on Greenland, at least in some 
proportion to the actual force of the effect, the proportion not being annulled by 
the distance from Croatia to Greenland.  
 
Now to the political sphere. One can manifest one’s cosmopolitanism simply by 
voting for a more cosmopolitan candidate on the home scene, preferring media 
which show more interest and kindness in global matters, etc. 
 
Of course, it is easier to recognise proactive interest in distant global matters in the 
cases of actual public behaviour and engagement, say public support of global 
solutions to the new playground problems (and of course, globally oriented 



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 135. 
 

 

measures, of UN and similar agents), as well as in wider personal activism. Let me 
start with activism. A very clear case is the one of Greta Thunberg:  
 
“You have stolen my dreams and my childhood with your empty words. And yet 
I’m one of the lucky ones. People are suffering. People are dying. Entire ecosystems 
are collapsing. We are in the beginning of a mass extinction, and all you can talk 
about is money and fairy tales of eternal economic growth. How dare you!” 
 
Next, let me point to activities in media and public communication and allow me to 
mention two examples from my region, worthy of being popularised among the 
intellectual public. First, the Slovenian journalist Boštjan Videmšek, now 45 years 
old, who has spent years in the most dangerous areas in the Middle East, 
systematically informing Slovenian newspaper readers of the sufferings of ordinary 
people in this region.12 
 
I would say he is the most cosmopolitan journalist from our wider region. On the 
side of filmmakers, let me mention Nadina Maličbegović, a Bosnian documentary 
maker combining local and global matters. In her wonderful movie “Go Game,” 
created for Al Jazeera in 2019, for example, she tells the story of a large Afghan 
family staying in an awful refugee camp in Bosnia and trying to smuggle themselves 
into Croatia and continue towards Germany.  
 
The next type of cosmopolitan activity to be mentioned concerns political activism, 
which is essential for present-day public life. We have noted, for instance, that many 
cosmopolitan projects led by the UN crucially depend on cooperation of NGOs; 
and indeed a lot of work done by the latter is done by individual activists. The typical 
scenario is the one characterising the awarding of the Nobel Peace Prize for 2020. 
One candidate, the winning one, indeed, was the United Nations World Food 
Programme (WFP), but among the candidates there was also Greta Thunberg. (Note 
that in 2014 the Prize was awarded to Malala, another impressive activist, fighting 
for global rights of women to get education.) 
  

 
12 You can learn about his achievements by looking at a volume of his reportages translated into English, 21st Century 
Conflicts: Remnants of War(s) – Field Report from Afghanistan, Pakistan, Iraq, DR Congo, Somalia and Sudan, Bookbaby, New 
York, 2012. 



136 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Each of the global problems we mentioned earlier in the book has been prompting 
relevant activism. We just mentioned climate change (and we could have also 
pointed to Attenborough’s recent movie as an example of global ecological 
activism), but the wider issues of distribution, of various other goods, from material 
goods to health, public goods and work and work opportunities, together with 
closely connected issues of severe poverty (in the present and future generations), 
of exploitation and the like, have inspired a BUJICU of activism; each of the tokens 
of such activism deserves to be seen as being cosmopolitan. 
 
Similarly, the issues of conflict and violence, including prominently war and 
terrorism have inspired cosmopolitan pacifist reactions; for the recent reaction see 
the Papal encyclical, Fratelli tutti, released at the beginning of October 2020. Again, 
close to the UN initiatives, non-governmental human rights activism has been 
flourishing these years, in conjunction with the fight against global discrimination 
(including gender-focused kind), racism, and mistreatment of cultural and religious 
minorities. 
 
Let me illustrate. Take the paradigm work of sophisticated cosmopolitan doctrine, 
The Oxford Handbook of Global Justice, edited by Thom Brooks in 2020. Here are some 
titles. Carol C. Gould writes about “Motivating Solidarity with Distant Others: 
Empathic Politics, Responsibility, and the Problem of Global Justice.” It is easy to 
think of ordinary public activities motivating solidarity with distant others; we 
propose to label them as cosmopolitan as their sophisticated counterpart, who wrote 
the chapter, is.  
 
Nicole Hassoun has a chapter titled “Aiding the Poor in Present and Future 
Generations: Some Reflections on a Simple Model.” Aiding the poor strangers in 
one’s generation should be seen as cosmopolitan as writing positively about it, as 
intellectuals like Hassoun do.  
 
Alison M. Jaggar defends “Global Gender Justice.” If this is a theoretical idea, any 
practical act in the same direction, done with some global motivation, and every 
practical disposition thus to act should count as cosmopolitan. 
  



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 137. 
 

 

Even close to our topic, Kok-Chor Tan writes about “Personal Responsibility and 
Global Injustice.” Well, personal responsibility as such really does exist, and targets 
each person of the specified kind. I will leave other chapter titles from the book for 
another occasion. 
 
We have to take a step further. What about concrete activities, implementing the 
central cosmopolitan ideals? We have talked about the duties required on the new 
playground marked by migration, pandemic, and populist hysteria. In chapter Six, 
we listed duties of immediate help, acceptance, and integration – calling them 
“Samaritan,” in order to contrast them with duties tied to more distant situations. 
 
Acts of immediate help can be, and often are, cosmopolitan in spirit. They are not 
literally cosmopolitan in the sense of being related to transnational institutions, but 
they are cosmopolitan in being motivated in the right way. Helping an Afghan 
refugee implies treating a non-compatriot from a distant country as “one of us,” to 
a certain extent. I hope that we have, in chapter six, sufficiently illustrated this 
cosmopolitan aspect of “trans-national” help directed to the present and spatially 
close strangers.  
 
But we need to make a distinction. Let us start with an example. Suppose Helen is 
aiding a poor stranger from her generation, thinking, say: 
 
“Poor woman, she is not one of us, she doesn’t even speak my language. But I still 
want to help her, and, even worse, I would do the same if ten such poor, homeless 
foreigners come and ask.” 
 
Helen’s motivation might be purely sympathetic-humanitarian, without any 
important connection to the fact that the woman is a foreigner. This is the minimal 
relevant motivation, not-yet-cosmopolitan, but close to the cosmopolitan one.13 The 
next, moderately cosmopolitan motivation would be to act out of sympathy 
specifically for a stranger: “She is not one of us, so I want to help her since foreigners 
need and deserve help.” 
  

 
13 Thanks go to Viktor Ivanković and Tamara Crnko on insisting on this distinction in a discussion. 



138 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Finally, the strongly cosmopolitan motivation might be to act out of the feeling of 
duty, specifically to help foreigners. Kant’s remarks about the foreigner having a 
right to hospitality might be pointing to such a duty. And this is a suitable first step 
towards manifesting “the ability to see oneself as human beings bound to all other 
human beings.” (Nussbaum, 1997, p. 10) 
 
Here, however, we prefer to point to duties to the foreigners, as crucial for the 
cosmopolitan way of life. Let me remind the reader of a few kinds of relevant 
“Samaritan” duties. Start with providing food, drinks, warmth, and the like. 
Distinguish the minimal, non-interfering, but also not personally helping attitude, 
from participation in actual helping, all the way to organising help, financially 
supporting it and the like. Ironically, these attitudes and activities are often not seen 
as “cosmopolitan,” with cosmopolitanism being more associated with high, 
somewhat snobbish cultural concerns. But the irony turns against the ironist – 
helping strangers in need is often the most cosmopolitan activity one can engage in. 
 
Very urgent related and analogous duties concern health care. Physical needs are 
numerous and clearly demanding. Additional needs come from psychological 
trauma, for instance post-traumatic stress disorder (PTSD), common to men and 
women who are coming from war-ridden countries. The recent challenge of 
pandemics has made some of the issues even more dramatic. The politicians are 
warning the relevant organisations that “Asylum procedures have to be open and in 
place even during the pandemic situation, as in COVID and it can’t be justified to 
not process the requests for protection.”14 Medical help for individuals in such 
circumstances is even more urgent.  
 
Considered now immigrants and refugees, and the cosmopolitan duties we have 
towards them, mentioned or alluded to in Marrakech Compact. First, the duty of 
accepting them. Next, we noted that once migrants have entered a safe country to 
stay, similar, but more complex demands enter the scene. It is not just letting 
migrants in but accepting them within one’s society. Again, helping them in this 
direction is a truly cosmopolitan activity. 
 

 
14 Interview of Drahoslav Štefánek, Special Representative of the Secretary General of The Council of Europe on 
Migration and Refugees, available at https://www.coe.int/en/web/portal/covid-19-migrants-refugees-and-asylum 



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 139. 
 

 

But is this characterisation correct? Let me develop my terminological remark from 
above. Imagine that Jane, a local head of a restaurant is happy to give a job to the 
foreigner in need, since she thinks that immigrants should be helped and given a 
chance for a decent life. In ordinary parlance, one would not describe Jane as being 
“cosmopolitan.” The ordinary parlance prefers the meaning of “cosmopolitan” tied 
to higher, more culture-oriented attitudes. But this is not the meaning relevant to 
our context. Given the way we characterised cosmopolitanism, Jane’s action 
certainly is cosmopolitan. 
 
Here is the next step. The Marrakech Compact mentions the task of offering decent 
work to refugees. Note that this set of duties seems to open a dramatic dilemma for 
cosmopolitans, since very often, poor newcomers compete with the poor or low 
middle-class workers in the host countries. We hope that the dilemma is not 
unsolvable, that indeed for the last few decades the immigrants have been really 
responding to a demand for labour generated by host countries’ companies and 
families. Of course, variations are significant: my home country, Croatia, needed 
chefs and waiters for a longer time, but with the COVID epidemic the main need is 
for medical nurses; chefs and waiters are jobless or almost jobless in times of 
lockdown. 
 
A wider need is the need for integration, ideally with retaining portions of the original 
culture important for one’s identity and self-concept. The person who is ready to 
offer help in integration, at the micro-level of everyday interaction, would be acting 
in a cosmopolitan manner. Again, we should keep in mind our understanding of 
being cosmopolitan. According to it, there are cosmopolitan attitudes on the non-
reflective level that would go well with “official” cosmopolitan political doctrines 
and should be counted as cosmopolitan, analogously to non-reflective pro-
nationalist attitudes that are classified as manifesting nationalism even in the absence 
of any doctrinal manifestation. 
 
In short, we hope that our view of cosmopolitan tasks in the present-day situation 
goes further than the traditional one, offers a helpful account of the present-day 
most urgent tasks of cosmopolitanism as a way of life, and thus connects the two 
faces of cosmopolitanism, the political and the existential one. Kotnik wrote nicely 
about the latter in his “Thought Experiments in teaching: TE as a suppositional real 
story,” so I gladly dedicate the present paper to him! 
 



140 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

4 Conclusion 
 
In teaching philosophy to future philosophy teachers, Kotnik has been discussing 
urgent political issues, and, among others, expressing attitudes in favour of migrants 
and refugees; in this respect, he was promoting cosmopolitan education of future 
educators. 
 
Here, we address the two faces of cosmopolitan attitudes, quite forgotten in the 
literature on cosmopolitanism in general, but present in the work on cosmopolitan 
education. The first face is the one of theory, moral and political, the second is the 
“existential” face, the promotion of cosmopolitanism as an existential attitude. The 
paper starts with a sketch of a multiculturalist perspective on cosmopolitanism, 
motivated by normative requirements of solidarity in the face of diversity. It points 
to the need for a truly cosmopolitan institutional structure. Multiculturalism can be, 
and probably should be, extended to a global, cosmopolitan scale, since, to 
paraphrase Kymlicka, a function of cosmopolitan norms is precisely to promote 
multi-cultural interests; there is no deep conflict between the two components, so 
this conception is conceptually coherent, politically feasible, and morally progressive. 
And this is a burning task for political philosophy raising interesting methodological 
demands on cosmopolitan philosophizing. 
 
The paper next discusses the ties between the general and more existential demands, 
questioning the isolationism of the mainstream theoretical cosmopolitan literature, 
which totally abstracts from the other, existential face. In the course of discussion, 
it also refers to the issues of Slovenian reactions to the refugee problem, thus 
continuing Kotnik’s engagement with topics close to him and to his and our 
students. 
 
 
References 
 
Archibugi, D. (2005). “The Language of Democracy: Vernacular or Esperanto? A Comparison 

between the Multiculturalist and Cosmopolitan Perspectives,” Political studies, 53(3), 537–555. 
Arendt, H. (1958). The Human Condition. University of Chicago Press. 
Arendt, H. (1968). The Origins of Totalitarianism. Harcourt, Brace and Jovanovich.  
Banting, K. and Kymlicka, W. (2003). “Do multiculturalism policies erode the welfare state?.” In P. 

Van Parijs (ed.), Cultural Diversity Versus Economic Solidarity: Is There a Tension? (227–284). De 
Boeck, Francqui library. 

Beroš, M. (2016). “Cosmopolitan Identity – historical origins and contemporary relevance.” Tabula: 
časopis Filozofskog fakulteta, Sveučilište Jurja Dobrile u Puli, 14, 197–211. 



N. Miščević: Cosmo-Multiculturalism: Towards Cosmopolitan Solidarity 141. 
 

 

Brunkhorst, H. (2005). Solidarity from Civic Friendship to a Global Legal Community. The MIT Press (Engl. 
2005, German 2002). 

Caney, S. (2009). “Cosmopolitanism, Culture and Well-Being: A Cosmopolitan Perspective on 
Multiculturalism.” In N. Holtug, K. Lippert-Rasmussen and S. Lagaard (eds.), Nationalism and 
Multiculturalism in a World of Immigration (21–52). Palgrave Macmillan. 

Derrida, J. (2005). On Cosmopolitanism and Forgiveness. Routledge. 
Glazer, N. (1997). We Are All Multiculturalists Now. Harvard University Press.  
Hansen, D. (2010). “Cosmopolitanism and Education: A View.” Teachers College Record, 112(1), 1–30. 
Hansen, D. (2013). “Cosmopolitanism as a philosophy for life in our time.” Encounters in Theory and 

History of Education, 14, 35–47. 
Kotnik, R. (2017). “Thought Experiments in Teaching: TE as a Suppositional Real Story.” In B. 

Borstner and S. Gartner (eds.), Thought Experiments between Nature and Society: A Festschrift for 
Nenad Miščević (390–405). Cambridge Scholars Publishing. 

Kleingeld, P. and Brown, E. (2019). “Cosmopolitanism.” In E. N. Zalta (ed.), Stanford Encyclopedia of 
Philosophy. Retrieved: https://plato.stanford.edu/entries/cosmopolitanism/ 

Chandran, K. (2004). “Nationalism and multiculturalism.” In G. F. Gaus and C. Kukathas (eds.), 
Handbook of political theory (250–264), Sage. 

Kymlicka, W. (2001). Politics in the Vernacular: Nationalism, Multiculturalism, and Citizenship. Oxford 
University Press. 

Kymlicka, W. (2006). “Liberal Nationhood and Cosmopolitan Justice.” In Benahabib, S., Post, R. 
(eds.), Another Cosmopolitanism. Oxford University Press, pp. 128–144. 

Kymlicka, W. and Walker, K. (eds.) (2012). Rooted Cosmopolitanism: Canada and the World. UBC Press. 
Miščević, N. (2001). Nationalism and Beyond, Introducing Moral Debate about Values. CEU Press. 
Papastephanou, M. (2021). Cosmopolitanism and the Philosophy of Education. In Oxford Research 

Encyclopedia of Education. Retrieved: 
https://oxfordre.com/education/display/10.1093/acrefore/9780190264093.001.0001/acref
ore-9780190264093-e-1270;jsessionid=D50C0310296CCA7D60421669BBE272BB  

Pappastephanou, M., (ed.) (2016). Cosmopolitanism: Educational, Philosophical and Historical Perspectives. 
Springer. 

Pappastephanou, M. (2017). Cosmopolitan dice recast, Educational Philosophy and Theory, 49(14), 1338–
1350. 

Pappastephanou, M. (2011). “The ‘Cosmopolitan’ Self Does her Homework.” Journal of Philosophy of 
Education, 45(4), 597–612. 

Pappastephanou, M. (2005). “Globalisation, Globalism and Cosmopolitanism as an Educational 
Ideal.” Educational Philosophy and Theory, 37(4), 533–551.  

Risse, M. (2012a). Global political philosophy. Palgrave Macmillan. 
Risse, M. (2012b). Global justice. Princeton University Press. 
Stornaiuolo, A. and Nichols, T. P. (2019). “Cosmopolitanism and Education.” In Oxford Research 

Encyclopedia of Education. Oxford University Press. DOI: 
10.1093/acrefore/9780190264093.013.252 

Turnberg, G. (2019). »Trabscript: Greta Thurnberg,s Speech At The U.N. Climate Action Summit. 
Retrived: https://www.npr.org/2019/09/23/763452863/transcript-greta-thunbergs-speech-
at-the-u-n-climate-action-summit  

Waldron, J. (1992). “Minority Cultures and the Cosmopolitan Alternative.” Journal of Law Reform, 
25(3). 751–793. 

  



142 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

 
 







 

 

 
 

ACTING  
OUT PHILOSOPHY 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.8 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
MATEVŽ RUDL 
II. gimnazija Maribor, Maribor, Slovenia 
matevz.rudl@druga.si 
 
In this paper, the nature of teaching philosophy is analysed. The 
teaching of character-forming subjects should be neutral. The 
teacher should present opposing theories with equal passion. The 
views that claim that the goal of teaching philosophy was carving 
out a human form are false. The teacher should not decide which 
theory is true. He must not guide the students. This normative 
claim is justified with two observations. First, there are many 
incompatible philosophical theories. Second, there are many ideas 
about when a person becomes actualised. It has to be left to the 
student to come to terms with all the theories. Some concepts 
associated with the concept of Bildung imply a disputable role of 
the teacher because they limit the freedom of students and may 
lead to an authoritarian and/or totalitarian society. Such is the 
concept of discursive thinking as a natural development of 
thought. Mill’s criterion of truth in human sciences is presented. 

Keywords: 
teaching philosophy, 

human nature,  
plurality of philosophical 

theories,  
impartiality,  

truth 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.8 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

IGRATI  
FILOZOFIJO 

   
 MATEVŽ RUDL 
 II. gimnazija Maribor, Maribor, Slovenija 

matevz.rudl@druga.si 
  

Ključne besede: 
poučevanje filozofije, 
človeška narava,  
raznolikost filozofskih 
teorij,  
nepristranskost,  
resnica 

 Analizirana je narava poučevanja filozofije v gimnaziji. Značaj 
oblikujoči predmeti se morajo poučevati nepristransko. Učitelj 
mora nasprotujoče teorije predstaviti enako strastno. Pedagoške 
teorije, ki trdijo, da je cilj poučevanja filozofije v gimnaziji 
oblikovanje človeške forme, so zmotne. Učitelj nima pravice 
odločati o resničnosti različnih filozofij. Enako ne sme vsiljivo 
usmerjati dijakov. Ta normativna zahteva izhaja iz dveh 
empiričnih spoznanj. Prvič, obstajajo številne nezdružljive teorije 
o človeški naravi. Drugič, obstajajo raznolika prepričanja o tem, 
kdaj nekdo razvije človeško naravo. Potemtakem obstajajo 
nezdružljiva pojmovanja dobrega življenja. Dijaki se morajo sami 
boriti s pluralizmom idej. Nadalje je prikazano, da nekateri pojmi 
skupaj s pojmom Bildung implicirajo sporno vlogo učitelja, ker 
njihova uporaba neutemeljeno oži svobodo dijakov. Vodi lahko 
v avtoritarno in/ali totalitarno družbo. Takšen je pojem 
diskurzivnega mišljenja kot naravno nujnega mišljenja. Prikazano 
je Millovo pojmovanje kriterija resničnosti v družboslovnih 
disciplinah in filozofiji. 

 
 



M. Rudl: Acting Out Philosophy 147. 
 

 

Plato considered his philosophical work of immense importance as he deemed 
himself being acquainted with Truth in contradistinction to the sophists, who were 
satisfied with a semblance of Truth only. Thus the dispute was between a truth-
loving philosopher and truth-disregarding, truth-distorting and – even worse power-
grabbing lovers of political manipulation. The misleading teachings of the sophists 
were definitely to be nipped in the bud lest the human chaos will go on forever. 
 
Plato’s sentiments are to be found throughout philosophical debates. Those who 
willingly turn a blind eye to the obvious, defending evident falsehoods, should be 
ridiculed, if not – in the worst case, of which there are many – silenced. The evil 
must not be allowed to speak up. Illustrations can be found in abundance, so I ask 
the reader to look for them. In fact, this point might possibly be demonstrated by 
looking into one’s own experience. 
 
So, the question arises as to how a philosophy teacher in the secondary school shall 
deliver the content of his or her subject. The answer is neither trivial nor 
inconsequential. For one thing, in the course of secondary school, the nature of a 
person seems to be significantly determined by the character building subjects, and 
for another, philosophical ideas are a major contributor to the outcome of this 
process. It is as if a person’s essence was defined by the philosophy she endorses. 
On the one hand, it seems that a person chooses the philosophy which befits her 
innermost subtle leanings, implying that “the history of philosophy is to a great 
extent that of a certain clash of human temperaments” (James, 1987, p. 488).  
 
On the other hand, the impact also takes place in the opposite direction. Namely, 
the philosophies read and listened to mould the future combatant standing up for 
truth and justice. Therefore, it matters whether a student listens to a philosophy 
teacher who puts his effort into demonstrating that Marx is right and Hayek is 
mistaken about the causes of (in)efficiency of modern economies, or whether he has 
to master course requirements of an antithetical philosopher who is convinced in 
the opposite truth. Chances are that the two students will stand for clashing ideals, 
the first fighting for some form of governmentally enforced collective solidarity and 
positive freedom, and the second relegating distributive justice from the realm of 
enforceable moral duty to individual emotions and charity, thus limiting the power 
of government in communal matters and advocating negative freedom. 
 



148 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

The indicated early influence of philosophical ideas on cognition and affections 
carries far-reaching consequences both for the life of the individual and for how 
fundamental institutions of society are structured and operative. Namely, while it is 
true that the human has the potential for critical- and evidence-based thinking, 
cognitive and emotional activity of the average person is also heavily loaded with 
pre-existing opinions. This means that the content of a person’s education may have 
a huge impact upon her self-understanding and the kind of society she deems 
desirable. Thus, the trouble is that she will shut down her critical faculties and act in 
a blinkered way for good or ill. As a matter of fact, this hypothesis is well-confirmed 
for moral-political judgments. Ample research shows that adopted convictions are 
staunchly defended even in the face of overwhelming evidence to the contrary. For 
example, M. Lodge and C. S. Taber argue that “citizens overly value supportive 
evidence while finding reasons to dismiss out of hand evidence that challenges their 
prior attitudes,” thus being guilty of (dis)confirmation bias and motivated reasoning. 
This is not to say that people would not care about truth and accuracy. On the 
contrary, they try hard to accomplish “accuracy goals, which motivate them to seek out 
and carefully consider relevant evidence so as to reach a correct or otherwise good-
enough conclusion, /…/, but they are typically unable to control their 
preconceptions, even when encouraged to be objective” (Lodge, Taber, 2013).  
 
Bear in mind that these empirical findings are about the average person, meaning 
that she – on the assumption that she finished secondary school (i.e., the European 
continental gymnasium) – came across philosophical conceptions of various topics, 
which were presented by her philosophy teacher. Therefore, whatever the teacher’s 
outlook on assorted aspects of the human condition, the philosophy classes are 
preparing ground for later fundamental philosophical theories, which will serve as 
an interpretative tool for a plethora of facts and values. In other words, philosophical 
ideas give the very fundamental, conceptual framework for self-understanding and 
understanding of reality, meaning that they get – let me jokingly add – reversely 
sublimated into everyday life, politics, science, or arts. This holds true even for 
abstract philosophical conundrums like the mind-body problem or the properties of 
scientific explanation. To illustrate with an example from the former, it does matter 
if the teacher passionately defends Patricia Churchland’s materialism (Churchland, 
2013) or powerfully presents the knowledge argument against physicalism as put 
forward in Frank Jackson’s anecdote about Mary’s Room (Jackson, 1982).  
 



M. Rudl: Acting Out Philosophy 149. 
 

 

As both theories appear convincing if advanced with the right tools of rhetorical 
trade, the adoption of the one or the other will induce antithetic perceptions, 
cognitions, emotional attitudes, and activities. A psychologist, for example, who was 
in his school years convinced in favour of either theory, will also later tend to explain 
behaviour as caused either by physical causes or some intrinsically conscious agent. 
If he happens to become a behaviourist, he will systematically condition pigeons to 
behave as, say, table tennis players. He will not attempt to conduct experiments that 
might bring to light consciousness as a non-localised entity. The thrust of 
philosophical ideas upon cognition and emotions is even stronger in the case of all-
encompassing theories of human condition. To illustrate, what can be more 
powerful than Hegel’s objective idealism, which strangulates individual spontaneity 
and whim, or Freud’s portrayal of human as an irrational beast, entrusting reason 
with the role of a servant to the libidinal energies only, or Rawls’s interpretation of 
Kant’s notion of moral duty, according to which a person exercises reasonableness 
when he or she willingly gives up part of her income and wealth out of selfish 
reasons, dismissing ethical individualism as unreasonable? Therefore, a student who 
listens to a devoted Freudian philosophy teacher, has good chances to become a 
trained psychoanalyst, stumbling upon human irrationalities on every step she takes. 
If somebody is told that a theory is “the best of all theories,” then it is safe to bet 
that his understanding of all sorts of phenomena will be dominated by this theory. 
 
The psychological fact that philosophical ideas impart a sense of importance and 
mission is in itself not a problem – t is good to have a mission. The problem is that 
there are many incompatible truths on offer. Many felt missions, as it were. 
Therefore, we can conclude that a lot of bogus philosophical beliefs are being 
hankered after. We may assume that it is not only benign falsehoods about the nature 
of mathematical reality, laws of nature, or the fundamental building blocks of 
consciousness, but also far-reaching delusions which many hold about moral 
principles, justice, freedom or the laws of historical development, often with dire 
consequences. How could this then be prevented? 
 
For one thing, it is not far-fetched to suppose that a lot of humbug and chaos 
originates from badly designed lessons. So, it seems plausible that the problem of 
philosophical falsehoods would be mitigated if only the teacher was willing to 
overcome her disorder and laziness with diligence and good will. Hard work on 
finding the truth appears to be the solution. Another harmful philosophical activity 
seems to be consciously making “the weaker argument the stronger.” For many, 



150 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

such a relativistic denial of truth sadly enough does not follow the path of character 
building. On the contrary, they see it leading into a dissolution and collapse of 
human reality. Such is the case of the Greek philosopher Gorgias, whose rhetorical 
strivings are considered by some as an objectification of “a vicious attitude of the 
mind” (Maritain, cited in Higgins, n. d.). If such a philosophical attitude is practised 
in the classroom, the prospects of finding the truth are not great, in particular 
because maliciousness is harder to be dealt with than indolence. It is not manifest 
right off the bat how to change the corrupted mind of a teacher so that the youth 
would be given passable directions for life. Therefore, the challenge of according the 
youth adequate philosophy acumen appears to be only halfway soluble. If secondary 
school students are lucky, a genuine philosopher – if only a lazy one – will equip 
them with the right sort of fundamental insight. If they meet a disingenuous crook, 
the chances are they themselves will become crooked. The school may help to build 
the character, but it may also not. Or so we thought. 
 
Let us take a step back. So, what is it all about? It is a vision of the noble goal to help 
an aspiring human to develop his or her potentialities to the fullest. This can allegedly 
be accomplished only by separating the wheat from the chaff. It is claimed that only 
if the students are taught the Truth and the falsehoods are red-flagged, then there 
are good prospects to advance into a full-fledged human being. That is to say, the 
teacher of philosophy has to expound the right sort of theories. No sophists are 
allowed in the philosophy classroom. 
 
At first sight it sounds plausible. However, this view is a bone of contention as 
several claims are controversial. Are false philosophical theories really such a danger 
for the youth as Plato was convinced? Should the philosophy teacher instil correct 
knowledge into his students? Can he avert the catastrophe allegedly brought about 
by deceptive philosophical thinking? Is he entitled to chase off the so-called 
philosopher who preaches false doctrines? 
 
In modern times the tradition of Neohumanism gives affirmative answers. Schiller, 
Fichte, Schelling, Hegel and their disciples deem education as a process of right and 
proper cultivation, a procurement of culture and literacy, which is referred to as 
Bildung. It is “the creation, formation and development of those dimensions and 
shapes which are common (universal) to all people. This universal refers to /…/ a 
specific human shape /…/ which is expressed in the dimensions of the good and 
beautiful” (Medveš, 2010). Essential in the process of Bildung is “the unity of human 



M. Rudl: Acting Out Philosophy 151. 
 

 

reason as opposed to the heterogeneity of the world and cosmos” (Medveš, 2010). 
The result of adequate Bildung is, in some sense, perhaps a simplifying 
characterisation, a flourishing individual and a balanced society. To illustrate, Plato’s 
depiction of the tripartite nature of the soul and the state suits well. A just soul and 
a blameless polis conceived as a harmony of opposites under the guidance of reason 
can be established only if the youth is administered proper education. To be sure, 
philosophy assumes a central role in the formative mechanism that helps the 
individual to actualise his essential human potentials. 
 
Such a benevolent guidance seems to be a commendable ambition and, in fact, in 
one way or another many philosophy teachers take the stand that their professional 
end is to equip students with conceptual tools for critical thinking. This does not 
mean just skills of analytic decomposing of claims into their tacit assumptions, but 
also making the right choices regarding the correct view of cosmos, society, and 
man. Moreover, the adequately philosophically educated will be armed with 
conceptual weapons to fight the worldly wrongs. After having completed the 
philosophy course, participants should have the capacity to see through the 
deceptions of the ideologically compromised common sense and vicious interests of 
the powerful few. 
 
However, as laudable as this undertaking could be, there are some caveats that have 
to be taken seriously. To begin with, the exact content of a critical analysis of popular 
misconceptions remains to be seen. The outlined concept of “universal human 
nature,” as proposed by Medveš, is unhelpfully abstract. Which philosophical theory 
is to be advised so that the aim of the Bildung is realised? Is it platonism or formalism 
about mathematical objects? Shall the secondary school students be enthralled with 
physicalism or dualism when they are to determine the nature of intentionality? Is it 
Rawls’s focus on equity, commanded by reasonable care for those least well-off, or 
is it Nozick’s argument in favour of procedural justice, which is constituted when 
the government is limited to enforcing rights as side-constraints of freedom? Hence, 
it is not clear which philosophy should be internalised so that the youth is carved 
out as a fully actualised and flourishing instance of humankind. In short, it is not 
clear which of the many opposing and mutually exclusive theories is true. 
 
Now, the truth not granting to be fixed in the classroom is less a theoretical problem 
in pedagogy of philosophy as it is a real-life difficulty for the practising teacher of 
philosophy. It is not a theoretical pedagogical trouble for the simple reason that the 



152 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

philosophy teacher does not have the authority of making decisions about the 
correctness of a theory. Whatever the disputed issue is, whether the classroom 
debate is about Rawls’s or Nozick’s understanding of justice, Descartes’ or Skinner’s 
theory of consciousness, Kant’s or Rand’s view of the fundamentals of morality, the 
teacher has to remain silent about who is right. At the same time, it is an everyday 
and down-to-earth personal psychological issue for the teacher, because of the 
described biased attitude towards either cherished or hated philosophical theory he 
is giving voice to. Namely, the (dis)confirmation bias is even more pronounced and 
intense among professional philosophers than it is in ordinary people. This can be 
inferred from observations in political psychology, which show that educated and 
informed citizens more stubbornly clench the accepted opinions than a less well-
read person. Empirical research shows “that motivated biases are greatest for 
sophisticates” (Lodge, Taber, 2013).  
 
In consequence, it can easily happen that the teacher passionately and in a partisan 
manner talks about conflicting theories. This is even more the case because of a 
rather loose connection between philosophical theories and observational data. 
Furthermore, philosophers and some social scientists are keen on justifying the 
adopted theory purely “theoretically,” meaning that they consciously take a purely 
theoretical stand against empirical evidence. If this happens, then all observational 
underpinning of theoretical modelling of the human condition is explained away. 
This is vividly presented in a documentary on the so-called Norwegian equality 
paradox, in which a gender scientist rejects empirical evidence which is adduced by 
the proponents of the hypothesis that gender differences partly stem from biological 
causes on completely theoretical grounds. This theoretician advocates a universal 
social determinism regarding gender characteristics and rejects the possibility that 
her theory could be falsified or questioned by observational data. On the contrary, 
she is worried that some scientists stockpile the empirical type of data. She is biting 
her nails because findings of empirical research suggest a biological explanation of 
some gender idiosyncrasies (Eia, 2010, 34:30).  
 
This is not, in any case, a cognitive matter anymore. It is an emotionally biased 
partisanship. Therefore, the question of truth (or Truth) becomes a detached and 
rather poetic affair, giving leeway to subjective emotional preferences without much, 
if any, cognitive check with facts. As such unsound episodes take place in empirical 
sciences, we may validly draw the conclusion that they are also present in a non-
empirical discipline like philosophy. As a result, what happens in the classroom tends 



M. Rudl: Acting Out Philosophy 153. 
 

 

to be a verbatim emotionally laden moulding of students in just one, “theoretically 
correct” direction. The bottom line is that, contrary to the good intentions of the 
teacher, only God knows whether the theory that he is defending really describes 
the unifying, universal and beautiful human form which is the assumed, ultimate goal 
of Bildung. 
 
Long story short, the role of a philosophy teacher is to give a strictly impartial 
account of all philosophical ideas. Bigotry and illiberality do not have a legitimate 
place in a philosophy classroom. This fact is logically related to the nature of truth 
in philosophy. Contrary to what one might expect, the criterion of truth in 
philosophy as a foundational discipline does not unmistakably distinguish truth from 
falsehoods. The human is fallible not only when engaged in the construction of 
knowledge in empirical sciences, but also when moving along the outer borders of 
all knowledge. As said above, one aspect of this is the multiplicity of philosophical 
theories about every aspect of human existence. By way of illustration, a famous 
textbook in its seventh iteration has the title Thirteen Theories of Human Nature 
(Stevenson et al., 2018).  
 
Rest assured that each of the thirteen philosophers together with their supporters 
think that they were in possession of an evidently true philosophical account of the 
human condition. Can we make a logically clear-cut decision on who is right? The 
answer is negative, because we are not aware of an indisputable meta-criterion of 
truth that would decide between non-simultaneously realisable philosophical models 
of human condition. So what can we do? The only solution is discussion. Let the 
giants fight for our souls. 
 
By now it should have become obvious that I am arguing in favour of John Stuart 
Mill’s concept of truth as it pertains to the fields of study that are concerned with 
human matters. He claims, firstly, that in moral questions, it is only warranted belief 
that can be achieved, not absolute certainty (Mill, 1991).  
 
It may be added that the same holds true for human sciences and all philosophical 
theories. Hence, Mill embraces a falsificationist view of theories about human 
nature. However, social sciences spell out the conditions of falsification with some 
difficulties. Philosophical reasoning is even more afflicted with this predicament. 
This is why in philosophy, the theoretical modelling and observational data are not 
tightly conjoined through the practice of drawing observational predictions from 



154 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

theoretical assumptions. By implication, observations in philosophy provide a rather 
lax arbiter between competing theoretical proposals. Moreover, if we are cognisant 
of the fact that even in natural sciences a crucial experiment does not decide between 
models in a logically unequivocal and straightforward manner, because it leaves 
room for ad hoc efforts to bring home the salvation of the beloved theory, we may 
feel confident that advocates of adverse philosophies will not go eagerly for a 
logically clear confirmation or disconfirmation of any philosophical conviction. This 
empirical indeterminacy of philosophical theories, which is caused by the limitations 
of human thought, is amplified by the psychological fact of theoretical partisanship 
described above. As philosophers only reluctantly give up accepted theories, 
inevitably the question of how to implement falsification as a criterion of the truth 
of philosophical theories arises. Again, Mill’s solution comes to mind. Only on the 
battlefield of ideas, in an ongoing process of fight, will the truth be extracted from 
contending proposals. To state the point from a different perspective, the liberty of 
discussion is the very test of truth as it is accessible to the knowledge faculties of 
humans. In this vein, Mill claims that “the beliefs which we have most warrant for, 
have no safeguard to rest on, but a standing invitation to the whole world to prove 
them unfounded. /…/ This is the amount of certainty attainable by a fallible being, 
and this is the sole way of attaining it” (Mill, 1991). 
 
Furthermore, Mill contends that some other aspects of knowledge acquisition by 
way of human nature require total freedom of thought, nearly total freedom of 
expression, and a continuing presence of discussion. To explain, first, without 
passionate argument our beliefs turn into a dead dogma. If we do not face the 
objections our postulates remain prejudice-infested blindness and “but one 
superstition the more,” even if ultimately true (Mill, 1991). What is more, the absence 
of a fight of opinions leaves the superstitious individuals ignorant not just about the 
grounds of their opinions, but at the same time deprives them of understanding the 
meaning of their judgements. While the second estimate appears harsh at first glance, 
the first is confirmed by empirical evidence presented above. 
 
How is the fight of opinions to be carried out is an important and difficult question 
that cannot be handled in any detail in this paper. Let me just briefly point out two 
essential aspects of how an individual may find a semblance of his or her essence in 
the marketplace of ideas. For one thing, we have to approach the incompatible 
theories without preconceptions. We have to pretend as if philosophy would not 
have any impact upon our self-understanding and how we relate either with other 



M. Rudl: Acting Out Philosophy 155. 
 

 

people or reality in general. Psychological facts promise hard work to accomplish 
this; however, it is inevitable for forming a picture of the human condition as clearly 
as is possible. Secondly, disinterested readings of conflicting theories do not mean 
that we should not step into the theory’s shoes, as it were. On the contrary, every 
philosophy should be imagined as passionately as possible. It is the same attitude 
that Nietzsche deems necessary for his writings to become “‘readable’ – something 
for which one has almost to be a cow and in any case not a ‘modern man’: rumination” 
(Nietzsche, 1989). 
 
By the same token, unshakable confidence in oneself cannot serve as a vehicle for 
dissemination of truth in the classroom. The philosophy teacher cannot assume the 
obligation to impart to his students the true human form by tutoring them on what 
is philosophically correct or misleading. If a teacher understands his job as moulding 
a previously undifferentiated possibility blob, then he commits several fallacies, even 
morally problematic acts. First, as a genuine fight of opinions is not allowed, he is 
making “an assumption of infallibility” (Mill, 1991), which is clearly false. What is 
more, such an “undertaking to decide /…/ question/s/ for others” (Mill, 1991) 
presents an undue coercion, which in Mill’s opinion causes harm to those who are 
thus silenced. The analysis above shows that Mill is right. By implication, pedagogical 
theories like the one proposed by Medveš are inaccurate. It is impossible to 
benevolently immerse high school and university students into the so-called 
discursive thinking, understood as some sort of development of concepts, like 
Hegel’s idealist or Marx’s materialist dialectical unfolding of thought and history, 
which as a result would unify the dispersed manifold of human thought wanderings. 
Even if a philosopher, say Hegel or Marx, accurately explains the political woes of 
modern society, it has to be left to the student to find the truth free of emotionally 
intrusive and value-laden classes delivered by the teacher. As ideas willy-nilly exert 
physical force upon the individual and society, there is no other way but to give the 
youth freedom to make philosophical choices for themselves, unless we allow for 
the real possibility of totalitarian and authoritarian defenders of truth and justice 
coming to power. Indeed, liberty does not guarantee an acceptable result. Yet, 
“deciding for others” by necessity of human nature sooner or later brings about 
disastrous consequences. We must not forget that all catastrophes in human history 
came about in the name of the good and virtuous, only to be realised after a lot of 
pain that the obvious was not that obvious after all. 
 



156 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Let’s finally have a brief look at the implications of the above findings for some 
pedagogical concepts. To begin with, in Europe for some time now the so-called 
Bologna process is setting the standards of higher education. It is a new paradigm, 
which is focusing on the results which students should achieve, that is, on their 
ability to carry out a task. This means that the content has to be adapted to this 
targeted outcome. In contrast, the traditional paradigm is focusing attention to the 
intentions of the teacher regarding the content of her teaching. The student then has 
to show mastery of the contents delivered by the teacher. The new paradigm is 
typically called “competence-based approach” (Kotnik, 2013, p. 12–13), as the effort 
of education is directed at development of the students’ abilities. 
 
In the view of many, the concept of competences is loaded with problems because 
it is “unreflected behaviourist understanding /…/ which is unbefitting and even 
dangerous” (Kotnik, 2013, p. 14). The critics of the competence-based approach to 
education oppose the idea of “trained behaviour.” Instead, they propose that the 
individual would have “a role in the construction of meaning,” thus learning would 
be “a creative process.” They fear that “the standards of competence were driven by 
strong political forces which see this as a way of training workers for a globally 
competitive economy” (Kerka, quoted in Kotnik, 2013, p. 15). A further negative 
aspect of the competence-based approach is that it is “supported by the ideology of 
the new right” (Armstrong, quoted in Kotnik, 2013, p. 15). 
 
A suggested alternative to the behaviourist concept of competence relevant for 
teaching philosophy is a “holistic idea” of education, which incorporates “three 
dimensions: informative-cognitive, formative-functional, and social-ethical-
personal” (Medveš, 2010), thus supplanting “imitation and mechanical training” 
(Medveš, 2010) with the totality of human nature. According to this view, an 
essential element of education should be furthering the creation of the universal and 
unifying human form as mentioned above. Such a holistic and total approach should 
be adopted already in vocational education and certainly in character-building 
subjects. 
 
In contrast, I think that the state of affairs in philosophy and the opposition between 
‘a trained behaviour’ and ‘the totality of human nature’ is somewhat paradoxical. On 
the one hand, it is true that philosophical ideas are fundamental to all human 
understanding. Therefore, they are character-building, unifying, and essential for 
being human. Yet, for reasons, which I have delineated, the role of the teacher in 



M. Rudl: Acting Out Philosophy 157. 
 

 

the process of becoming human is rather limited. He has to be strictly neutral in 
relation to all philosophical theories, not only in terms of reasons that speak for or 
against a position, but also in the manner in which he delivers philosophical 
problems to the students. As I described, adopting a philosophical standpoint is a 
thoroughly emotional affair with far reaching consequences for the fact-based, that 
is, observationally underpinned and realistic thinking. As the teacher himself is 
fallible and the only efficient measure against false beliefs is a wide-ranging fight of 
opinions, he has to emulate the debate. This can happen only if the teacher presents 
opposing theories and views equally passionately, repeatedly giving an effective 
performance in favour of the discussed theory. Thus, he or she has to play the role 
of a talented actor in the theatre of ideas. 
 
As a consequence, the educational goal of the teacher of philosophy is the formation 
of cognitive competences only. The students have to acquire knowledge of 
philosophical theories and the ability to carry out a comparative analysis. They 
should also evaluate the theories epistemologically and axiologically, but without an 
ostensive patronage of their teacher. It is not up to the latter to devise a concept of 
the human condition that would mould the individual into his proper form. The 
teacher must only make sure that the students get to know a variety of philosophical 
theories. 
 
Finally, some thoughts on the assessment process are due. For sure, not following a 
specific conception of the human form does not exclude any element of Bloom’s 
taxonomy. Thus, speaking about the cognitive domain, the teacher surely can and 
should assess the aptness of analysis, synthesis, and evaluation as constituents of an 
essay. What she cannot do, however, is assess whether an evaluation fits the 
background of some objective truth. Similar points hold true for the affective 
domain and to some extent even for the action-based domain. In a word, regarding 
the specific effects of a student’s acquired cognitive competences the teacher has to 
stay silent. 
 
To conclude, whatever professor Kotnik’s writings seem to suggest regarding the 
question of competence-based approach in education as opposed to the goal of 
finding the one and only objective Truth, in his practice as a teacher of future 
philosophy teachers, his advice is in line with my understanding of the function of 
philosophy in the classroom: here is the problem, let the students find the answer. 
 



158 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

References 
 
Churchland, P. S. (2013). Touching a Nerve: The Self as Brain. W. W. Norton & Company.  
Eia, H., Ihle, O. (2010). Hjernevask, a video documentary. Retrieved from 

https://archive.org/details/Hjernevask_Brainwash_EngSub/ (Accessed on 20 April 2021). 
Gorgias (483–375 B.C.E.). in: Internet Encyclopedia of Philosophy. Retrieved from 

https://iep.utm.edu/Gorgias (Accessed on 14 May 2021). 
Jackson, F. (1982). “Epiphenomenal Qualia,” in: The Philosophical Quarterly, Vol. 32, No. 127, 127–136. 
James, W. (1987). Pragmatism, in: Writings: 1902–1910. Library of America. 
Kotnik, R. (2013). Nova paradigma v izobraževanju: je manj lahko več?. Filozofska fakulteta Maribor in 

Subkulturni azil Maribor. 
Lodge, M., Taber, C. S. (2013). The Rationalizing Voter (Cambridge Studies in Public Opinion and Political 

Psychology). Cambridge University Press. 
Medveš, Z. (2010). “Obča, splošna in poklicna izobrazba,” Sodobna pedagogika, 4/2010, 52–72. 
Mill, J. S. (1991). On Liberty and Other Essays. Oxford University Press. 
Nietzsche, F. (1989). On the Genealogy of Morals, Ecce Homo. Vintage Books. 
Stevenson, L., Haberman, D. L., Wright, P. M., Witt, C. (2018). Thirteen Theories of Human Nature. 

Oxford University Press. 
 
 



 

 

 
 

NEHAJMO FILOZOFIRAT IN 

ZAČNIMO DELAT! 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.9 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
TONI KLIS 
II. gimnazija Maribor, Maribor, Slovenija 
toni.klis@druga.si 
 
Naslov, ki bi bil pomensko bolj zgrešen, si težko predstavljam. A 
nekaj kljub temu sporoča: namreč o izmikajoči se opredelitvi 
filozofije. Verjetno je ni vede, ki bi med svoja področja zanimanja 
štela tudi raziskovanje same sebe oz. tega, kaj sploh je in s čim se 
ukvarja. Podobno kot pri katerikoli vedi, a pri filozofiji še posebej 
poudarjeno, se kot učitelji filozofije lahko vprašamo, ali poučevati 
o vedi ali pa vedo kar izvajati v njeni metodologiji: 
eksperimentirati, poskušati, brskati po arhivih, opazovati … In 
enako velja tudi obratno: po kateri od obeh poti se jo učiti? Pri 
filozofiji je ta dilema še toliko bolj aktualna, ker filozofske pozicije 
še toliko bolj kot pri drugih znanostih niso dokončne in zmeraj 
puščajo prostor, da so zgolj možne hipoteze ali ideje. V tem smislu 
filozofske pozicije zgolj spodbujajo k nadaljnjemu premisleku, ne 
dajejo pa dokončnega odgovora na izhodiščno vprašanje. Ali se je 
torej smiselno učiti zgolj te poskuse, če jih tako imenujem, oz. jih 
poučevati? Je vse, kar je v filozofiji gotovega, zgolj tisto izhodiščno 
vprašanje? V sestavku se skušam z iskreno samorefleksijo svoje 
dosedanje poklicne poti približati odgovorom na ta vprašanja in 
dileme. 

Ključne besede:  
filozofija, 

 filozofiranje,  
filozofija kot način 

življenja, 
 filozofija kot veda, 
didaktika filozofije 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.9 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

LET’S STOP PHILOSOPHIZING AND 

START WORKING! 
   

 TONI KLIS 
 II. gimnazija Maribor, Maribor, Slovenia 

toni.klis@druga.si 
  

Keywords: 
philosophy,  
philosophizing,  
philosophy as a way of life, 
didactics of philosophy, 
philosophy as science 

 A title that would be more misguided is hard to imagine. 
Nevertheless, it emphasizes the elusive definition of philosophy. 
Probably, there is no science that would consider researching 
itself: of what it is and what it deals with. As with any other 
science, but especially with philosophy, as teachers of philosophy, 
we can ask ourselves whether to teach about that particular 
science or just do it: experiment, try, browse the archives, 
observe, etc. And the same goes for the question of learning it: 
which ways or approaches do we choose to learn the science by 
ourselves? In philosophy, this dilemma is even more pronounced 
because philosophical positions are all but final: they always leave 
room to be nothing more than mere possible hypotheses or ideas. 
In this sense, philosophical positions merely encourage further 
reflection, but do not provide a definitive answer to the initial 
question. Does it make sense to learn these experiments, or to 
teach them? Is everything that is certain in philosophy just that 
initial question? In this essay, I attempt to address these questions 
and dilemmas through an honest self-reflection on my teaching 
career. 
 

 
 



T. Klis: Nehajmo filozofirat in začnimo delat! 161. 
 

 

1 Uvod 
 
Moje prvo srečanje s filozofijo je bilo v gimnaziji. Osnovnošolskih predmetov, ki bi 
dišali po filozofiji, v mojih časih še ni bilo. Tako da, čeprav bi rad, ne morem iskreno 
reči, da bi se predmeta posebej veselil, saj nisem imel predstave, kaj pričakovati. No, 
morda bi bilo bolj korektno reči, da sem imel neko predstavo, a je bila tako zgrešena, 
da sem jo pokopal po nekaj tednih srednješolskega pouka filozofije, zdaj pa mi je 
preveč nerodno, da bi jo priklical iz pozabe in omenil tukaj. Opazil sem namreč, da 
imajo to enako predstavo, kot sem jo imel sam, tudi današnji gimnazijci, ko jih prvo 
uro filozofije vprašam po njihovih predstavah o vsebini predmeta in pričakovanjih 
v zvezi z njim. Zdijo se mi tako naivno zabavna (a prikupno simpatična), da mi je 
prav iz tega razloga nerodno priznati, da sem imel sam enaka.   
 
Pa naj bo, bom zapisal: pričakoval sem, da bom pri filozofiji izvedel, zakaj sem na 
svetu. Kaj je smisel življenja in kako naj ga živim? Kako in kam naj se umestim? 
Vemo sicer, da je pri nekaterih filozofinjah in filozofih moč najti tudi poskuse 
odgovorov na tovrstna vprašanja. A težko je reči, da nas ti odgovori, ki se pojavljajo 
bolj kot stranska vloga v igri filozofije, zadovoljijo, pomirijo in ustalijo. A sam sem 
kot sedemnajstletnik pričakoval, da bom prav te odgovore dobil, in to niti ne od 
filozofov neposredno, pač pa od profesorice, ki je filozofske misli o tem premlela in 
nam jih bo servirala v najčistejši, destilirani, tisti res pravi in resnični obliki. Zato 
razumem, da imajo mnogi dijaki ta enaka pričakovanja in sem v vlogi njihovega 
preroka in guruja zdaj jaz sam. Ta pripisana vloga me ne prestraši, saj jo lahko 
ovržem v zelo kratkem času in nadomestim s tem, kar lahko srednješolska filozofija 
zares ponudi. Ugotavljam, da dijakov to ne moti; prav nasprotno, z veseljem 
objamejo drugo podobo filozofije in sprejmejo drugačno vlogo učitelja, kot so si jo 
samoiniciativno zamislili na začetku.   
 
Kako skušam dijake voditi po poti filozofije? Zagotovo se vsak filozofski premislek 
začne s problemom, ki nas prebudi iz samoumevnosti in »dogmatskega dremeža«, 
če parafraziram Kanta. Ob učenju filozofije moramo ta problem začutiti. Začutiti in 
o njem razmišljati. Ko ugotovimo, da smo se zaleteli v zaprta vrata, preberemo kaj 
iz filozofske tradicije in vrata se odškrnejo. Potem jih lahko spet zapremo; je pa v 
tem času nekaj svetlobe padlo na našo stran vrat. Lahko pa stopimo skoznje in to je 
trenutek, ko nekega filozofa vzamemo za svojega, saj je prav on namesto nas 
odgovoril na problem in nam da rešitev. 
 



162 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Ob poučevanju filozofije pa morajo problem začutiti tisti, ki jih poučujemo. Če je 
filozofija študij rešitev teh problemov iz zgodovine filozofije, potem bomo te 
odgovore odkrivali skupaj z njimi. Če je filozofija spoznavanje, razumevanje, 
analiziranje in vpijanje rešitev teh problemov iz zgodovine filozofije, potem nam 
bodo odgovore odkrivali filozofski velikani pred nami. Če pa je filozofija način 
življenja, potem filozofske tradicije morda niti ne potrebujemo? Je potem dovolj, da 
tistim, ki jih učimo, zgolj zamajemo njihova ustaljena prepričanja, prebudimo 
zavedanje o problemih in jih naučimo o tem razmišljati?  
 
2 Moja srečanja s filozofijo v gimnaziji 
 
Kako sem torej ob svojem prvem srečanju s filozofijo v gimnaziji razumel, kaj počne, 
kaj mi govori in kaj naj si s tem počnem? Razumel sem, da (najbrž) modri možje 
pišejo o nečem. Česar pa nisem razumel, in to je ključno za razumevanje mojega 
takratnega precejšnjega razočaranja nad filozofijo (in za razumevanje mojega 
pristopa do učenja filozofije zdaj, ko sem učitelj), je bilo to, da nisem razumel, zakaj 
pišejo o tem. Takrat nisem zmogel videti, kako nečemu, o čemer razmišljajo filozofi, 
predhodi problem, o katerem je vredno razmišljati. Ne trdim, da je za to kriva moja 
tedanja profesorica. Morda je, morda pa se mi tisto, kar naj bi razumel kot problem, 
tedaj, v najstniških letih, res ni zdelo niti omembe vredno, kaj šele, da bi lahko bil 
problem. Spominjam se še, kako sem nekoč v nekem spisu osupnil svojo tedanjo 
profesorico slovenščine z osebnim obračunom s Prešernovim svetoboljem. Pač 
nisem razumel. Ne vem, če je najstništvo opravičilo, zagotovo pa je razlaga. Morda 
se mi je pač zdelo, da odrasli po svoji stari navadi zapletajo tam, kjer to ni potrebno. 
Morda preprosto nisem bil dovolj zrel. To je še en razlog, zakaj danes pristopam k 
poučevanju filozofije na določen način: najstniška leta morda so, morda niso 
opravičilo, morda so ali pa morda niso pojasnilo, zagotovo pa ne smejo biti izgovor. 
 
Dopuščam tudi možnost, da je bilo morda krivo to, da smo obravnavali predvsem 
antično filozofijo, predvidevam, da zaradi afinitete učiteljice do antične filozofije in 
pa tudi zato, ker sem bil v klasičnem gimnazijskem programu, ki predvideva več 
antičnih vsebin. Še danes nisem najtesnejši prijatelj antičnih odgovorov na filozofska 
vprašanja in morda je bil del mojega ne preveč navdušenega odnosa nad predmetom 
tudi to. Se vam res zdi, da se učbeniško predstavljen apeiron najstniku zdi prepričljiv 
odgovor na vprašanje, kaj biva, seveda ob predpogoju, da ta najstnik sploh začuti, 
da to je (lahko) problem? 
 



T. Klis: Nehajmo filozofirat in začnimo delat! 163. 
 

 

Filozofije se v srednji šoli nisem učil nič drugače kot kateregakoli predmeta: pred 
ocenjevanjem sem se naučil zapiskov v zvezku, ne da bi se mi zdelo posebej 
pomembno, da razumem, kaj se učim in kaj bom govoril: dovolj je bilo, da pač znam 
povedati, kaj je o nečem rekel Platon. A to so bili časi drugih šolskih paradigem in 
drugih učnih načrtov. O tem, ali smo jih do danes res že prešli, bom tukaj molčal. 
Za gimnazijska leta tako težko rečem, da sem razumel o filozofiji karkoli od tega, kar 
razumem zdaj. Sem jo pa imel zaključeno 4 in to mi je bilo dovolj. 
 
3 Kako se učiti filozofije in kako jo učiti?  
 
Filozofije sem se ponovno začel učiti na fakulteti v okviru študija. Prvenstveno sem 
se odločil za študij zgodovine. A ker takrat to še ni bil enopredmetni študij, sem 
moral izbrati še en predmet: geografija pa se mi je zdela pač preveč naravoslovna. 
Filozofija se mi je zdela dobra dopolnitev študija zgodovine, naj mi filozofiji 
oprostijo: nekako pomožna zgodovinska veda, humanistično-družboslovno piljenje 
razumevanja zgodovine. Nisem slutil, da bo kmalu postala enakovredna zgodovini 
na mojem intelektualnem obzorju. 
 
Še vedno mi, seveda, ni bilo jasno, kaj točno naj bi pri študiju filozofije počeli. Edina 
izkušnja, ki sem jo do tedaj imel, je bila srednješolska. In tam sem se, kot rečeno, pač 
»naučil snov«. Enako, kot bi se naučil snov zgodovine ali biologije. Pri filozofiji je to 
konkretno pomenilo, da sem se naučil, »kaj je o nečem rekel Platon.« S to popotnico 
sem okvirno razmišljal, da to zdaj pač pomeni enako, le da se bom moral naučiti več 
tega, »kar je o nečem rekel Platon«. 
 
Sprememba se je začela dogajati, ko nam je brucem profesor zastavil vprašanje, kaj 
mislimo, ali je duša lahko ločena od telesa ali ne? Ta »kaj mislimo« je bil zareza v moje 
dotedanje razumevanje filozofije. Sicer me je, zdaj, ko gledam nazaj, to vprašanje 
sprva prestavilo v sicer neko drugo, a prav tako neustrezno razumevanje filozofije. 
Za filozofijo je torej dovolj, da poveš, kaj misliš! Še zdaj od dijakov velikokrat slišim, 
da bodo imeli filozofijo tako ali drugače vsi 5, saj vendar lahko samo povedo, kaj 
mislijo. Ker to je pač filozofija. 
 
Za odgovor na vprašanji »Kako se učiti filozofije?« in »Kako učiti filozofijo?« je torej 
ključno razumevanje pojma »filozofija«. Ko sami pri sebi razčistimo razumevanje 
filozofije, lahko začnemo razmišljati o tem, kako se je učiti in kako jo učiti. Zato 
verjamem, da na ti vprašanji ne moremo gledati ločeno, saj gre za dve plati istega 



164 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

kovanca: ko učitelj oblikuje svoje pojmovanje filozofije, ki mu bo vodilo na njegovi 
profesionalni pot, je s tem vzpostavil obe plati hkrati: kako se je bo vedno znova učil 
on sam in kako bo poučeval filozofijo druge. To pa bo določilo tudi, kako se je bodo 
učili njegovi dijaki ali študentje sami. Odgovora na vprašanji bom torej nujno 
obravnaval prepleteno in soodvisno drugo od drugega. 
 
4 Kako iz dijakov narediti π krave?  
 
»Dve kravi se paseta na pašniku. Prva se obrne k drugi in reče: „Si vedela, da čeprav število π 
ponavadi okrajšujejo na 5 številk, gre dejansko v neskončnost?“ Druga krava se obrne k prvi in 
reče: „Muuu.“« 
 
Zgornjo šalo povem dijakom pri prvi uri filozofije. Zavedam se, kako smešno (in to 
ne mislim v pomenu »smešno« kot posledico duhovitosti šale) ob tem izpadem. Šala 
sama po sebi res ni niti najmanj zabavna, ob tem me dijaki še ne poznajo in 
običajnemu strahu pred novim in neznanim predmetom in učiteljem se pridruži še 
potrditev skrbi in strahu, da pred njimi stoji res pravi čudak: kaj pa bi drugega lahko 
tudi pričakovali od učitelja filozofije? In njihovi najbolj skriti strahovi glede filozofije 
se vsaj v tem prvem trenutku uresničijo.  
 
Po prvem šoku šalo sicer pojasnim (hvala lepa za vice, ki jih je treba razlagati), a se 
nekako še vedno ne prime. Iskreno povedano: razumljivo. Šele v teku tednov in 
mesecev, ko se v določenih situacijah pri pouku vedno znova sklicujem na, kot jih 
začnem imenovati, mu in pi krave, začenjajo dojemati, kaj šala v resnici pravi – in kaj 
počnemo pri pouku filozofije. Ljudje se delimo na mu in pi krave. In moja naloga pri 
pouku filozofije je, da iz dijakov napravim pi krave. Kar naj bi gimnazija tudi počela, 
namreč razvijala samostojno kritično mišljenje in presojanje. Brez vsebine in 
refleksije, ki jo nudi filozofija, po mojem trdnem prepričanju splošni in temeljni cilji 
gimnazijskega programa kot takega ne morejo biti doseženi. Če k temu dodam še 
svojo drzno tezo, da prav vsak gimnazijski predmet na višjih taksonomskih stopnjah 
znanja postane filozofski v smislu premišljanja lastnih temeljev, prepričanj in 
predpostavk, je moje stališče še toliko bolj jasno. 
  



T. Klis: Nehajmo filozofirat in začnimo delat! 165. 
 

 

5 Pa gremo po vrsti 
 
Filozofija se nam najprej kaže kot premišljanje vsakdanjega izkustva in prepričanj, 
na katera naletimo v vsakdanjem življenju in jih štejemo za samoumevna. Dijakom 
v prvih urah rad dam primer, ko včasih nehote prisluhnem kakšnemu klepetu, v 
katerem eden od sogovornikov poskuša prepričati drugega, da je bil nek film res 
dober. Drugi to zanika in trdi, da dober pa res ni bil. Problematizacija temeljnega pojma, 
namreč »dober film«, se filozofu ponuja sama po sebi; a kako naj dijake prepričam, 
da tovrstna problematizacija ni samo filozofiranje v vsakdanjem slabšalnem pomenu 
te besede (»nič ne bomo filozofirali, ampak zavihali rokave!«) in nepotrebno 
»kompliciranje« (»tu ni neke filozofije«), temveč nujna refleksija, če se želita naša 
sogovornika smiselno pogovoriti o njunem dojemanju filma? »Filozofski izziv v 
Sokratovem duhu je nek problem, ki se skriva v najbolj vsakdanjih pojmih, ki jih 
imamo za nesporne, dokler ne začnemo o njih razmišljati in jih pretresati.« (Šuster, 
2019, 61). 
 
V naslednjem koraku se moramo, če želimo začeti s filozofijo, dvigniti na pojmovno, 
abstraktno raven. Od konkretnosti in posameznosti se najprej dvignemo do 
splošnejšega pojma »dober film«, še višje pa se je moč dvigniti s samim pojmom 
»dobro«. Z zadovoljstvom ugotavljam da, čeprav je primer seveda banalen, doseže 
namen: že prvo uro lahko opazim striženje z ušesi pri nekaterih dijakih in tisti odmik 
oči, ki sledi začudenemu strmenju vame, učitelja: odmik, ki kaže na to, da se je v 
dijakovih mislih zgodil nek premik in se mora za trenutek zazreti v prazno, da ga 
premisli: od konkretnega k abstraktnejšemu, od samoumevnega k problematizaciji 
samoumevnega, od mu do pi krave. 
 
Ko nam tovrstno premišljevanje pride v navado, postane filozofija sokratovski način 
življenja, seveda pa se moramo ob tem sprijazniti, da bomo s tem v očeh mnogih, če 
ne na žalost kar večine, obveljali za čudake. Ob tem je treba imeti v mislih še to, da 
v tem primeru najverjetneje zagovarjamo, da filozofija ali le odkriva resnice, ki so 
skrito že prisotne v umu, in je cilj pouka filozofije odkrivanje le-teh, ali pa je pomoč 
pri izgradnji teh resnic in privzemanje samostojnega mišljenja, ne pa učenje danih in 
obstoječih vsebin.  
 
Možna pa je še ena opredelitev, in sicer da je filozofija pač branje in študij filozofov, 
torej premišljanj nekoga drugega – kot lahko recimo berem zgodovinske knjige, 
obvladam zgodovinsko snov, jo poučujem, a zato še nisem zgodovinar. To bi 



166 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

pomenilo, da prebiram odkritja nekoga drugega (filozofov) o nečem (torej, berem 
filozofijo), kar bi morda sicer lahko spoznal tudi sam, če bi filozofiral. S to 
opredelitvijo filozofije ni morda nič narobe, a nekako se zdi, da bi to pomenilo, da 
potem ekvivalentno biologija pomeni seznanjanje z biološkimi raziskavami, 
zgodovina branje zgodovinopisnih člankov … Kot opredelitev učnega predmeta to 
morda lahko drži, kot opredelitev vede (spoznavanju katere naj bi predmet 
pravzaprav služil) pa zagotovo ne. 
 
Ključno dilemo učitelja filozofije tako lahko predstavim takole: če »ukvarjati se s 
filozofijo« pomeni postavljati vprašanja o vsakdanjem človekovem izkustvu in se 
nato spoprijeti s temi vprašanji, se lahko torej večina ljudi načeloma nauči filozofirati. 
To pa bi pomenilo, da se lahko filozofija kaže na dva načina: kot praksa filozofskega 
preiskovanja s sklicevanjem na obstoječi kanon filozofskih del in filozofsko tradicijo 
in po drugi strani kot praksa filozofskega raziskovanja brez sklicevanja na filozofsko 
tradicijo. Recimo, da v prvem primeru »poučujem filozofijo«, v drugem »učim 
filozofirati«. 
 
S formulacijo »poučevati filozofijo« torej mislim na prakso, kjer dijakom razložim ali 
pa skupaj preberemo, kako so o nekem filozofskem vprašanju oziroma problemu 
razmišljali tisti, ki jih danes štejemo za velike filozofe, ki so prestali test časa. To 
prakso naj povežem z imenom Wulffa Rehfusa, čeprav seveda še zdaleč ne obsega 
samo tega, kar sem zajel v zgornji povedi. S formulacijo »učiti filozofirati« pa mislim 
na prakso, ko z dijaki sami s pomočjo diskusije rešujemo filozofska vprašanja (vsaj 
sprva) brez sklicevanja na filozofsko tradicijo in že obstoječe rešitve v zgodovini 
filozofije. Slednja praksa je tesno povezana s konceptom »doing philosophy« 
Ekkeharda Martensa, katerega bistvo morda najbolje zajame navedek Rudija 
Kotnika v zborniku Filozofija v šoli: »Da bi se izognili pouku, ki bi bil le 
»podoživljanje« (Martens) teorije, doktrine ali filozofovega razmišljanja o določeni 
temi, je dobro premisliti, kako naj uvedemo dijake in dijakinje v samostojno 
razmišljanje o problemu, ki ne bo preveč pogojeno z vnaprej danimi vzorci. Ena od 
možnosti je, da začnemo najprej s problemom /…/.« (Kotnik 1996, 13). 
 
Lipman, Rehfus in Martens 
 
Sokrat je na cesti opazil suličarja, ki je tekel za nekim človekom. 
»Primi ga, primi!«, je klical suličar, toda Sokrat se ni zmenil. »Kaj si gluh?!«, se je jezil suličar. 
»Zakaj nisi zaustavil morilca?!« 



T. Klis: Nehajmo filozofirat in začnimo delat! 167. 
 

 

»Morilec? Kaj meniš s to besedo?« 
»Človek božji, kaj neki naj bi mislil, od kod si se pa ti vzel? Morilec je človek, ki ubija!« 
»Aha, torej loviš mesarja?« 
»Bedak stari! Morilec je človek, ki ubije drugega človeka!« 
»Zakaj pa loviš vojaka?« 
»Nee, tepec, tak, ki ubija v mirnem času!« 
»Torej rabelj?« 
»Osel! Tisti, ki te ubije na tvojem domu!« 
»Zakaj pa loviš zdravnika?!« 
 
Prepričan sem, da je za učinkovito poučevanje filozofije nujno, da dijaki najprej 
začutijo problem. Raje uporabim izraz »začutijo«, ne pa npr. »razumejo«, saj gre pri 
»razumevanju« za nekaj čisto razumskega in miselnega, z izrazom »čutiti« pa se mi 
zdi, da nekako zajamem tudi tisti intuitivni ali pa morda celo čustveni uvid (slednje 
npr. v primerih etičnih dilem), zakaj je nekaj res problematično in tega ni mogoče 
kar odmisliti z zamahom roke. Ta pogoj »začutenja« problema je nujen, ne glede na 
to, če bomo poučevanje filozofije nadaljevali v smeri poučevanja oz. razumevanja 
rešitev iz filozofske tradicije ali pa v smeri filozofiranja samega. Šele takrat namreč 
lahko v razredu delamo tako, da bodo dijaki razumeli, kaj in zakaj počnemo in samo 
tako se lahko filozofije tudi učimo kako drugače kot le v smislu memoriranja 
telefonskega imenika ali pa morda tega, kaj je o nečem rekel Platon.  
 
»Filozofija se vedno začne kot nek »zakaj?« in »kako je to sploh mogoče?«. Kot pravi 
Avguštin: »Vem, kaj je čas, dokler me o njem nihče nič ne vpraša, ko pa me vpraša, 
sem v zadregi.« Tako dolgo, dokler vsaj nekega vprašanja, nekega pojmovnega 
neskladja sami ni »začutimo« kot problem, ki nas vleče na različne strani in nas sili, 
da začnemo o njem razmišljati, bomo ostali »zunaj« filozofije in ne bomo dojeli, v 
čem je njena posebnost.« (Šuster 2019, 5)  
 
Ko dijaki začutijo problem, jim je to sprva le zabavno. In to je predpogoj, da imam 
sploh možnost uspešno začeti s poukom; za dijake pa predpogoj, da bodo pri pouku 
sploh lahko sodelovali. Na začetku se zadovoljim s tem, da jim je zgolj zabavno; šele 
kasneje v teku šolskega leta upam, da bodo začeli dojemati, da je razmišljanje o 
problemu tudi nujno, če želijo biti ozaveščeni in aktivni člani razsvetljene človeške 
družbe. Problem dijaki najlažje začutijo iz kakšne vsakdanje, morda povsem banalne 
situacije. Kar je pravzaprav srečno naključje: kot že rečeno, filozofski premislek tako 
ali tako raste iz vsakdanjega, običajno nereflektiranega izkustva. In če je to hkrati 



168 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

tudi način, da dijaki dojamejo, s čim se bomo pri filozofiji sploh ukvarjali, je zadetek 
dvojen. Še en primer: dijake povprašam, zakaj mislijo, da jim starši v rosni mladosti 
lažejo, da obstaja Božiček? Seveda dijaki odgovorijo, da zato, da bi jih razveselili, 
naredili božič bolj magičen, pravljičen … Nadaljujem z vprašanjem, če je kdo od njih 
bil vzgajan v duhu, da lahko laže? Ali pa je bila prepoved laži ena od prvih lekcij, ki 
so jih dobili od staršev? Seveda so bili vsi vzgojeni v duhu ne-laganja. In kako zdaj to 
gre skupaj? Starši počno nekaj, kar sicer otrokom predstavijo kot prepovedano? 
Dijaki po navadi odgovorijo, da je v primeru Božička ta laž povsem sprejemljiva, saj 
gre za olepšanje praznikov njihovemu otroku. Seveda nadaljujem z vrtanjem, da je 
torej prav, kadar počnemo nekaj ne-pravega, če bo le rezultat magično družinsko 
vzdušje? Seveda smo samo trenutek od točke, ko bo prvi dijak vzkliknil, da pač 
moramo najprej razčistiti, kaj pomeni, da je nekaj prav, in od kod ta norma o prav 
sploh pride? To je povsem enostaven primer prehajanja na abstraktno pojmovno 
raven problematizacije, ki izhaja iz povsem vsakdanje situacije oz. dogodka, ki bi 
sicer zagotovo ostal nereflektiran. Prav zaradi te običajnosti jemanja za samoumevno 
nekaj, kar je sicer ob premisleku zelo problematično, se filozofije in filozofov drži  
stigma čudakov, ki zapletajo tam, kjer to sploh ni potrebno. Ki so pi krave, ko je 
dovolj reči samo mu. Ta trenutek, ko dijaki spoznajo, kako temeljna, vsakdanja in 
lastna vsakemu razumskemu bitju so filozofska razmišljanja, je trenutek v razredu, 
ki dela poučevanje filozofije tako čudovito. 
 
Prvič sem tovrsten pristop k poučevanju filozofije doživel pri didaktiki filozofije v 
času študija, ko je profesor kot strela z jasnega vprašal, če poznamo kak problem 
mladega Harryja Stottlemeierja. Sprva nam seveda ni bilo nič jasno; sam sem najprej 
mislil, da govori o nekem svojem problematičnem sosedu – mulcu, priznati pa je 
treba, da nam pravzaprav še tudi kar nekaj mesecev kasneje ni bilo jasno, kaj za vraga 
ima ta Harry opraviti z našim nadvse resnim študijem filozofije, žlahtnih in težkih 
avtorjev.   
 
Govorim seveda o konceptu filozofije za otroke ameriškega filozofa Matthewa 
Lipmana, s katerim je razvil program, ki otrokom na nevsiljiv način pokaže filozofski 
način razmišljanja, ki zraste iz problematizacije vsakdanje samoumevnosti. Na ta 
način program presega svoje ožje poslanstvo, to je filozofirati z otroki, ki se, drugače 
kot odrasli, ne ustrašijo spraševati in podvomiti o utečenem razumevanju nečesa. 
Program je zastavljen tako, da z njegovo pomočjo dosegamo višje kognitivne ravni 
oz. v didaktičnem jeziku taksonomske stopnje, ne nujno vezane na specifičen 
predmet, saj gre za razvijanje temeljnega instrumentarija višjih kognitivnih 



T. Klis: Nehajmo filozofirat in začnimo delat! 169. 
 

 

zmožnosti. Osnova programa je skupno branje in poslušanje zgodb, ki služijo kot 
temelj za spodbujanje pogovora o prebranem, iz česar pa vznikne resen (četudi 
otroški) premislek o problematičnosti (kot takšno se seveda pokaže šele skozi 
pogovor) prebranega ali slišanega v zgodbi. In to je princip, ki sem ga opisal v 
zgornjih odstavkih kot temelj svojega pristopa k poučevanju filozofije. Mirne duše 
pa priznam, da sem pomen profesorjevega vprašanja o Harryju dojel šele po nekaj 
letih učenja, ko sem kot učitelj ponotranjil to nujno povezavo med začetno 
vsakdanjo situacijo, iz katere lahko vznikne problem, ki ga lahko premislimo in v 
naslednjem koraku vstopimo v filozofijo. 
 
Od te točke sem v svoji dosedanji učiteljski praksi zavil včasih po eni, včasih po drugi 
poti že omenjenih konceptov poučevanja filozofije: na Rehfusov ali Martensov 
koncept. Ta v grobem označujeta dve poglavitni tendenci v razmišljanju o 
poučevanju oz. učenju filozofije:  
 
»Prva pojmuje filozofijo kot izobraževalno dobrino z lastno vrednostjo: z velikimi 
misleci in deli, glavnimi tokovi, temeljnimi problemi, osrednjimi pojmi in načini 
mišljenja. /…/ Druga poglavitna tendenca se zavzema za filozofiranje, naravnano k 
problemom in učencem. Na učenčevo raven naj ne bi posredovali le ene filozofije, 
še manj dokončno oblikovane filozofije, temveč naj bi učence, tudi ob pomoči 
tradicionalnih filozofskih dialoških prispevkov spodbudili in usposobili za 
filozofiranje.« (Martens 1996, 39–40). 
 
Prva tendenca, omenjena v navedku, je Rehfusov koncept, druga je Martensov. 
Martensov koncept »doing philosophy« zahteva učitelja, med poukom razcepljenega 
na troje oziroma v trojni vlogi, kot ugotavlja že Michel Tozzi: en diskusijo moderira, 
torej ugotavlja, kdo se je prijavil k besedi in ureja vrstni red govorcev; drugi skrbi, da 
so izrečeni prispevki v diskusiji vsebinsko jasni, artikulirani in argumentirani; tretji je 
ves čas na preži za filozofsko relevantno vsebino, da bo iz nje v vmesnih korakih 
izpeljal sklepe oziroma na koncu sintezo diskusije (Šimenc 2018, 17). Ves ta trud in 
napor učitelja sta seveda smiselna zgolj, če je ta v sebi prepričan, da je filozofskost 
izrazito v sledenju metodi. Martensov koncept, izpeljan, kot je bil zamišljen, 
nedvomno razvija kompetence, povezane s filozofskim načinom razmišljanja in 
diskusijo. V dijakih vzpostavlja orodja, instrumentarij, metodologijo filozofije kot 
vede. Nauči jih filozofirati. 
 



170 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

V svojem prvem letu priprav dijakov na maturo pa sem ob študiju vsebin in zahtev 
za maturo začel ugotavljati, da Martens morda ni v celoti preštudiral slovenskega 
izpitnega kataloga za maturo, ko je razvijal svoj koncept. V pojasnilo povedanemu 
navajam navodila za pisanje komentarja odlomka, ki ga dijaki dobijo ob pisanju 
mature: 
 
»Odlomek je nadaljevanje Descartesovega razmisleka o bivanju in spoznavanju 
materialnih stvari. 
 
Odlomka ne obnavljajte, temveč ga komentirajte v obliki RAZLAGALNEGA eseja, 
ki naj bo dolg vsaj 
 
600 besed. V njem razložite tudi: 
 
− Kaj so materialne stvari in kakšno vlogo ima pri njihovem obstoju Bog? 
− Zakaj Descartes ne sme dvomiti, da je v občutkih bolečine, lakote, barve ipd. 

tudi nekaj resničnega? 
− Kaj je na materialnih, zunanjih stvareh mogoče dojemati jasno in razločno? 
 
Pri komentiranju odlomka upoštevajte tudi kontekst celotnega dela.« 
 
(Navodila za pisanje komentarja odlomka iz Descartesovih Meditacij, spomladanski 
rok 2020, 2. junij 2020, M20153111 (ric.si), zajeto 11. 4. 2021 ob 17.18.) 
 
In še splošna navodila za dijake glede pisanja eseja:  
 
»Napišite esej, ki naj bo dolg najmanj 600 besed. Bodite pozorni na analizo ključnih 
pojmov (in na problematizacijo njihove samoumevnosti) ter na razlago in 
argumentacijo stališč, ki jih boste v eseju predstavili. Pri razlagi in utemeljevanju 
uporabite konkretne primere, oprite pa se seveda na filozofske perspektive, ki ste jih 
obravnavali na pripravah. V eseju obravnavajte vsaj dva pogleda na dani problem, 
pri čemer se od zdravorazumskega premisleka poskusite dvigniti do filozofskega 
mišljenja, ki premisli tudi izhodišča posameznega pogleda.« (Navodila za pisanje 
eseja, spomladanski rok 2020, 2. junij 2020, M20153112 (ric.si), zajeto 11. 4. 2021 ob 
17.19.) 
 



T. Klis: Nehajmo filozofirat in začnimo delat! 171. 
 

 

V obeh primerih so jasno razvidne tudi zahteve po navajanju, uporabi, razumevanju 
vsebin iz filozofske tradicije: pri komentarju gre za komentar izbranega besedila 
znanega avtorja – filozofa iz filozofske tradicije, kar že samo po sebi vsebuje 
poznavanje njegovih idej, da jih dijak sploh lahko komentira. Vprašanja, ki jih še 
najdemo v navodilu, pa več kot očitno zahtevajo jasno določeno in specifično 
vednost o vsebinskih rešitvah izbranega filozofa. Enako opazimo pri navodilih za 
esej: dijak se mora res »od zdravorazumskega premisleka poskusite dvigniti do filozofskega 
mišljenja, ki premisli tudi izhodišča posameznega pogleda.«, a v navodilih je tudi eksplicitno 
navedeno, da naj dijak »oprite pa se seveda na filozofske perspektive, ki ste jih obravnavali na 
pripravah«, in naj »v eseju obravnavajte vsaj dva pogleda na dani problem«. Ob pogovorih z 
ocenjevalci na maturi in kasnejši pridružitvi tem so bili moji »sumi« potrjeni, namreč 
da napisano v navodilih pomeni točno to: dijak vsekakor mora poznati filozofsko 
tradicijo, še več, tudi samo z natančnim prikazom razumevanja posameznega avtorja 
ali filozofske perspektive ob hkratnem, četudi manjšem, vložku svoje lastne 
filozofske problematizacije in argumentacije lahko dijak dobi odlično oceno. 
 
Ta opažanja so me pripeljala do razmisleka o alternativnem pristopu oz. dopolnitvi 
Martensovega koncepta v razredu. Diskusija z dijaki je velikokrat zgolj razpršeno 
navajanje mnenj in stališč dijakov o nekem problemu, ki smo ga uvedli pri pouku. V 
tem primeru seveda sploh ne moremo govoriti o diskusiji v pravem pomenu te 
besede, a poudariti želim, da je potrebna izjemna spretnost in tudi strokovna 
podkovanost, da golo navajanje mnenj in stališč spremenimo v filozofsko relevantno 
diskusijo v pravem pomenu te besede. V tem primeru res izvajamo “doing 
philosophy”, a v nekem trenutku dijaki sami zahtevajo prispevek k diskusiji, ki izhaja 
iz filozofske tradicije, torej zanima jih konkreten filozof in njegova rešitev problema. 
Martens seveda ne zanika možnosti vpeljevanja filozofov in njihovih idej v dialog (z 
dijaki), prav nasprotno, navajam: »/…/ Ena od možnosti je, da začnemo najprej s 
problemom, filozofa ali teorijo pa uvedemo šele kasneje, kot eno od rešitev ali enega 
od mogočih načinov razmišljanja.« (Kotnik 1996, 13) ali pa »/…/ temveč naj bi 
učence, tudi ob pomoči tradicionalnih filozofskih dialoških prispevkov spodbudili 
in usposobili za filozofiranje«. (Martens 1996, 39–40). 
 
A takoj, ko to storimo, potrebujemo (pre)drugačen koncept, ki ga ne moremo več 
opredeliti kot “doing philosophy”. Wulff Rehfus je bil ustanovitelj pristopa, katerega 
koncept je izobraževati dijaka s soočenjem s filozofsko tradicijo, torej z branjem 
besedil iz zgodovine filozofske misli. Rehfus je Martensov pristop kritiziral kot 
premalo usmerjenega k vedenju. Vedenje torej v tem kontekstu razumemo kot 



172 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

poznavanje idej in perspektiv iz filozofske tradicije. Ob tem ne trdimo, da znanja na 
taksonomskih stopnjah, kot so analiza, sinteza, vrednotenje, ustvarjanje, 
zanemarjamo, le da jih dijaki ne usvajajo v diskusiji, izzvani neposredno z začetnim 
problemom, ampak v diskusiji, izzvani po študiju idej oz. branju danega filozofa. 
Vprašanje, ki se ob tem lahko postavi, je, ali je ob tem cilje, kot so kritično mišljenje, 
argumentacija, problematizacija, torej tisto, kar tvori Martensovo »doing 
philosophy«, moč dosegati enakovredno kakovostno. Moje izkušnje kažejo, da 
lahko.  
 
6 Zaključek  
 
V svoji praksi sledim po svojem prepričanju bistvenim elementom pouka filozofije, 
za katere ne skrivam, da so eklektični zbir konceptov in metodik, ki so znani in 
preučeni. Najprej morajo dijaki razumeti in začutiti problem, ki ima filozofsko 
dimenzijo v smislu, da preizprašuje in premišlja vsakdanje izkustvo ter podvomi in 
problematizira samoumevnost razumevanja predpostavk in temeljev razumevanja 
vsakdanjosti. 
 
V drugem koraku lahko dijaki diskutirajo o problemu iz lastnega premisleka, pri 
čemer pazim na filozofsko relevanco v diskusiji, tehtnost, argumentacijo in jasno ter 
nedvoumno uporabo pojmov. Na podlagi svojih izkušenj si upam zagovarjati, da je 
ta del bistveno kakovostnejši, če je podkrepljen s poznavanjem obstoječih perspektiv 
iz filozofske tradicije. Velikokrat se zgodi, da diskusija sprva ne steče tako, kot bi si 
jo kot učitelj, obremenjen s cilji učnega načrta, kataloga za maturo in svojih 
konkretnih predstav ali ciljev, ki si jih je zadal za neko učno uro, želel. To se po 
navadi spremeni, ko dijaki spoznajo katero od idej in razmišljanj filozofov iz 
zgodovine filozofije. Kritično vrednotenje obstoječih filozofskih idej velikokrat 
spodbudi k diskusiji, ki v nadaljevanju postane tisto, kar smo si želeli že na začetku: 
kresanje dijaških utemeljitev in perspektiv.  
 
Filozofija je vaja v avtonomnem in racionalnem premisleku, a ta je jasnejši, 
preciznejši in relevantnejši, če stojimo na ramenih velikanov. Če je filozofija vzgoja 
kritično razmišljujočega racionalnega posameznika, način življenja, odnosa do 
stvarnosti in gradnje boljšega sveta, v kar trdno verjamem, imata Lipman in Martens 
nedvomno prav. A iz moje izkušnje so ti cilji lažje dosegljivi, če se učimo tudi (in 
veliko) o filozofski tradiciji. In to pripelje v moj pouk gimnazijske filozofije tudi velik 
delež branja in analize filozofskega kanona. 



T. Klis: Nehajmo filozofirat in začnimo delat! 173. 
 

 

Literatura 
 
Filozofija kot predmet na splošni maturi: www.ric.si/splosna_matura/predmeti/filozofija/ (Dostop 11. 

4. 2021.) 
Kotnik, R. (1996). Učiti filozofijo ali učiti filozofirati. V Šimenc, M., Kotnik, R. (ur.), Filozofija v šoli: 

prispevki k didaktiki filozofije (str. 5–20). Ljubljana: Zavod Republike Slovenije za šolstvo. 
Martens, E. (1996). Didaktika filozofije. V Šimenc, M., Kotnik, R. (ur.), Filozofija v šoli: prispevki k 

didaktiki filozofije (str. 31–65). Ljubljana: Zavod Republike Slovenije za šolstvo. 
Šimenc, M. (2018). Nove prakse filozofije. Ljubljana, Pedagoška fakulteta. 
Šuster, D. (2019). Kaj delajo filozofi? Maribor, Kulturni center. 

 
 
 
 
 
  



174 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

 
 



 

 

 
 

CAN CRITICAL THINKING BE 

LEARNED? CRITICAL EXAMINATION 

OF CRITICAL THINKING 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.10 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
NENAD SMOKROVIĆ 
University of Rijeka, Faculty of Humanities and Social Sciences, Rijeka, Croatia 
nenad@ffri.hr 
 
The goal of this paper is to analyse the phenomenon of critical 
thinking and to examine the question of acquiring knowledge or 
the possibility to learn critical thinking. In particular, we want to 
examine which aspect(s) or element(s) of this phenomenon are 
subject to teaching and learning and which can at best be only 
slightly improved. In contrast to the unspecific and indiscriminate 
general view that critical thinking can be learned by nearly 
everyone, we argue that the answer depends on what is considered 
to be the nature and structure of critical thinking. In contrast to a 
more elaborate view that distinguishes two general parts of good 
reasoning, logical skills understood as the core of critical thinking, 
and intellectual virtues, and argues that only the former but not 
the latter can be subject to pedagogical teaching, we argue for the 
exact opposite. 

Keywords: 
critical thinking, intellectual 

virtues,  
logical skills,  

teaching,  
learning 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.10 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

ALI SE LAHKO NAUČIMO 

KRITIČNEGA MIŠLJENJA? KRITIČEN 

POGLED NA KRITIČNO MIŠLJENJE 
   

 NENAD SMOKROVIĆ 
 Univerza na Reki, Filozofska fakulteta, Reka, Hrvaška 

nenad@ffri.hr 
  

Ključne besede: 
kritično mišljenje, 
intelektualne vrline, 
logične večine,  
poučevanje,  
učenje 

 Cilj prispevka je analizirati fenomen kritičnega mišljenja in 
preučiti vprašanje pridobivanja znanja oziroma možnosti 
učljivosti kritičnega mišljenja. Predvsem želimo preučiti, kateri 
vidik(-i) oziroma     element(-i) tega pojava so predmet poučevanja 
in učenja in katere je mogoče v najboljšem primeru malo 
izboljšati. V nasprotju z nespecifičnim in nediskriminatornim 
splošnim mnenjem, da se kritičnega mišljenja lahko nauči skoraj 
vsak, trdimo, da je odgovor odvisen od razumevanja narave in 
strukture kritičnega mišljenja. V tem članku dokazujemo, da 
teorija, ki deli dobro sklepanje na dva dela, tj. logične spretnosti, 
razumljene kot jedro kritičnega mišljenja, in intelektualne vrline, 
in trdi, da so lahko le prve, ne pa tudi druge predmet pedagoškega 
pouka, ne drži. 

 
 



N. Smokrović: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 177. 
 

 

1 Introduction 
 
I first encountered Rudi Kotnik at the beginning of the 20th century in one of my 
numerous visits to the University of Maribor. Although Rudi’s field of expertise was 
relatively distant from my current interests, I have become aware of what a very 
important contribution to the development of the methodology of analytic 
philosophy in Slovenia he has made. Over time, we have become good friends and 
colleagues. I recently learned that one of Rudi’s first tasks at the University of 
Maribor was to teach critical thinking. As I happen to have been involved in the 
topic of critical thinking in the last two years, it is my pleasure to contribute to his 
much-deserved festschrift. 
 
The theme of critical thinking is nowadays widely used and discussed in many areas 
such as psychology, educational science, and logic (as the synonym for informal 
logic) but it is far from being a clear-cut concept, neither in its theoretical nor in its 
pragmatic sense. The goal of this paper is to analyse the phenomenon of critical 
thinking and to examine the question of acquiring knowledge or the possibility of 
learning critical thinking. In particular, we want to examine which aspect(s) or 
“element(s)” of this phenomenon are subject to teaching and learning and which at 
best can be only slightly improved. In contrast to the unspecific and indiscriminate 
general view that critical thinking is a single, indivisible human capability that can be 
learned by nearly everyone, we argue that the issue of its learnability depends on 
what is considered to be the nature and structure of the phenomenon we call critical 
thinking. On the other hand, in contrast to a much more elaborate view (Kotzee, 
Carter, Siegel, 2019), which distinguishes two general parts of good reasoning, logical 
skills as a core of critical thinking and intellectual virtues, and argues that only the 
former but not the latter can be subject to pedagogical teaching, we argue for the 
exact opposite, namely, if critical thinking can be taught at all, it can be done through 
intellectual virtues, which are an important ingredient of critical thinking.  
 
A popular view in expert circles as well as in everyday parlance mentions critical 
thinking as indispensable whenever it comes to school curricula, argumentative 
discussion, as well as resolving different types of dialogical disputes or decision 
making. However, despite this ubiquity of critical thinking, its proper understanding 
is, we shall argue, insufficiently elaborated both in terms of its fundamental 
definition and in terms of its role and application. In the commonsensical usage of 
the term, it expresses an adamant confidence in reason, in its critical power, holding 



178 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

that, when at work, it contributes to the improvement in all segments of human life. 
It is supposed to lead a critical thinker to truer beliefs and more correct decisions. 
Moreover, some are inclined to link optimistically good thinking and morality, as it 
is the case in Wittgenstein’s dictum (Philosophical Investigations): Being a better person 
and being smarter are one and the same. 
 
Whatever benefit one can expect from critical thinking (hereinafter: CT), the key 
idea is that it can be learned. But who is expected to be the subject of learning and 
who is supposed to teach it? The modern and popular use of the term, especially in 
the domain of education and pedagogy, assumes that this way of thinking is in 
principle available to all rational human beings (where we take ‘rationally’ in the 
broadest and vaguest sense), which includes (logically) uneducated people and 
school children, but also participants in scientific discourse, court hearings, etc. It is 
tacitly assumed that CT is something that is known, in principle and in detail (to 
experts), where those principles of CT should be expressed in terms of useful tools, 
which people should then be taught. Just like proper skiing, good driving, a 
successful business negotiation, and the like are taught. That CT is to be taught in 
terms of tools is illustrated by the note in John Shand’s book, Arguing Well: “This 
book seeks to provide tools, logical and psychological, that prevent people from 
neglecting reason, or misapplying it, and applying them well is what they should do” 
(Shand, 2000, p. 3). If we teach people to apply the tools correctly, reason will be 
used correctly and many problems will be solved. 
 
The point is that this presumes an all too simple understanding of CT, obscuring the 
need for its clarification. But that is exactly the problem. The naive understanding 
of CT in its avoidance of a deeper reflection on this issue threatens to become 
radically uncritical. This is evident in the part of the theoretical discourse that deals 
with this, especially in its educational-pedagogical aspect. We will illustrate this with 
the example of the explicit rejection of a clear definition. Davis and Barnett, in the 
Introduction of an otherwise informative collection of papers, emphasise: 
“Definitions of critical thinking are not central to areas such as critical pedagogy or 
critical feminism. Learning about such definitions does not help us develop a critical 
attitude about the society in which we live” (Davis and Barnett, 2015, p. 3). 
 
On the other hand, the elaborate philosophical (epistemological) discourse provides 
a much more important and intriguing consideration of CT. Of particular 
importance here is a recent, highly qualified article by Kotzee, Carter, Siegel (2019) 



N. Smokrović: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 179. 
 

 

(hereinafter: K, C, S). We shall briefly introduce their view in this introduction and 
come back to it for further analysis and criticism in the course of the paper.  
 
The topic of interest of the above-mentioned paper is situated primarily in the field 
of education, contrasting the two, as authors see it, rival ideas. The theoretical scene 
is set so that two distinct concepts, intellectual virtue on one hand and critical 
thinking on the other, stay against each other as principle rivals. Their rivalry is seen 
in the two conflicting ideas: the idea of promoting intellectual virtues as a goal of 
education strongly contests the idea of promoting critical thinking as a primary goal 
of education. The authors argue that “the intellectual virtue approach does not have 
available a suitably effective pedagogy to help teach young people to develop better 
thinking skills, which, it is claimed, is a necessary ingredient of possession of an 
intellectual virtue” (K, C, S, 2019, p. 2). 
 
As we are interested in epistemological rather than educational matters, the question 
that precedes the one concerning educational goals is how two opposing concepts, 
intellectual virtues and logical skills, taken to be the substantial parts of critical 
thinking, relate to each other. They can be considered either as coming apart, being 
distinct and independent, or as tightly interconnected. It seems that the authors (K, 
C, S), from their point of view, consider these two capabilities as distinct and 
independent. We will argue that critical thinking is a complex capability that includes 
both logical abilities and intellectual virtues. Concerning the pedagogical issue of 
learnability, intellectual virtues rather than logical skills are subject to teaching and 
learning. Moreover, the improvement in that part, in turn, can influence the 
enhancement in logical skills.  
 
2 The origin of the concept of CT (and how it is understood?) 
 
The very notion of CT is all but unambiguous, both in its historical use and in its 
modern understanding. The term CT in its modern definition has become widely 
used only relatively recently (in the last third of the last century). Let us precede the 
analysis of the modern understanding of CT with a few remarks concerning the 
meaning of this term over the last two centuries. The first half of the 20th century is 
characterised (mainly by authors belonging to the Frankfurt Critical Theory of 
Society, and later on by philosophers of the Zagreb Praxis School) by understanding 
of CT as a development of Marx’s “ruthless criticism of everything existing.” 
Invoking an even older understanding, Kantian definition of the critical approach, 



180 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

we find the terms criticism, and accordingly critical thinking, understood as the study 
of the necessary epistemic conditions of any possible thinking. Both of these 
understandings will not help us in conceiving the contemporary meaning of this 
term. In its modern use, the meaning has undergone a fundamental shift from the 
previous epistemic context or the context of “revolutionary critique of the existing” 
to a narrower, cognitive-psychological definition of correct thinking and the ability 
to assess the correctness of personal or interpersonal cognitive episodes. 
 
The severe and qualified characterisation of the meaning of CT was given by John 
Dewey, although he is not mentioning the term critical thinking but reflective 
thinking instead. He formulated the method of reflective thinking as: “Active, 
persistent and careful consideration of belief or presumed form of knowledge in 
light of reason which support it and the further conclusions to which it aspires” 
(Dewey, 1910, p. 9). By reflecting thinking, Dewey meant any rational inquiry, 
including scientific inquiry. However, Dewey’s definition is composed of two 
distinct parts. One part concerns the intellectual endeavour (active, persistent, and 
careful consideration) a reflective thinker is supposed to be able to perform. The 
other part specifies the criteria for performing intellectual work that should be done 
in light of reasons that support the relationship between belief(s) and the conclusion. 
The latter can be sanctioned either by the rules of formal logic, by the rules of 
probabilistic theory, or by those of informal logic. Dewey classified the first part as 
personal attitudes, and enumerated them as a) open-mindedness, b) whole-
heartedness and c) responsibility (in facing consequences) (Dewey, 1910, p. 31–32). 
We are strongly inclined to identify these two parts as intellectual virtues and logical 
skills that together make the practice of reflective thinking. Moreover, Dewey 
himself, concerning pedagogical priorities of those two abilities, relates them in this 
way: ”If we were compelled to make a choice between these personal attitudes and 
knowledge about the principles of logical reasoning together with some degree of 
technical skill in manipulating special logical processes, we should decide for the 
former” (Dewey, 1910, p. 34).  
 
Concerning the rules that give normative strength to reasons that support the 
conclusion, newer theories of CT chose rules of informal logic. The pioneers in 
linking the rules of informal logic and CT are S. Toulmin, basing what he calls 
working logic (Toulmin, 1958), and C. Pelerman, with a proposal for a new rhetoric 
(Pelerman, Olbrechts-Tyteca, 1958). Contemporary authors, primarily R. Johnson 



N. Smokrović: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 181. 
 

 

(2000) and D. Hitchcock (2007) also take on the idea of a close connection between 
informal logic and CT.  
 
In order to better understand how they consider the relationship between informal 
logic and CT, let us take a look at how one of the most significant contributors to 
the contemporary theory of informal logic and CT, Ralph Johnson (2012), interprets 
the reasons for the emergence of both theories. Informal logic, Johnson testifies, 
arose from the dissatisfaction of teachers and students with the possibility of 
applying the teaching of formal logic to mastering current inferential problems. In 
the 1970s and 1980s, a number of different articulations of the idea of informal logic 
emerged, followed at the same time by the “critical thinking movement.” Within this 
movement, different definitions of CT appear. “The problem with this 
understanding is not simply that there are many definitions of critical thinking, but 
that some are incompatible with others” (Johnson, 2012, p. 6). It is also interesting 
to see how Johnson sees the relationship between informal logic and CT. He says, 
“Informal logic denotes the type of logic, while critical thinking denotes the type of 
intellectual practice as well as the educational ideal” (Johnson, 2012, p. 8), and 
continues a few paragraphs further, “then informal logic should make a significant 
contribution to achieving the goal of critical thinking” (Johnson, 2012, p. 9).  
 
However, the question of the relationship between CT and informal logic and 
between formal and informal logic should be raised to put some more light on 
otherwise seemingly circular connections. Namely, CT is considered roughly as right 
or correct thinking (meaning the intellectual practice of “normal” human beings), 
while its correctness is sanctioned by rules of informal logic. However, informal 
logic, as we saw, is not determined by its intrinsic features, but emerges as auxiliary 
means for mastering reasoning in accord with formal logical rules, which an average 
student has great difficulties to learn. In this way, it turns out that rules of formal 
logic are being targeted when it comes to learning CT, and that these rules should 
sanction correct human intellectual practice. However, these rules cannot be easily 
learned. The huge gap between formal and informal logic seems to remain open. 
Theoreticians of informal logic and CT have widely recognised that “logical virtues” 
of formal logic (which is validity1) are not the same as “logical virtues” of informal 

 
1 Validity here means classical logical validity. It means that if the premises are true, the conclusion cannot be false. 
This also implies another important property of formal logic, monotonicity. Monotonicity requires that when a 
thinker forms a piece of knowledge, understood as a set of known premises, deduces a conclusion as new knowledge, 
added information to an existing set of premises cannot lead to a loss of knowledge. 



182 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

logic (which are something quite different2 from validity) (see, Johnson, 2000, p. 
141). Consequently, informal logic, having different “logical virtues,” cannot be of 
much help in learning formal logical rules, and in turn, formal logical rules cannot 
underlie the intellectual practice of CT, which is tightly connected with the rules of 
informal logic. It is not something that one cannot live with, but it is not quite clear 
whether CT theoreticians are fully aware of this.  
 
3 How can critical thinking be structured? 
 
Let us take a closer look at CT and say something more substantial about it. It seems 
plausible to claim that it is not a single, unstructured ability. To get a better 
understanding of its nature, it would be helpful to go back to Dewey’s definition of 
reflective thinking. It is obvious that Dewey sees it as a complex and structured 
ability. One salient element of its structure is obviously what recent cognitive science 
calls reasoning. In short, reasoning is understood as the process of derivation by which 
a thinker comes to a conclusion from a set of statements or propositions. The 
modern standard definition of reasoning in cognitive science says: “Reasoning is a 
transition in thought, where some beliefs (or thoughts) provide the ground or reason 
for coming to another” (Rips, Adler, 2008, Introduction). Although the definition 
talks about beliefs, it is important to notice that, in the epistemic sense, reasoning is 
a process whose principal aim is obtaining a new piece of knowledge (even when we 
only come to a new belief, what we are really aiming at is knowledge). Reasoning, as 
one ingredient of CT, is a form of transition in which a conclusion is supported by 
reasons. This support can have different forms (deductive, inductive, abductive, 
probabilistic, and so on). Whatever it is, it can be described as a structure containing 
a set of premises and the conclusion, which can be expressed as {𝛤𝛤, 𝛼𝛼}. In its 
dynamic aspect, it is a process in which a reasoner is supposed to recognise that if 
the transition from 𝛄𝛄1 to 𝛄𝛄n (∈ 𝛤𝛤) represents good reasons for conclusion 𝛂𝛂, then it 
is justified to conclude 𝛂𝛂.  
  

 
2 What exactly rules of informal logic are and what forms of correct reasoning they validate or sanction is a highly 
contentious matter. 



N. Smokrović: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 183. 
 

 

As it is the case in Dewey’s definition, more recent theories of CT also distinguish 
its different aspects. Ralph Johnson (2000) for instance distinguishes the illative core 
and dialectical tier (understood as another tier beside the illative core)3. The illative 
core can be unambiguously equated with reasoning in its dynamic form.  
 
We are now in the position to propose an idea of the structure of CT as a complex 
intellectual ability and explore the idea that theoreticians of CT should accept. The 
main division is between reasoning in the narrow sense (we borrow Johnson’s term 
illative core) and intellectual virtues, which are implicitly or explicitly mentioned in 
many contributions to CT theories. We treat both elements of CT, the illative ability 
and intellectual virtues, as phenomenological or manifest levels of CT. Both 
manifested elements are founded by more basic, underlying elements that might be 
either mechanisms or dispositions. The structure can be shown in this way: 
 

Manifest level Illative abilities Intellectual virtues 

Underlying level Cognitive mechanisms Basing dispositions 

 
Figure 1 

 
We will present each of these aspects in more detail. The illative abilities and their 
underlying mechanisms are presented first, and the intellectual virtues and their 
dispositional base afterwards. 
 
a) The first manifest ability is the ability to perceive the supporting relations between 
reason and claim, that is, premises and the conclusion in an argument. Observing 
the supportive relationship between reason and assertion involves both the ability 
to form one’s own arguments that the subject himself judges as “correct” (such that 
premises are reasons for conclusion) and the ability to judge the “correctness” of 
others’ arguments as well. Leaving the discussion concerning the nature of 
“correctness” aside, the ability in question is the ability to recognise illative relations. 
A part of illative abilities takes place on the reflexive, conscious level, while in its 
significant part it takes place on the level of implicit, sometimes automatic reactions 
to the task the subject is facing.  

 
3 Although Johnson’s discussion concerns the argumentative process as a multi-agents structure instead of a single-
agent thinking, which is our concern in this paper, the emphasis is on his clear recognition of the complex structure 
of CT. 



184 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

b) Whether it is a reflexive or a spontaneous level of reaction, the illative recognition 
is significantly determined by the underlying cognitive mechanism that governs the 
processes that take place on a sub-personal, more or less unconscious level. They 
are defined (in Stanovich, West, Toplak, 2016, p. 208) as follows: 
 
“Cognitive abilities are types of cognitive processes studied by information 
processing researchers in search of a founding cognitive basis based on the 
performance in IQ tests. The speed of perception, the accuracy of differentiation, the 
capacity of working memory and the efficiency of recalling information stored in long-term memory 
are examples of cognitive abilities that underlie traditional psychometric intelligence” 
(my emphasis).  
 
Although the cited section mentions general intelligence (as a significant segment of 
rationality), it is clear that cognitive abilities are positively correlated with the conduct 
of CT episodes, especially at the level of illative abilities. The better the cognitive 
mechanism works, the greater the ability to recognise correct illative relations. Given 
the problem of learning CT, we must assume that learning in the domain of CT is 
associated with the improvement of the cognitive mechanism, which, again, must be 
possible to be achieved through education. We are going to argue that this is not 
likely to be the case. 
 
c) The other manifest element that takes part in performing episodes of CT is based 
on epistemic virtues. We take the basic meaning of the term from virtue epistemology 
(Zagzebski, 1996; Battaly, 2015; Baehr, 2011), which this discipline shares with virtue 
ethics. The very concept of intellectual virtues can be theoretically articulate in at least 
two different way. The responsibilist understanding of intellectual virtues (see K, C, S, 
2019, p. 5) ascribes them “character traits such as curiosity, open-mindedness, intellectual 
courage, and intellectual honesty are all paradigmatic intellectual virtues” (my emphasis). 
According to the other, reliabilist tradition, advanced most notably by Ernest Sosa 
(2009; 2010; 2015) and John Greco (2003; 2010; 2012) “ /…/ intellectual virtues are 
best understood as reliable faculties such as memory, eyesight, introspection and the 
like” (K, C, S, 2019, p. 6).  
 
d) The responsibilist intellectual virtues philosophers, particularly Beahr (2013), 
connect the manifestation of virtue character traits with a disposition to carry out a 
particular activity. Thus Beahr (2013, 249) in a somewhat more formal expression, 
claims that “for every intellectual virtue V, the subject S possesses V only if S: (a) is 



N. Smokrović: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 185. 
 

 

disposed to express a particular activity or psychological characteristic of V (b) (and 
does so) out of love for epistemic goods.” 
 
It is very interesting to notice that in the field of cognitive science, Stanovich, West, 
and Toplak (2016), talk about the dispositions of rational thinking instead of 
dispositions for intellectual virtues and illustrate them with examples that are quite 
similar to Beahr’s. It is hard to oversee the similarity between them. Here is how 
Stanovich, West and Toplak connect the forms of rational thinking with adequate 
dispositions:  
 
“Dispositions of rational thinking are those that relate specifically to the adequacy 
of belief formation and decision-making. Examples of rational opinion dispositions 
include the disposition to evaluate (weigh) new records versus firmly rooted beliefs 
/…/, the disposition to devote a good portion (or short time) to a problem before 
giving up, or the disposition to evaluate the opinions of others when forming one’s 
own” (Stanovich, West and Toplak, 2016, p. 208).  
 
4 Learnability of CT 
 
Coming back to the issue of learnability, the question arises as to what one should 
learn to successfully manipulate the performance of CT? Does the illative ability 
(including acquiring skills or knowledge of the rules) suffice for CT, or should 
something else be added to it? We are also asking the stronger question: can illative 
abilities as such be significantly improved by learning? Concerning the first question, 
one can be sufficiently persuaded with Dewey’s claim. To remind ourselves, he said 
“If we were compelled to make a choice between these personal attitudes and 
knowledge about the principles of logical reasoning together with some degree of 
technical skill in manipulating special logical processes, we should decide for the 
former” (Dewey, 1910, p. 34). Concerning the first question, we are quite satisfied 
with his view. Regarding the stronger question, we are going to answer in the 
negative, and in the rest of this paragraph we will offer supportive evidence of this 
claim. 
 
Illative abilities in our proposed structure of CT are basically inferential abilities and 
have been the subject of by far the most extensive study over more than four 
decades. Extensive psychological and cognitive literature created in this period have 
experimentally confirmed the extremely sceptical attitudes both with regard to the 



186 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

inferential ability possessed by an average thinker and with regard to the possibility 
of improving (learning) these abilities. I am going to mention only the most famous 
researchers, whose results have been replicated countless times. It is primarily 
Wason’s experiment, called the selection task, and the research of Kahneman and 
Tverski. Wason’s experiment shows that people cope extremely poorly even with 
elementary deductive tasks (over 95% of respondents solved the task incorrectly), 
while the research by Kahneman and Tverski documents shows equally poor results 
in the field of induction (let us just mention the so-called Linda problem) and base-
rate reasoning. 
 
It is important to note that the mentioned researchers judge the human ability to 
reason according to the standards determined by the rules of formal logic (in the 
case of deductive reasoning) and formal rules (axioms) of probability theory (in the 
case of inductive and Bayesian reasoning). Given these standards, it turns out that 
people are, if not irrational, then at least sub-optimally rational. These results are by 
no means unexpected. Namely, the principles of classical formal logic are too 
demanding to measure human rationality. Its two basic principles, deductive closure 
and monotony, are extremely unintuitive as principles of (human) reasoning. Given 
these results, it seems helpless to insist on reconciliation of bounded, limited human 
reasoning powers and high normative standards. This is particularly the case when 
it comes to the question of learnability.  
 
Of course, human inferential ability can be measured by different standards. Namely, 
already at the time of formulating Wason’s task of choice, many critics noticed that 
the problem could lie in the formulation of the task rather than in human ability. 
Wason’s original task was formulated in abstract terms of numbers and letters. The 
experiments that followed replaced the abstract numbers and letters in the task with 
concrete terms that are more familiar and relevant to the average respondent for 
making a conclusion. With the task formulated this way, the results improved 
drastically. Does this mean that human illative abilities are still reliable and that they 
can be learned? Unfortunately, that is not the case. Numerous experiments have 
shown that, while it is true that respondents infer better in a context that is familiar 
to them, what is important is that they remain extremely prone to errors in contexts 
that are more distant and unknown to them. 
 
 



N. Smokrović: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 187. 
 

 

The value of critical thinking lies in the possibility of applying inferential skills to 
different familiar and unfamiliar contexts. The domain of the application of critical 
thinking cannot presumably be limited to a narrow area familiar to the thinker. The 
critical thinker should demonstrate the ability to think critically in a variety of 
contexts, not just those one is familiar with. The dominant opinion within cognitive 
theory concerning a wider domain of application is that it is unrealistic to expect 
improvements or ameliorative shifts in such an inferential domain in either deductive 
or inductive area. Particularly, it is unrealistic to expect this by learning the “correct” 
rules of reasoning and pointing to the so-called logical errors, as is often naively 
assumed in theories of critical thinking.  
 
Let us return to Kotzee, Carter, and Siegel’s thesis. They strongly argue that critical 
thinking should be promoted as a goal of education, while intellectual virtues should 
not, because “the intellectual virtue approach does not have available a suitably 
effective pedagogy to help teach young people to develop better thinking skills” (K, 
C, S, 2019, p. 2). Let us take a closer look at their argument. In a nutshell, the teaching 
of correct thinking can be done either by giving a rule-like description or by teaching 
through examples. K, C, S hold that rule-like description is easily available in 
teaching critical thinking, while the teaching of intellectual virtues can be done only 
by examples. Let us see why: “What is virtuous is relative to the situation that one 
finds oneself in and is also relative to who is performing the action. A teacher can 
make clear what the virtuous thing to do is only by holding up an example of a 
virtuous action and encouraging young people to copy that example in practicing 
how to be virtuous” (K, C, S, 2019, p. 11). Linda Zagzebsky also claims: “We learn 
through narratives of fictional and non-fictional persons that some individuals are 
admirable and worth imitating /.../” (Zagzebsky, 2017, p. 15). After a careful and 
illuminating analysis, Kotzee, Carter, and Siegel express their dissatisfaction with the 
“exemplarist” approach in teaching intellectual virtues in this way:  
 
“In sum, our worry about teaching of the intellectual virtues is this. Advising children 
to be intellectually honest, brave or rigorous if they want to become intellectually 
virtuous thinkers and enjoining them to imitate intellectual exemplars does not 
amount to specific advice regarding how they can improve their thinking. This is 
especially so if the student is, for the moment, quite far from being intellectually 
virtuous” (K, C, S, 2019, p. 20).  
 



188 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

To summarise their argument in a very rough form, yet sufficiently well to point out 
where exactly we disagree with the authors, it could look like this: 
 
1) Teaching of correct thinking can be done either by giving a rule-like description 

or by teaching through examples. 
2) Concerning critical thinking, it can be efficaciously taught by rule-like 

description. 
3) If intellectual virtues can be taught at all, it can be done only by examples. 
4) Teaching by examples does not amount to pedagogical improvement of correct 

thinking. 
5) Therefore, teaching intellectual virtues does not have sufficient pedagogical 

resources. 
 
The premises 2 and 3 are those where we disagree with the authors. To explain our 
disagreement with a claim in premise 2, a more careful consideration is needed.  
 
Talking about teaching critical thinking (in our terms, illative ability), it consists, the 
authors claim, in teaching “why it is good (and why uncritical thinking is bad),” and 
this teaching can be achieved “both in terms of general criteria sanctioned by logic 
(both formal and informal), probability theory, and epistemology, and of subject-
specific criteria sanctioned by particular subject areas” (K, C, S, 2019, p. 20).  
 
Let us compare the authors’ understanding of critical thinking with our analysis. 
According to our analysis, what they call critical thinking can be equated with illative 
abilities. Those abilities are manifested as the capacity to perceive the supporting 
relations between reason and claim (premises and conclusion). They, in turn, are 
enabled by underlying mechanisms that are very like what Stanovich, West and 
Toplak defined as the speed of perception, the accuracy of differentiation, the 
capacity of working memory, and the efficiency of recalling information stored in 
the long-term memory. All those mechanisms are sub-personal, which, as Reber 
(1993) noticed, “have low variability and do not show a significant relationship to 
analytic intelligence.” Hence, to expect that they can be easily learned by teaching 
what is good and what is bad thinking is rather too optimistic. 
 
Concerning the general criteria that sanction good thinking, the authors say that they 
are both formal and informal. Regarding the formal ones, we saw that informal logic 
was introduced because students had great difficulties in learning formal rules. 



N. Smokrović: Can Critical Thinking Be Learned? Critical Examination of Critical Thinking 189. 
 

 

Formal rules are too demanding to be taken as a criteria for good thinking. Regarding 
the informal ones, they have different “logical virtues” from the formal ones. As 
such, they are of little help, except locally, when reasoners perform inferences in 
familiar contexts. 
 
Concerning premise 3, we partially disagree. We agree with the claim that teaching 
intellectual virtue by examples cannot significantly improve critical thinking. What 
we disagree with is the claim that it is the only way of teaching intellectual virtues. By 
intellectual virtues we mean the responsibilist ones that Baehr enumerates as 
inquisitiveness, open-mindedness, intellectual courage, and intellectual honesty. 
They cannot be taught through examples, but they can be acquired through 
argumentative practice. Argumentative practice can easily take place in the 
classroom. Through such practice, a student can, by a number of successive trials 
and errors, learn on their own example what the epistemic value of, for instance, 
intellectual courage or intellectual honesty is. It should be noted that we are not 
overly optimistic even in regard to this method of learning, but we believe that if 
critical thinking can be improved at all, this can be done in this way. 
 
 
References 
 
Baehr, J. (2013). “The Cognitive Demands of Intellectual Virtue.” In T. Henning and D. P. 

Schweikard (Eds.). Knowledge, Virtue, and Action: Putting Epistemic Virtues to Work (99–117). 
Routledge. 

Blair, J. (2011). Groundwork in the theory of argumentation. Springer. 
Devis, M. & Barnett, R. (2015). The Palgrave Handbook of Critical Thinking in Higher Education. Palgrave 

Macmillan. 
Dewey, J. (1910). How we Think. D.C. Heat. 
Johnson, R. (2000). Manifest Rationality. Lawrence Erlbaum. 
Johnson, R. (2012). “When Informal Logic Met Critical Thinking.” Inquiry: Critical Thinking Across the 

Disciplines, 27(3), 5–14.  
Kahneman, D., Slovic, P., Tvesky, A. (1892). Judgment under uncertainty: Heuristics and biases. Cambridge 

University Press. 
Kerlinger, F. N. (1986). Fundations of Behavioral Research. Harcourt Brace. 
Kotzee, B., Carter J. A., Siegel, H. (2019). “Education for Intellectual Virtue: a critique from action 

guidance.” Episteme, 18(2) 1–23. 
Pelerman, C., Olbrecht-Tyteca, L. (1958). Treite De L’argumentation: La Nouvelle Rhetorique. Press 

Universitaires de France. 
Rips, A. (2008). Reasoning, Studies for Human Inference and its Foundations. Cambridge University Press. 
Shand, J. (2000). Arguing Well. Routledge. 
Smokrović, N. (2015). “Argumentation as a means for Extending Knowledge.” Croatian Journal of 

Philosophy, 15(2), 223–231. 
Smokrović, N. (2018). “Informal Reasoning and Formal Logic.” Croatian Journal of Philosophy, 18(3), 

455–469. 
Stanovich, K., West., R, Toplak, M. (2016). The Rationality Quotient. MIT Press. 



190 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Toulmin, S. (1958). The Use of Argument. Cambridge UP. 
Wason, P. C. (1968). “Reasoning about a rule.” Quarterly Journal of Experimental Psychology, 20(3), 273–

281. 
 
 
 



 

 

 
 

TEACHING METAPHYSICS – DEATH 

AS A WAY INTO METAPHYSICS 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.11 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
MARIN BIONDIĆ 
University of Rijeka, Faculty of Humanities and Social Sciences, Rijeka, Croatia 
marinbiondic@yahoo.com 
 
We can teach some classical metaphysical themes indirectly, 
through a field in which different metaphysical themes intersect. 
In that way, something that can be too abstract for young minds, 
if we put it in some context, can be very concrete and open for 
understanding and investigation. In this article, I will try to show 
what starting point for metaphysics is the death; how common-
sense questions transfer into metaphysical questions; and how 
metaphysical theories determine our pre-philosophical attitudes. 
I will take three metaphysical fields – personal identity, nature of 
harm, and philosophy of time – and show how students deal with 
them through the discussion of the value of death for the person 
who dies. The main point is that students should see, and they 
actually do see, that there is no way to avoid hard metaphysical 
questions if they want to think of things which, at first sight, can 
seem clear, undoubtful, and commonsensical – but they are not. 

Keywords: 
death,  

nature of harm, 
metaphysics of time, 

personal identity,  
teaching metaphysics 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.11 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

POUČEVANJE METAFIZIKE – SMRT 

KOT POT V METAFIZIKO 
   

 MARIN BIONDIĆ 
 Univerza na Reki, Filozofska fakulteta, Reka, Hrvaška 

marinbiondic@yahoo.com 
  

Ključne besede: 
smrt,  
narava škodovanja, 
metafizika časa,  
osebna identiteta, 
poučevanje metafizike 

 Nekatere klasične metafizične teme lahko poučujemo posredno, 
tj. na področju, kjer se različne metafizične teme prepletajo. Na ta 
način lahko nekaj, kar je za mlade ume preveč abstraktno, postane 
zelo konkretno in odprto za razumevanje in raziskovanje, če ga 
postavimo v določen kontekst. V tem članku bom poskušal 
pokazati, kako je smrt izhodišče za metafiziko; kako se vprašanja 
zdrave pameti preoblikujejo v metafizična vprašanja in kako 
metafizične teorije določajo naša pred-filozofska stališča. 
Obravnaval bom tri metafizična področja – osebno identiteto, 
naravo škode in filozofijo časa – ter pokazal, kako se študenti 
soočajo z njimi skozi razpravo o vrednosti smrti za osebo, ki 
umre. Glavna točka je, da bi morali študenti videti, in dejansko 
vidijo, da se ni mogoče izogniti težkim metafizičnim vprašanjem, 
če želijo razmišljati o stvareh, ki se na prvi pogled zdijo jasne, 
nedvomne in zdravorazumske – a niso. 

 
 



M. Biondić: Teaching Metaphysics – Death as a Way Into Metaphysics 193. 
 

 

1 Introduction 
 
At the beginning of the study of philosophy, students are in some kind of switch 
from an empirically concrete to a philosophically abstract way of thinking. They need 
some time to accustom themselves to the metaphysical way of thinking. At the same 
time, it is necessary to produce interest in metaphysics and show that without 
metaphysical thinking we do not have a complete understanding of reality or 
elements of reality. If metaphysics investigates and discovers the fundamental 
structure of reality, that which is beyond appearances, then it is possible that our 
common-sense, or scientific, understanding of reality is in discrepancy with 
metaphysical theories. This fact, that fundamental reality can be different from our 
common sense understanding of the world, and that our value judgments, in the 
end, are not justified in the fundamental reality, is something that students need to 
see from the beginning of philosophical studies. And the question is: what is the best 
way to start teaching metaphysics according to the above goals?  
 
Generally speaking, I think that we should start with some concrete problems and 
then ascend to the more complex and abstract metaphysical theories. One example 
of this strategy is teaching metaphysics through the philosophy of death. Death is a 
way to metaphysics or a good starting point for some metaphysical fields and 
theories. Why? 
 
First of all, death is a concrete problem, and every reflective person thinks of death 
in some part of their life. Death is a common subject, subject of arts, subject of 
sciences, and subject of our daily life. Even contemporary technological society with 
its obsessive focus on health, prolongation of life, quantity over quality of life, 
cannot erase our deepest human concern about death. Death, aside from some 
transhumanistic theories, is a structural characteristic of every man and humanity, 
and of every living creature. So, from the aspect of motivation, philosophy of death 
is a very grateful field, because the fact of death is the fact of every man. And 
students want to know how to think of that fact and how to deal with that fact, even 
if they live in a society which marginalises death.  
 
Second, contemporary analytic philosophy of death is mostly a metaphysical field. 
So, from the aspect of content, philosophy of death is an intersection of various 
metaphysical fields and theories. In the first place, I think of the philosophy of time, 
theories of personal identity and the nature of harm. Questions about the nature of 



194 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

time, identity of things through time, nature of harm for beings, are difficult 
metaphysical questions, and instead of teaching every one of that field separately we 
can do philosophy of death. Later, when students develop basic knowledge and 
interests for these themes, they can do some of these fields in a more specific 
manner. So, my aim in this article is to show how students are involved in 
metaphysics through the philosophy of death and how they ascend to the more 
complex and abstract metaphysical theories, which are not in their focus at the very 
beginning. 
 
2 Death and Philosophy of Time  
 
When students are for the first time confronted with the question “Who is the 
subject of harm of death if death is irreversible annihilation of the subject?” they are 
confronted with the challenge. If there is no postmortal subject of harm of death, 
then death is not a harm for the person who dies, say some Epicurean philosophers 
(Suits, 2012). This is a hard conclusion to swallow, especially if students come from 
a culture and religion in which death is categorised as the greatest of all evils. 
Something must be wrong, either with the Epicurean argument or with a 
commonsensical culturally entrenched attitude about death. If the existence of the 
postmortal subject is a necessary condition to establish a foundation of harm of 
death for the person who dies, then we need the subject back in our account. In 
other words, if we want to justify a claim that death is bad for the person who dies, 
then we should avoid the possibility of a non-subject harm account. After this point, 
students mostly divide into two groups. The minority says, “Yes, Epicurus is right, 
there is no subject of death, death is not bad for the person who dies” and they 
remain Epicurean, in this sense, to the end of the course. Others are confused, and 
they do not want to abandon the pre-reflective attitude that death is a harm for the 
person who dies.1 So, if we need death’s harm, we need the subject back, and 
consequently we need some metaphysics of time in our account. On the one hand, 
students with non-Epicurean intuitions are in a position to search for some 
metaphysics of time which can overcome the non-subject problem, while students 
with Epicurean intuitions are satisfied with the non-subject argument,2 but they must 

 
1 These data are derived from 6 years of “Death” course at the Department of Philosophy, University of Rijeka. 
Approximate number of students is 30 in every year, and each year students divide into Epicureanists and non-
Epicureanists in a similar proportion (approximately 1/3 for Epicureanism, and 2/3 for non-Epicureanism).  
2 The argument goes: “If there is no post-mortal subject of death, there is no harm of death for that subject. When 
a person dies, he ceases to exist. Therefore, harm of death cannot be harm for someone who dies.”  



M. Biondić: Teaching Metaphysics – Death as a Way Into Metaphysics 195. 
 

 

be aware that they are already included in some metaphysics of time. That 
metaphysics is, of course, presentism. 
 
Presentism is the view that what exists is present time and its content. Whatever 
exists, it is in the present, whatever is not in the present, does not exist simpliciter. 
The comprehension that their implicit view about time is part of one particular 
metaphysical theory of time is a big step toward philosophical thinking of time. 
Presentism is very close to our commonsensical understanding of time, but as 
philosophical theory is confronted with serious problems. For example, there is a 
problem of singular or Russellian propositions. Singular propositions are 
propositions about a particular individual. That very individual is a direct constituent 
of propositions, and the problem will emerge when we have a singular proposition 
whose constituent is a non-present object, as is Socrates, for example. If a non-
present object does not exist, then a singular proposition about that object also does 
not exist. If Socrates does not exist, then every proposition which is constituted of 
Socrates does not say anything about Socrates. Not just that, if non-present objects 
do not exist, then we cannot stand in some relation to those objects. We cannot feel 
admiration for Socrates. However, the problem seems to arise with propositions 
about non-existent Socrates, e.g., something about Socrates. It seems that the 
proposition “Socrates was wise and brave” says something about non-existent 
Socrates and that we can feel admiration for Socrates. So, in the core of presentism 
is the claim that there is no time except present time, past and future are not real, 
and there are no propositions about past and future time. But the problem is, we 
make propositions about past and future times all the time. And these propositions 
make sense to us, they are not meaningless and empty. These are serious problems 
for presentism, and there are some good philosophical answers to the listed 
problems.3 What is important here is that students should be able to see that non-
subject argument in death discussion is as good as presentism is good. If we want to 
defend Epicureanism in the death discussion on the grounds of the non-existent 
subject, we also should defend some specific metaphysical theory of time, namely 
presentism. No presentism, no Epicureanism.  
 
On the other hand, as I said above, students with non-Epicurean intuition are in the 
position to search for some alternative philosophy of time. Philosophy of time which 
is compatible with the position that death is a harm for the person who dies and 

 
3 For explication of problems and defence of presentism see Markosian (2004).  



196 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

philosophy of time which can resolve the non-subject problem. That philosophy of 
time is eternalism. Eternalism is the view that past, present, and future time and its 
content equally exist. The only difference is that past and future things are not now, 
but in a strict ontological sense, they exist simpliciter. Time is nothing else but another 
dimension in the space-time continuum. An analogy with space is illustrative here. 
Just as the planet Jupiter exists, but is not here, equally exist past and future objects, 
but they are not now. If something is not now, this does not mean that that thing 
does not exist. It exists, but it is not now. It is obvious that eternalism can solve the 
non-subject problem in death discussion.4 Dead people have not disappeared from 
reality at once, they just disappeared from the present. Socrates is not now, but he 
exists in an eternalist metaphysical framework. So, we have the subject of death’s 
harm again. We have a referent, there is no problem with singular propositions and 
their constituents. They are real. At this point, students’ reactions are ambiguous. 
Those on the Epicurean side become more confident that they should defend 
presentism, because eternalism is far away from some common-sense conceptions 
of time. It seems that thinking about real past, present, and future objects equally 
requires some significant effort to change and reconstruct basic beliefs. And some 
students are not willing to do that. Those on the non-Epicurean side are divided into 
two groups. The first group has an attitude of acceptance. Death is a harm for the 
person who dies, and if that claim is defensible only in the eternalist philosophy of 
time, then it is necessary to defend eternalism. The second group also claims that 
death is a harm for the person who dies, but they do not want eternalist metaphysics 
on the same ground as Epicureans – it is too far away from their intuitive 
commonsensical conception of time. Eternalism brings too much metaphysical 
baggage. Baggage which is too heavy to bring. They want something else, something 
simpler; they want both death as harmful and presentism. But this combination 
requires some further metaphysics. For example, modalism ontology in the 
framework of presentism. In that ontology, there is a difference between “there are,” 
and “exist,” between “being an object” and “being an existing object.” These two 
ontological categories give reality not just to existing objects, which exist in the 
present, but to non-existent objects which are merely possible. According to this 
modalism metaphysics, possible objects are equally real, and they can have properties 
of “being existent” or “being non-existent.” The point, in this context, is that non-
existent people are real people and we can refer to those people, we can talk about 

 
4 For explication, defence of eternalism and death badness see Silverstein (2010). 



M. Biondić: Teaching Metaphysics – Death as a Way Into Metaphysics 197. 
 

 

them, and we can, justifiably, say that death is a harm for dead people.5 If eternalist 
ontology is hard to swallow, this modalism ontology is even harder. But there is no 
easy way. And this is the point where students are confronted with different 
metaphysical intersections. They start with some intuitions about the harm of death, 
and after some time they need to choose which metaphysical way to follow in order 
to defend their intuitions. If they want to preserve the common-sense intuition that 
death is bad for the person who dies, they need to follow eternalism or modalism 
ontology in the framework of presentism. If they want to defend Epicureanism, they 
need to defend presentism. So, something which at the beginning seems so concrete 
and clear – a claim about death being bad for the person who dies – after some time 
becomes a deep metaphysical question. There are no easy answers in philosophy.  
 
3 Death and Personal Identity 
 
The second metaphysical field which emerges in the discussion of death is personal 
identity. Before I start with personal identity, it is important to notice that many 
students come with culturally and religiously determined attitudes about what we are 
or what kind of beings we are. The first task is to explicate their basic ontological 
framework and possible internal inconsistency in their set of beliefs. The problem 
of death for humans is, first of all, the problem of our future non-existence, it is the 
problem of ceasing to be. It is not the problem of logically possible ways of some 
form of existence after biological death. Contemporary analytic philosophy of death 
presupposes that biological death is the end of our conscious life, complete 
annihilation of being. Even if that is not true, from a philosophical point of view, 
we are primarily concerned with non-existence, not with possible existence in some 
other forms after the event of death. The first problem in teaching philosophy of 
death, then, will occur when students have some idealist or substance dualism 
conception of a person, implicit or explicit, and at the same time they need to think 
about the value of complete annihilation of a person. Discussion about the value of 
death for the person who dies cannot start if students say, “Yes, but what if there is 
some form of life after death…,” which is a very common attitude at the beginning 
of the course of death. At this point, it is necessary to go back to ontological 
foundations. It is important that students recognise that their non-reflective attitudes 
are already formed in some ontological framework. If they start from the position 
of substance dualism or from the position of platonic idealism, the question about 

 
5 For defence of such modalism ontology within presentism see Yourgrau (1987). 



198 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

the value of death for the person who dies takes on a completely different meaning. 
Then the question is not about annihilation and non-existence but about some forms 
of existence after biological death. The most important thing then is to form the 
question in the materialistic ontological framework.6 Only after the students form 
the question about the value of death for the person who dies in a materialistic 
ontological framework, it is possible to start a philosophical discussion of the value 
of annihilation and non-existence. It takes some time to accommodate students to 
think in particular ontological frameworks, if they inherited a dualistic picture in their 
minds, in the purpose of philosophical discussion of the value of annihilation for a 
person who dies. 
  
When this materialistic position is taken, at least as a presupposition for the 
philosophical discussion, the question that arises is “When exactly do we cease to 
exist?” Of course, most students will say “at the moment of death.” But, this is just 
one possible answer and it depends on the view of personal identity. What are we 
essentially and which are our persistence conditions through time are the questions 
which determine when we exactly cease to exist. So, an introduction of a 
metaphysical discussion of personal identity is necessary in order to establish a 
connection between death and non-existence. It is possible that we cease to exist 
before biological death occurs; it is also possible that we still exist after biological 
death occurs. These combinations, in a materialistic framework, can be very puzzling 
for students at the beginning, and it is necessary to immerse into the metaphysical 
theory of personal identity in order to illuminate the connection between death and 
non-existence. These metaphysical theories of personal identity are primarily 
personism and animalism.  
 
When students meet personism for the first time – the theory of personal identity 
which claims that we are essentially psychological beings just implemented on the 
physical structure of our brains – they react positively. That is, they are ready to 
accept the consequence of personism, that our psychological content (primarily, 
memory and self-awareness) can be eradicated before the biological death of 
organisms. And if we essentially are that psychological content, then annihilation of 
that content is the end of our existence, before or at the moment of the biological 

 
6 It can be formed in dualism if “person” is defined as an inseparable unity of body and soul, and the destruction of 
body would mean ceasing to exist even if the soul is indestructible, like in the doctrine of Thomas Aquinas. To be 
myself again I need my body, and that is possible only with the resurrection of the material body which reunites 
with soul again, said Aquinas. See Donnelly (1994).  



M. Biondić: Teaching Metaphysics – Death as a Way Into Metaphysics 199. 
 

 

death of an organism. According to personism, a disease or accident which can cause 
the destruction of our psychological structure or cause irreversible coma, much 
before the death of organisms, would mean that we cease to exist. That consequence, 
as I said, is perfectly acceptable for most students. However, what they are not ready 
to accept so willingly is another consequence of personism. That consequence refers 
to our beginning. The question is, if personism is true, when do we begin to exist? 
According to presentism, we begin to exist at some indeterminate moment, better 
to say, at some vague period of time when psychological features begin to develop 
up to a time where they are fully developed. It is some kind of stepped personality. 
And first signs of psychological personality are definitely not present when “we” are 
foetuses, or when “we” are born. This means that we never were foetuses and that 
we, as psychological persons, were not born at the moment of birth. This 
consequence is hard to swallow. The comprehension that according to personism I 
was never a foetus or that “my” birthdate is not the time of the beginning of my 
existence is not something that students easily integrate into their system of beliefs.7 
So, that undesirable consequence opens the doors to another theory of personal 
identity through time – to animalism. According to animalism, we are human animals 
whose identity through time is preserved so long as we remain the same human 
animal, no matter the psychological structure of that animal. Psychological 
properties are non-essential, contingent properties of animals, and those properties 
do not constitute our identity through time. Animalism can give students what they 
think is a necessary ingredient in the theory of personal identity; namely, that “we” 
were born at the moment of birth, and that consequently we were a foetus at some 
time of our existence. But, animalism has weird consequences at the end of our lives. 
First, it is very counterintuitive that we exist even if our psychological structure is 
completely and irreversibly destroyed and the brain stem maintains our physiological 
function of the body. Second, it is not at all clear that we essentially are living human 
animals. One version of animalism is that we are material objects and identity is 
preserved through time until that same material object is preserved in more or less 
the same form. This means not just that we were foetuses, but that we will be a dead 
corpse if our body remains in more or less the same form as it is now. If we die from 
a heart attack then, we continue our existence as dead bodies; if we die from a nuclear 
blast, then we immediately cease to exist.8 At this point of philosophical discussion 
students prone to animalism divide. One large group will say, “We cease to exist at 

 
7 For defence of personism see Parfit (1984).  
8 For defence of animalism see Olson (1997). For defence of “non-living animalism” see Feldman (2000). 



200 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

the moment of death,” but then they need to explain the relation between the living 
body and the dead material object, because identity cannot be a relation between 
these entities. For example, how to answer the question, “If a dead fish is not a fish 
but some other object, what then do we eat when we say that we eat fresh fish?” 
What is the referent of the expression “dead fish,” fish or something else that is not 
a fish but is only very similar to fish? Another, smaller animalistic group of students, 
will accept that we can persist through time as dead bodies, but then the border 
between existence and non-existence is maximally blurred. Where is the point, or 
some relatively precise time, when we can say, “Now, that person ceased to exist”? 
Therefore, students are confronted with various metaphysical theories of personal 
identities and their undesirable consequences. As in the case of metaphysics of time, 
whatever way they choose to argue, there are no easy answers. Whatever intuition 
they have about the relation of death and non-existence, they are forced to defend 
some theory of personal identity, and accordingly, every implication of that theory, 
which can be opposite to their intuitions. Again, there is no easy way to follow.  
 
4 Death and Nature of Harm 
 
When students hear, for the first time, Epicurus’ argument that death is not bad for 
the person who dies – not just because there is no subject to whom we can refer, 
but also because there is no possibility of experiencing any negative feeling after the 
event of death – some of them say, “Yes, that is exactly what I think, Epicurus is 
right.” What those students share with Epicurus is the presupposition that 
something can be a harm for the person iff the person can, at least in principle, 
experience something as a harm. If there is no possibility of negative experience, then 
there is no possibility of harm for the person in question. This condition, known as 
the experience condition, is the core of the view that death is not bad for the person 
who dies. Death is such a state where no experience is possible and cannot be a 
harm, according to Epicureanism. Those students who do not share enthusiasm for 
Epicurus’ attitude are in a position to defend another conception of harm. The 
conception of harm that is not tied only to experience. They should defend a non-
experiential conception of harm (and benefit). The conception of harm that arises 
from a particular theory of well-being, namely, preferentialism. According to 
preferentialism, our well-being consists of correspondence between state of affairs 
and our preferences or most valuable desires or interests.9 If the state of affairs is 

 
9 For explication and critics of preferentialism see Bradley (2009). 



M. Biondić: Teaching Metaphysics – Death as a Way Into Metaphysics 201. 
 

 

such that it is in accordance with our desires, then it is good for us, we are benefited. 
And if the state of affairs is in disharmony with our desires, then it is bad for us, we 
are harmed. What is important, according to preferentialism, is not our subjective 
feeling of satisfaction or frustration, but the state of affairs or fact of the world. What 
we know, believe, or feel about that fact, according to preferentialism, is not part of 
our well-being. For example, the fact that your best friend despises you, or the fact 
that your colleagues slander you behind your back, or the fact that your partner is 
cheating on you, presents harm to you. These facts are opposite to your desires or 
your interests, that you have a real friend, good reputation at work, and faithful 
partner. And, according to preferentialism, your level of well-being will not slightly 
change if you know those facts or not. Believing or feeling are just subjective 
reactions toward objective state of affairs, that is, toward objective level of well-
being. And if we did not know, believe or feel anything about this, nothing from the 
perspective of our well-being would change. Everything would remain the same. It 
is obvious why preferentialism fits very well with the claim that death is bad for the 
person who dies. According to preferentialism, death precludes realisation of some 
valuable desires, which realisation depends on us, and non-realisation of a particular 
state of affairs is bad for us even if we do not know or feel that and even if we will 
never know or feel that. Therefore, from preferentialism we have got non-experiential 
conception of harm. 
 
Students’ reactions toward this preferentialist story are twofold. They perfectly 
realise that death can be bad for the person who dies iff there is a non-experiential 
harm. And they want to defend the claim that death is bad for the person who dies 
in a materialistic framework. They want non-experiential harm for that purpose, but 
they are not easily ready to accept further consequences of the same view. The first 
consequence is that we can be full of benefit – because the state of affairs 
corresponds with our desires – and at the same time live a life full of tremendous 
suffering. Can we say, for example, that the life of Vincent van Gogh, a life full of 
suffering, is a good life because his valuable desire to become a famous painter is 
realised after his death? It seems not. The second consequence is that we can be full 
of harm and live a life full of enjoyment. Can we say that a life full of enjoyment is 
a bad life because the state of affairs is not in correspondence with our desires, even 
if we do not know that during our entire life? Some students think that this is hard 
to believe, and they are trapped. At the same time, they want to defend the 
conception of non-experiential harm in order to defend the badness of death for the 
person who dies, but they don’t want to accept the well-being theory which 



202 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

presupposes a completely non-experiential conception of harm and benefit. In other 
words, they do not want to accept the completely non-experiential conception of 
harm.  
 
Once we eliminate hedonistic aspects from our well-being, then suffering and 
enjoyment, and also knowledge or believing of some state of affairs, are not the 
ingredients of our well-being anymore. But, to be cheated, to be despised, to be 
slandered, does not seem such a bad thing if there will be no bad consequences at 
all on our lives. If we, in principle, can never know, can never feel, can never suffer 
from such a state of affairs, where is that putative harm? If we, in principle, can 
never know, can never feel, can never enjoy from some state of affairs, where is that 
putative benefit? Confronted with that sort of questions, students are deeply 
immersed into philosophy of well-being. And the defence of death’s badness 
depends on some theory of well-being, hedonism or preferentialism, because a 
particular conception of harm decides death’s badness. So, the starting point has 
been the necessity of non-experiential harm in order to defend the badness of death 
for the person who dies, and defending such kind of harm brings us to the theories 
of well-being. If students defend preferentialism, then they can justify non-
experiential harm and the badness of death. But, if a preferentialist’s consequences 
are unacceptable for them, and they want some hedonistic aspect in the theory of 
well-being as a necessary ingredient, then they should abandon preferentialism and 
the conception of non-experiential harm. If they abandon non-experiential harm, 
they should also abandon their starting position that death is bad for the person who 
dies. They cannot have both, the hedonistic account of well-being and the non-
experiential conception of death badness for the person who dies. Once more, there 
is no easy solution.  
 
5 Conclusion  
 
When we teach metaphysics, we can start from the philosophy of death. Death is 
something that is concrete and ubiquitous. Death is an everyday fact, and students 
are naturally prone to think about death. Of course, not every student is prone to 
think on metaphysical themes, but if they want to think about death they must think 
of them. Death is a way, or shortcut, to most puzzling metaphysical questions. One 
of these questions is certainly the nature of time. Without metaphysical theories of 
time, presentism or eternalism, we cannot solve or even clearly formulate the 
problem of the subject in the value of death discussion. The introduction of 



M. Biondić: Teaching Metaphysics – Death as a Way Into Metaphysics 203. 
 

 

metaphysics of time into the death discussion is natural and logical. If you want a 
solution to a subject problem, you must defend some metaphysical theory of time. 
The same is with the problem of personal identity. It is not necessary that we start 
teaching personal identity theories from the very beginning of philosophical study. 
We can start from the philosophy of death. When exactly we cease to exist and what 
the relation between death and non-existence is, cannot be answered before we 
resolve the question of personal identity through time. When we cease to exist 
depends on the fact what we are, a psychological person or human animal that is, it 
depends on the metaphysical theories of personism or animalism. Students find 
themselves in a metaphysical discussion of personal identity without any effort or 
previous possible interest in personal identity. It is natural and necessary to think of 
personal identity when we think of death. And finally, the same is true for the 
discussion of the nature of harm and benefit. Students should not have a particular 
interest in that field, but the conception of non-experiential harm is a necessary 
ingredient of the claim that death is bad for the person who dies. Students who want 
to defend the so-called common-sense view of death badness could not do anything 
but defend the theory of well-being which presupposes such non-experiential harm. 
If that is not the case, if a theory like preferentialism is not defensible on the grounds 
of non-experiential harm and benefit, then death badness is also not defensible on 
the same ground. Again, students find themselves in this discussion naturally and 
logically. It is necessary to think about theories of well-being if we want to think 
philosophically of the badness of death.  
 
In the end, the benefit of this approach to metaphysics is twofold. On the one hand, 
concrete problems of the value of death necessarily throw students into various 
metaphysical fields, as I sketched above. On the other side, questions and answers 
of these metaphysical theories can change students’ pre-reflective value attitudes 
toward death. What they thought on an everyday common-sense basis, before 
investigations in the metaphysics, can be changed. Discoveries of metaphysical 
fundamental reality can change common-sense value attitudes toward death.  
 
 
References  
 
Bradley, B. (2009). Well-Being and Death. Oxford University Press. 
Donnelly, J. (ed.). (1994). Language, Metaphysics, and Death. Fordham University Press. 
Feldman, F. (2000). “The Termination Thesis.” Midwest Studies in Philosophy, 24(1), 98–115. 
Markosian, N. (2004). “A Defence of Presentism.” In D. Zimmerman (ed.). Oxford Studies in 

Metaphysics (47–82). Oxford University Press. 



204 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Olson, E. (1997). The Human Animal. Oxford University Press. 
Parfit, D. (1984). Reasons and Persons. Clarendon Press. 
Silverstein, H. (2010). “The Time of the Evil of Death.” In J. K. Campbell, M. Rourke, H. Silverstein 

(eds.). Time and Identity (283), MIT Press. 
Suits, D. (2012). “Death and Other Nothings.” Philosophical Forum, 43(2), 215–230. 
Yourgrau, P. (1987). “The Dead.” Journal of Philosophy, 86 (2): 84-101; in Fischer 1993, 137–156. 
Williamson, T. (2018). Doing Philosophy: From Common Curiosity to Logical Reasoning. Oxford University 

Press. 
 



 

 

 
 

SOLL DER 

PHILOSOPHIEUNTERRICHT 

ZWEIFEL FÖRDERN? 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.12 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
FRANZ ZEDER 
Karl-Franzens-Universität Graz, Institut für Philosophie, Graz, Österreich 
zederf@hotmail.com 
 
Der Artikel verteidigt die Existenz des Philosophieunterrichts in 
seiner jetzigen Form, obwohl die Bildung in letzter Zeit in 
Richtung Erwerb von Sachwissen geht. Dies kommt der 
Philosophie nicht zugute. Dies führte dazu, dass sich der 
Philosophieunterricht in Richtung der Suche nach Teillösungen 
entwickelte, anstatt den Horizont durch das Hinterfragen 
bestehender Vorschläge zu erweitern. Aber die Dinge müssen 
von allen Seiten analysiert werden und man darf sich nicht von 
alltäglichen pauschalen Ansichten überzeugen lassen. Eine eigene 
Meinung bei der Bewertung von Lösungen ist erwünscht und die 
Schülerinnen und Schüler müssen in kritischer Analyse geschult 
werden, die es ihnen ermöglicht, in der Vielzahl der verschiedenen 
Meinungen selbst zur Wahrheit zu gelangen. Da sich der 
Lernprozess der Philosophie, der aus einer Vielzahl mentaler 
Handlungen wie Bewerten, Zweifeln oder Hinterfragen besteht, 
von anderen Schulfächern unterscheidet, die auf die Aufnahme 
von Sachwissen, Wiederholung, Verknüpfung und Anwendung 
setzen, was messbares Wissen zur Folge hat, muss er auch so 
erhalten bleiben. Die Philosophie verfügt über wertvolle 
methodologische Werkzeuge, die die Entwicklung und 
Verbesserung der Argumentationskompetenzen der Schülerinnen 
und Schüler und ein tiefes Verständnis von Problemen und deren 
Lösungen ermöglichen, was der Autor mit einem schulischen 
Philosophie-Workshop veranschaulicht. 

Schlüsselwörter: 
Philosophie, 

Philosophiedidaktik, 
Methodologie, 

Argumentation-
skompetenzen,  

Zweifel 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.12 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

ALI NAJ POUK FILOZOFIJE  
SPODBUJA DVOM? 

   
 FRANZ ZEDER 
 Univerza Karl-Franzens v Gradcu, Inštitut za filozofijo, Gradec, Avstrija 

zederf@hotmail.com 
  

Ključne besede: 
didaktika filozofije, 
filozofija,  
metodologija, 
argumentacijske 
kompetence,  
dvom 

 Članek zagovarja ohranitev pouka filozofije v sedanji obliki, 
čeprav se izobraževanje vse bolj usmerja v pridobivanje stvarnega 
znanja. Filozofija, ki temelji na dvomu, se zato znajde pod 
pritiskom oblikovalcev učnih načrtov. Tudi avstrijski gimnazijski 
ravnatelji niso povsem prepričani o njeni izobraževalni vrednosti. 
Posledica tega je, da se pouk pogosto usmerja v iskanje delnih 
rešitev namesto v širjenje obzorja s pomočjo preizpraševanja 
obstoječih predlogov. Toda stvari je treba analizirati z vseh strani, 
ne pa pustiti se prepričati vsakdanjim pavšalnim stališčem. Lastno 
mnenje pri ocenjevanju rešitev je zaželeno, učence pa je treba uriti 
v kritični analizi, ki omogoča tudi, da se v pisani množici različnih 
mnenj sami dokopljemo do resnice. Ker se učni proces filozofije, 
ki je tako sestavljen iz kopice mentalnih dejanj, kot so 
ocenjevanje, dvom ali preizpraševanje, razlikuje od ostalih šolskih 
predmetov, ki stavijo na absorbiranje stvarnega znanja, 
ponavljanje, povezovanje in uporabo, posledica česar je merljivo 
znanje, ga je treba takšnega tudi ohraniti. Filozofija poseduje 
dragoceno metodološko orodje, ki omogoča razvoj in nadgradnjo 
argumentacijskih kompetenc učencev ter poglobljeno 
razumevanje problemov in njihovih rešitev, kar avtor ponazarja s 
šolsko filozofsko delavnico. 

 
 



F. Zeder: Soll der Philosophieunterricht Zweifel fördern? 207. 
 

 

1 Einführung 
 
Eine der charakteristischsten Denkhandlungen der Philosophie ist der permanente 
Zweifel daran, ob die Dinge so sind, wie sie scheinen. Im Grunde genommen 
unterläuft dieser Auftrag zur Verunsicherung, der auch dem Pflichtfach 
„Philosophie“ inhärent ist, den Bildungsauftrag der „Schule“. Dieser sieht nämlich 
einen direkt verwertbaren Wissenserwerb vor, erst recht seit im Zuge der 
Entwicklung der Bildungsdidaktik in Richtung Kompetenzorientierung der 
methodisch-systematische Erwerb von handlungsrelevantem Wissen, von 
„Kompetenzen“ und „Schlüsselqualifikationen“ eingefordert wird.1 Dadurch 
erhöhte sich der Legitimationsdruck auf ein Schulfach, dessen Lernprozesse 
wesentlich von den mentalen Akten des Zweifelns und Hinterfragens mitbestimmt 
werden. Mit dem Vorbild der berufsbildenden höheren Schulen im Rücken, in die 
das Fach „Philosophie“ aufgrund seines instrumentell nicht verwertbaren Wissens 
nie hat Eingang finden können, scheint nicht mehr ausgeschlossen, dass jenes Fach, 
dessen Einführung in Österreich der unmittelbare Anlass für die Gründung des bis 
heute bestehenden Schulmodells des „Gymnasiums“ gewesen ist,2 auch in der 
allgemeinbildenden höheren Schule durch „zukunftsfittere“ Ausbildungsmodule 
ersetzt werden könnte. 
 
Der nachfolgende Beitrag bricht eine Lanze für den Fortbestand dieses 
Gegenstandes in seiner bisherigen Form. Der Verfasser hat „Psychologie und 
Philosophie“ über dreißig Jahre lang in einer ländlichen Region unterrichtet, wo das 
nicht unmittelbar auf das Praktische und Lebenspraktische angelegte Fach in die 
Kategorie der etwas exotischen „Orchideenfächer“ abgelegt wurde. Selbst 
Gymnasialdirektoren waren nicht vollends von seinem Bildungswert überzeugt, wie 
besonders schlagend die coram publico-Mitteilung meines Direktors in einer 
pädagogischen Konferenz beweist, der erzählte, wie honorige Bürger nach dem 
sonntäglichen Gottesdienst beim anschließenden Besuch des „Kirchenwirts“ eine 
besonders unglaubwürdige Problemstellung im Philosophieunterricht stirnrunzelnd 

 
1 Anita Rösch: Kompetenzorientierung im Philosophie- und Ethikunterricht. Entwicklung eines Kompetenzmodells 
für die Fächergruppe Philosophie, Praktische Philosophie, Ethik, Werte und Normen, Zürich: LIT 2010. Einer der 
Anlässe zu diesem Beitrag sind die stundenlangen Diskussionen im Grazer Universitätsviertel mit Paul Geiß, der 
damals (ca. 2014) eine kompetenzorientierte Philosophiedidaktik entworfen hat (Paul Georg Geiß: Fachdidaktik 
Philosophie. Kompetenzorientiertes Unterrichten und Prüfen in der gymnasialen Oberstufe, Budrich: Opladen 
2017). 
2 Verf.: Geschichte der ersten 100 Jahre des Unterrichtsfaches „Psychologie und Philosophie“ in Österreich, in: 
Psychologie unterrichten. Fachdidaktische Grundlagen für Deutschland, Österreich und die Schweiz, hrsg. von P.G. 
Geiß und M. Tulis, Opladen: Budrich 2021, S. 239-257. 



208 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

nachbesprochen hätten. Es ging um die Fragestellung, ob denn der Stuhl, auf dem 
man sitze, tatsächlich existiere. Es sei kein Wunder gewesen, so der ebenfalls 
anwesende Direktor, dass das frivole Gedankenexperiment eine heftige Debatte 
über die Sinnhaftigkeit dieses Faches ausgelöst habe.  
 
Die Begebenheit verweist bei all ihrer Skurrilität auf ein ernst zu nehmendes Problem 
des Philosophieunterrichts und gibt Anlass, seine vom Zweifel dominierte 
Diskursivität, ohne sie gleich auf den common sense von Stammtischen 
herunterzubrechen, mit der Forderung der Schule nach lebensgerechten 
Bildungsinhalten, sozialverträglichen „Werten“ und einem gewissen Output an 
solidem Grundwissen in Einklang zu bringen. Kein realistisches Ziel des 
Philosophieunterrichts ist hingegen das Sinnstiftende und Glücksverheißende, wie 
es in den letzten Jahren zur Mode geworden und schon in früheren 
Lehrplankommentierungen zum Ausdruck gebracht worden ist. „Der Lehrer möge 
sich“, so lauteten die entsprechenden Formulierungen, „ebenso der altersbedingten 
Neigung der Schüler zum Neinsagen bedienen wie des gleichfalls vorhandenen 
Bedürfnisses nach persönlicher Zielsetzung und Gewissheit.“3 Darin manifestierte 
sich die stets wiederkehrende Grundschwierigkeit des Faches, den Fragediskurs der 
Philosophie, für den die Antwort auf ein Problem eine weitere Frage ist, mit 
definitiven Antworten ruhigzustellen.4 Durch den kompetenzorientierten 
Philosophieunterricht verstärkte sich die Tendenz, Lösungen bzw. Teillösungen zu 
finden, statt sich damit zu begnügen, im infiniten Progress des Zweifelns und 
Nachfragens die Erfahrungshorizonte der vom Unterricht unmittelbar Betroffenen, 
der Schülerinnen und Schüler, über philosophische Denkangebote zu erweitern. Wie 
das funktionieren kann, soll abschließend an zwei Projekten ansatzweise 
demonstriert werden, die 2019 bzw. 2020 an einem Grazer Gymnasium 
durchgeführt worden sind.  
 
2 Skepsis und Zweifel in der Philosophie und im Philosophieunterricht 
 
Die Denkhaltung der methodischen Skepsis ist mit dem Namen René Descartes‘ 
verbunden. Sein epochemachendes philosophisches Werk markierte mit dem 
fundamentalen Zweifelssatz cogito ergo sum den ideen- und geistesgeschichtlichen 

 
3 Franz Pree: Versuchslehrplan im österreichischen Schulversuch für den Gegenstand „Philosophischer 
Einführungsunterricht“ (Stand 1977). 
4 Verf.: Über skeptisches, narratives und literales Philosophieren (Beitrag zum 9. Kongress der Österreichischen 
Gesellschaft für Philosophie), in: Jahrbuch für Didaktik der Philosophie und Ethik, hrsg. von Johannes Rohbeck, 
Dresden: Thelem 2013, S. 57 – 64. 



F. Zeder: Soll der Philosophieunterricht Zweifel fördern? 209. 
 

 

Beginn der Neuzeit, als mit der Erschütterung unantastbarer Absolutheitsansprüche 
die Neuzeit das „dunkle“ Mittelalter abgelöst hat. Aus verschütteten Weisheiten der 
Antike tradiert, stellte fortan der antike und moderne Skeptizismus das methodisch 
kontrollierte Selberdenken dem Evidenzwissen einer autoritären, nichtkritisierbaren 
Wissensinstanz voran. Somit nimmt mit einem Akt des fundamentalen Unglaubens 
die moderne Philosophie ihren Anfang, die knappe zwei Jahrhunderte später auch 
die geschlossenen metaphysischen Erklärungsversuche durch die Erkenntnis ersetzt 
hat, dass „die höchste Philosophie in Ansehung der wesentlichen Zwecke der 
menschlichen Natur es nicht weiter bringen könne, als die Leitung, welche sie auch 
dem gemeinen Verstande hat angedeihen lassen“.5 Bereits in seiner „Vorrede“ zur 
Kritik der reinen Vernunft umreißt Kant diese Zweifelsfundierung seiner Philosophie 
mit den oft zitierten Worten: 
 
„Die menschliche Vernunft hat das besondere Schicksal in einer Gattung ihrer 
Erkenntnisse: dass sie durch Fragen belästigt wird, die sie nicht abweisen kann, denn 
sie sind ihr durch die Natur der Vernunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht 
beantworten kann, denn sie übersteigen alles Vermögen der menschlichen 
Vernunft.“6  
 
Auch Kants Philosophie wartet mit keinen Antworten auf, sondern stellt in erster 
Linie die Frage nach den Bedingungen, unter denen ein Antwortversuch für möglich 
gehalten werden kann.  
 
Im daran anschließenden Jahrhundert der prosperierenden Naturwissenschaften 
verdrängt ein auf technische Wundertaten fixierter Szientismus die Skepsis, deren 
Spur sich auch in dem erstmals konstituierten Gegenstand verliert, der sich bis heute 
in Österreich als Pflichtfach „Psychologie und Philosophie“ behauptet. Man schrieb 
der skeptisch abwägenden und kritisch operierenden Philosophie den Nimbus des 
Präwissenschaftlichen und Spekulativen zu und ersetzte sie durch die präziseren und 
faktenbasierten Operationen der philosophischen Logik und Empirie. Zum 
Jahrhundert der „offenen Fragen“ wird erst das zwanzigste, unterbrochen durch 
zwei autoritäre Interregnen mit weltanschaulicher Ausrichtung und dem Horror vor 

 
5 Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft, A 831. 
6 Immanuel Kant: Vorrede zur Kritik der reinen Vernunft, 1. Aufl., 1781 (A VII). Die „Skepsis“ als geistige 
Grundhaltung ist, wenngleich die Begrifflichkeiten oftmals changieren, nicht dasselbe wie „Kritik“, die 
unterscheidet, hinterfragt und somit wahrheitsgerüstet aus der Position einer nahezu dogmatischen Haltung 
argumentiert. Der Zweifel tendiert demgegenüber zu Standpunkten der Indifferenz. 



210 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

dem Abgrund des Relativismus.7 Danach transformiert sich der Philosophieunterricht 
in eine liberale Diskussionsplattform ohne einengende Denkvorschriften. Eigene 
Meinungen in der Beurteilung einer Sache sind erwünscht, die eigene 
„Urteilsfähigkeit“ wird geschult an dem Vermögen, jedes Ding zu hinterfragen. 
Analog zur demokratischen Entscheidungsfindung soll sich die Spur einer 
„Wahrheit“ im bunten Gemenge unterschiedlichster Meinungen herausfinden 
lassen.  
 
Heute ist dieser antagonistische Diskussionsstil die genuine philosophische 
Fachmethode.8 Ein 2016 als „Dresdner Konsens für den Philosophie- und 
Ethikunterricht“ formuliertes Papier hebt ausdrücklich „das Gebot der 
Kontroversität“ hervor, das mindestens für so wichtig und gegenstandskonstitutiv 
erachtet wird wie „die Stärkung der Urteilskraft“, „das Gebot weltanschaulicher und 
religiöser Neutralität“ und „das Bewusstsein von Suggestivität“.9 Komplementär 
dazu lässt sich für die Bewertung moralischer Urteile ein sogenannter C-Score 
(Competence Score) angeben, der die höhere Punktezahl vergibt, wenn die getesteten 
Personen sowohl Pro- als auch Contra-Argumente für ein moralisches Verhalten 
vergeben und damit den Beweis erbringen können, dass sie nicht dogmatisch auf 
den eigenen Präferenzen beharren, wenn sie aufgefordert werden, die Objektivität 
eines moralischen Urteils zu bewerten.  
 
3 Staunen und Zweifeln 
 
Die benannten formalen Eigenschaften unterscheiden den Philosophieunterricht 
toto genere von anderen Unterrichtsfächern, die sachbezogenen „Stoff“ aufnehmen, 
wiederholen, verknüpfen, anwenden, sodass sich aus einem hauptsächlich linear-
additiven Lernprozess ein überprüfbarer „Output“ sedimentiert. Für Philosophen, 
wie Bertrand Russell, sind diese geschlossenen Wissenssysteme Signum nicht der 
Gebildeten, sondern der Ungebildeten. Bei den Griechen hießen sie Apeideutos und 
wurden von der Sokratischen Elenktik ihres Pseudowissens überführt. Der 
philosophische Erkenntnisgewinn beruhte auf ganz anderem, nach Platon 
(Theaithetos 155d2) und Aristoteles (Metaphysik I,2,982b) auf der staunenden 

 
7 Eduard May: Am Abgrund des Relativismus, Berlin: Lüttke 1942. 
8 Ekkehard Martens: Methodik des Ethik- und Philosophie-Unterrichts als elementare Kulturtechnik, Hannover: 
Siebert 2003, S. 54. 
9 Dresdner Konsens für den Philosophie- und Ethikunterricht, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und 
Ethik (ZDPE) 2016/3, S. 106. 



F. Zeder: Soll der Philosophieunterricht Zweifel fördern? 211. 
 

 

Betrachtung der Welt und dem nachfragenden „Zweifel“. Karl Jaspers hat diese 
Ursprungsgeschichte des Philosophierenkönnens aufgenommen und das 
enthusiastische Staunen und den ernüchternden Zweifel als gleichgewichtigen 
Anstoß für die philosophische Neugierde gesehen.10 Man wird ergänzen dürfen, dass 
der Zweifel lebensgeschichtlich später auftritt als das Staunen und zur dominanten 
Mentalität in der ausklingenden Jugendphase wird. Somit gerade noch früh genug, 
um im Philosophieunterricht der gymnasialen Oberstufe die Altersgruppe der 17- 
bis 18- Jährigen mit ihren Fragen und Zweifeln nicht allein zu lassen. „Experience 
based approach in teaching philosophy“ hieß ein Vortragstitel Rudolf Kotniks11 über 
dieses erfahrungsgestützte Frage-, Nachfrage- und Bezweifelnsbedürfnis, das man 
auch als „adoleszentes Philosophieren“ bezeichnen kann.12 Für Karl Jaspers schließt 
sie jene „Unruhe“ ein, die das Denken in Wallung bringt: 
 
„Die Philosophie, kann man sagen, lässt keine Ruhe. In Wissenschaft, Kunst und 
Religion kann etwas wie Vollendung eintreten für das subjektive Bewusstsein, aber 
Philosophie stiftet sofort wieder die Unruhe. Es stimmt etwas nicht. Die Philosophie 
erweckt zum Ernst des Weiterfragens, des Weiterlebens, der Fragwürdigkeiten. 
Dazu verlangt die Philosophie, nicht auszuweichen, nicht eine falsche Ruhe 
vorwegzunehmen, sich keine Selbstzufriedenheit zu gestatten, sich herauszulösen 
aus allen Verschleierungen der Konvention, der Selbstverständlichkeiten, der 
Gedankenlosigkeiten. Darum ist Philosophie in der Tat nicht als Inhalt zu lehren, 
also als das Wissen, das ich als Philosophie besitze, aber doch zu lehren als durch 
Gedankenbewegungen, deren Reichtum und Tiefe aus den großen Philosophen der 
Jahrtausende unverlierbar und unersetzbar zu uns spricht.“13 
 
Sextus Empiricus, der Popularisator der pyrrhonischen Skepsis, sah einen Grund für 
dieses ruhelose „Herumspähen“, griechisch Skepsis (σκέψις), darin, dass man nicht 
gefunden zu haben glaubt, wonach man gesucht hat. Diese Vergeblichkeit hält den 
Motor der „tätigen Skepsis“ im Gang, „welche unablässig bemüht ist, sich selbst zu 
überwinden, um durch geregelte Erfahrung zu einer Art von bedingter 

 
10 Karl Jaspers: Einführung in die Philosophie, in: ders., Was ist Philosophie? Ein Lesebuch, hrsg. von Hans Saner, 
München: Piper 1976, S. 33-121, S. 39f. 
11 Rudolf Kotnik: Personal Experience in Philosophy: An Attempt of Didactic Justififcation. Vortrag beim 
slowenisch-österreichischen philosophischen Kongress in Celje/Cilli vom 19. bis 23.8.2000. 
12 Siehe Verf.: „Wissenschaftspropädeutik“ und „adoleszentes Philosophieren“ im Rückblick auf 170 Jahre 
Philosophieunterricht in Österreich, in: Zeitschrift für Didaktik der Philosophie und Ethik, Jg. 42 (Mai 2020), 104-
111. 
13 Karl Jaspers: Ist die Philosophie am Ende? In: ders., Was ist Philosophie? Ein Lesebuch, hrsg. Von Hans Saner, 
München: Piper 1976, S. 143–163, S. 157. 



212 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Zuverlässigkeit zu gelangen.“ Goethes Bemerkung aus den Maximen und Reflexionen 
eröffnete bereits jenen Problemraum des ständigen Weiterfragens, den später der 
Wissenschaftsphilosoph Karl R. Popper als „dynamische Skepsis“ bezeichnet hat.14 
Es gibt nur eine „bedingte Zuverlässigkeit“, und kein anderer Weg führt zur 
ersehnten „Wahrheit“ als ein progressus infinitus des Erkennens, bei dem stets ein Rest 
des Hinterfragenswerten bleibt und der eben dadurch den motus animi continuus in 
Gang hält.  
 
4 Indifferenz und Pessimismus  
 
Wegen seiner konstruktiv vorwärtsdrängenden Aspekte kann man wie Ulrich Beck 
den „Zweifel als Mehrwissen“ bezeichnen, überlegen dem uneinlösbaren Anspruch 
auf Gewissheit. Doch stets lauern Indifferenz und Pessimismus. Sie brachten den 
zum Katholizismus konvertierten Juden Franz Werfel dazu, Skepsis auf Sepsis zu 
reimen,15 und den weltberühmten Philanthropen Albert Schweitzer, den Zweifel 
pauschal als eine Form der Denkverkümmerung zu stigmatisieren.16 Tatsächlich 
erscheint ja der Grat des Wissens allzu schmal, wenn das einzig Sichere in dem 
Wissen gesehen wird, dass fast nichts sicher ist.17 Goethe hat in der Phase seines 
Jugendenthusiasmus Reflexion, Indifferenz und Pessimismus als ein „feiger 
Gedanken bängliches Schwanken“ gebrandmarkt genannt und Franz Kafka einem 
Schüler als süffisante Bemerkung an seinen Lehrer in den Mund gelegt hat: 
„Immerfort sprichst du vom Tod und stirbst doch nicht.“18  
 
Indes ist der Tod das Andere im Leben, und die Philosophie hat unwiderlegliche 
Gründe vorgetragen, die es nahelegen, sich von der Zuversicht abzuwenden. 
Rousseau hat die Illusion des geschichtlichen Fortschritts, Hobbes die Raubtiernatur 
des Menschen, Schopenhauer die „Nichtigkeit aller Güter“ (Schopenhauer) zu 
beweisen versucht.19 Ihre Befunde wirken auf Anhieb überzeugender als die Utopien 
des Fortschritts und des Humanismus, worunter man auch Kants idealistische 

 
14 Rolf Raming: Philosophie als kritische und skeptische Denkmethode im Spiegel bildungstheoretischer Reformen 
und gesellschaftlicher Ansprüche, in: Franz Josef Albers und Roland Simon-Schaefer (Hgg.), Philosophie konkret: 
Praktische Philosophie in der Diskussion, LIT 2009, S. 153–166. 
15 Franz Werfel: Zwischen oben und unten, Stockholm 1946, S. 29. 
16 Albert Schweitzer: Aus meinem Leben und Denken, Leipzig: Meiner 1937, S. 191. 
17 Gary Cox: Wie werde ich Philosoph oder Wie man fast sicher sein kann, dass fast nichts sicher ist, Theiss 2015.  
18 Franz Kafka: Briefe an Milena, hrsg. von Willy Haas, Frankfurt/Main 1966, S. 239. Den Begriff „Todespädagogik“ 
verwendete Hermann Burger für seinen Schulroman Schilten (1976). 
19 Meine Lehrveranstaltung am Philosophischen Institut der Karl Franzens Universität Graz mit dem Titel 
„Meditationen zu Schopenhauers „Willensmetaphysik“ (LV Nr. 501.909) intendiert, die methodische Skepsis“ zu 
verwenden, um Schopenhauers auftrumpfende Metaphysik des Willens einer kritischen Aufnahme zu würdigen. 



F. Zeder: Soll der Philosophieunterricht Zweifel fördern? 213. 
 

 

Pflichtethik zu rechnen hätte, die den Menschen zutraut, das Gute um des Guten 
willen zu tun. Die Nichtfestlegbarkeit des philosophischen Denkens nimmt sich die 
Freiheit, gegen die Evidenz des Faktischen zu argumentieren, ein Adorno verbat 
sich sogar den Protest gegen den Wunsch nach der Abschaffung des Todes und 
nannte ihn einen Defaitismus des Denkens.20 Sein großes Vorbild Hegel stellte am 
Skeptizismus seine „schlechte Unendlichkeit“ heraus, die das Wissen als solches in 
Verruf bringt,21 und zuletzt appellierte sogar der misogyne Arthur Schopenhauer an 
den Elan junger Menschen, „von Neuem hinzutreten vor die uralte Sphinx, mit 
einem abermaligen Versuch, ihr ewiges Räthsel zu lösen“.22  
 
Daher sind „Zweifelsorgien der bloßen Skepsis“ (Odo Marquard) ein NoGo. Ein 
dubitatio est desperatio ließe außer Acht, „dass nach skeptischer Lage der Dinge, in der 
vieles unentscheidbar ist, genug Chancen bleiben, um sich dem Leben mit 
Zuversicht zuzuwenden“.23 Die Garantie hierfür ist jedoch nicht das dogmatische 
Denken, das auf die Vielfalt von Meinungen, Überzeugungen, Annahmen, 
Vermutungen, Bewertungen, Korrekturen verzichtet. Nur wo behauptet und 
widerlegt, eingeräumt und abgestritten, zu bedenken gegeben und kategorisch 
ausgeschlossen wird, lassen sich bleibende, aus der „Skepsis“ entsprungene 
Erfahrungen machen, sodass geradezu die Skepsis, die ja übersetzt „das genaue 
Hinsehn“ heißt, zur gefestigten Urteilsbildung und zu einem lebendigen 
Philosophieren beiträgt.  
 
„Philosophiren“, sagte Novalis, „ist dephlegmatisiren, vivificieren“.24 Eine große 
Verantwortung für dieses „vivifizierende“ Moment hat der Philosophielehrer. Er 
soll „Wegweiser“ sein in dem metaphorischen Sinn, in dem Schopenhauer im § 68 
seiner Welt als Wille und Vorstellung den Zeiger des richtigen Weges nicht dazu 
verpflichtet hat, den Weg, den er weist, auch selber zu gehen. Das heißt, dass für die 
Philosophielehrerinnen und Philosophielehrer die Rolle des Eklektikers vorgesehen, 
der imstande ist, jeweils eine philosophische Lehrmeinung mit anschaulicher 
Überzeugungskraft zu demonstrieren. Auch wenn sie/er selbst Präferenzen hat, für 

 
20 Ernst Bloch: Etwas fehlt … Über die Widersprüche der utopischen Sehnsucht. Ein Gespräch mit Theodor W. 
Adorno, in: Gespräche mit Ernst Bloch, hrsg. von R. Traub und H. Wieser, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1980, S. 
58–77, S. 66. 
21 Zit. nach Adorno: Drei Studien zu Hegel, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1969, S. 39 (Hegel: Enzyklopädie, S. 
XXXIX). 
22 Arthur Schopenhauer: Parerga und Paralipomena, Bd. 1, Frankfurt/Main: Insel, S. 203. 
23 Verf.: Skeptische Philosophiedidaktik. Über Begriffe, Probleme und Themen des Philosophieunterrichts, 
Unveröffentlichte Habilitationsschrift, Graz 2008, S. 136. 
24 Novalis Schriften, hrsg. von Ludwig Tieck und Fr. Schlegel, Berlin: G. Reimer 1826, Zweiter Theil, S. 86. 



214 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

den philosophischen „Idealismus“, für den „Marxismus“, für Karl R. Popper usw., 
verhält sie/er sich als eine Art „skeptisches“ Medium neutral25 und öffnet den 
Schülerinnen und Schülern eben dadurch einen Raum zur autonomen Wahl. Heute 
Kants deontologische Gesinnungsethik, morgen Peter Singers utilitaristische 
Überlegungen zur „praktischen Ethik“. Danach möge jeder selbst ein Votum 
abgeben für oder gegen das Verbot der passiven Sterbehilfe. 
 
„Was Philosophinnen und Philosophen wissen und was man von ihnen lernen 
kann“.26 Unter diesem Titel veröffentlichte Herbert Schnädelbach ein Kompendium 
des Wissenswerten, das sich aus dem Studium der Philosophie gewinnen lässt. Vieles 
davon ist kongruent mit dem gesetzlichen Auftrag der Schule, aus jungen Menschen 
urteilsbefähigte Mitglieder der Gesellschaft heranzubilden, die in Freiheits- und 
Friedensliebe ein Leben nach den Werten der Humanität, Solidarität, Offenheit und 
Toleranz führen.27 Von den genannten kodifizierten Grundwerten profitiert der 
Begriff der Toleranz sogar unmittelbar vom Ungewissheitsmoment des Zweifels 
und Selbstzweifels.28 Aber im Denkraum einer universellen Skepsis sind auch „die 
Werte“ nicht sakrosankt, der Zweifel mit Unsicherheit, Beliebigkeit, Misstrauen, 
Pessimismus und dem klassischen emotiven Ziel skeptischen Denkens verbunden, 
das in der individuellen Abgeklärtheit und objektiven Gemütsruhe (Ataraxie, 
άταραξία) besteht. Da jungen Menschen die Skepsis der konservativen Beharrung, 
die es sich im Status quo bequem macht, widerstreben, kommt für sie nur die kritisch 
hinterfragende Zweifelshaltung in Frage. In seinem als Fragment hinterlassenen 
Buch über den großen Renaissancegelehrten und Skeptiker Michel de Montaigne hat 
Stefan Zweig treffend über diese jugendliche Skepsisresistenz gesagt: 
 
„Es liegt im Wesen der Jugend, daß sie nicht zu Milde, zu Skepsis beraten zu sein 
wünscht. (…) Und selbst der radikalste, der absurdeste Wahn wird ihr, sofern er nur 
befeuert, wichtiger sein als die erhabenste Wahrheit, die ihre Willenskraft 
schwächt.“29  

 
25 Die überzeugende Demonstration dieser Lehrmethode konnte ich an meinem Doktorvater, Univ.Prof. Dr. 
Johann Götschl (Graz), beobachten, der in seinen weit überbuchten und übervollen Vorlesungen auch durch eine 
strikte philosophische Neutralität überzeugte. 
26 Herbert Schnädelbach: Was Philosophen wissen und was man von ihnen lernen kann, München: Beck 2013. 
27 Vgl. Art. 14 des Bundesverfassungsgesetzes, Abs. 5a. 
28 Verf.: Skeptische Toleranz und personale Kompetenz. Zu den Voraussetzungs- und Einstellungsproblemen eines 
philosophisch orientierten Ethikunterrichts, in: Mensch sein – Fundament, Imperativ oder Floskel. Beiträge zum 
10. Internationalen Kongress der Österreichischen Gesellschaft für Philosophie in Innsbruck, innsbruck university 
press 2017, S. 723–730. 
29 Stefan Zweig: Montaigne, hrsg. von Knut Beck, Frankfurt/Main: S. Fischer: S. 6 f. 



F. Zeder: Soll der Philosophieunterricht Zweifel fördern? 215. 
 

 

5 Fazit 
 
Aus den genannten Gründen sollte ersichtlich geworden sein, dass der 
Philosophieunterricht kein Labor für einen konsequenten Skeptizismus sein kann. 
Eine pädagogisch verantwortete Skepsis äußert sich vielmehr als verstandeshelle 
Wachsamkeit, die aus der strukturellen Unentscheidbarkeit eines aporetischen 
Denkens (άπορϖν) keine nihilistischen Schlussfolgerungen zieht. Modellhaft bleibt 
Descartes‘ sum cogitans, mit dem er sich des radikalen Zweifels entledigt hat. Im 4. 
Abschnitt des Discours und im § 7 der Principiae formulierte er diesen Grundsatz des 
methodischen Zweifels, der sich die Aufgabe vorgesetzt hat, nichts ungeprüft zu 
übernehmen, was nicht durch die eigene Reflexion als richtig erweisbar wäre. 
Descartes fand in der Erkenntnis, „daß alles sich im Für und Wider bestreiten 
lasse“,30 den archimedischen Punkt eines Unbezweifelbaren, das fundamentum 
inconcussum. Ebenso hat Immanuel Kant an einer Stelle seiner Grundlegung zur 
Metaphysik der Sitten zum vermeintlich Eindeutigen grundlegender 
Wertentscheidungen wie Gesundheit, Reichtum oder ein langes Leben: 
 
„Will er Reichtum, wieviel Sorge, Neid und Nachstellung könnte er sich dadurch 
nicht auf den Hals ziehen! Will er viel Erkenntnis und Einsicht, vielleicht könnte das 
ein nur desto schärferes Auge werden, um die Übel, die sich für ihn jetzt noch 
verbergen und doch nicht vermieden werden können, nur um desto schrecklicher 
zu zeigen oder seinen Begierden, die ihm schon genug zu schaffen machen, noch 
mehr Bedürfnisse aufzubürden. Will er ein langes Leben, wer steht ihm dafür, daß 
es nicht ein langes Elend sein würde? Will er wenigstens Gesundheit, wo oft hat 
noch Ungemächlichkeit des Körpers von Ausschweifung abgehalten, darein 
unbeschränkte Gesundheit würde haben fallen lassen usw.“31 
 
Aufgrund fehlender „Allwissenheit“ sind sämtliche Dinge des Lebens, so muss man 
sich Kants „usw.“ deuten, mit einer Unsicherheit behaftet, die auch der Kern von 
Descartes‘ Überlegungen ist. Man muss die Dinge von allen Seiten betrachten und 
darf sich nicht von den Alltagsüberzeugungen korrumpieren lassen. Denken heißt 
einsehen, dass jedes Ding mindestens zwei Seiten hat.32 Die Zahl „Zwei“ in dem 
Wort „Zweifel“ gibt einen Hinweis auf diese perspektivische Ambiguität. Sie hat 

 
30 René Descartes: Meditationen über die Erste Philosophie, Stuttgart: Reclam 1980, S. 25. 
31 Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV; 418. 
32 Vgl. Oliver Schlick: Miranda lux. Denken heißt zweifeln oder warum jedes Ding zwei Seiten hat, Wien: 
Ueberreuter 2016.  



216 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

sich heute, über zweihundert Jahre nach Kants Grundlegungsschrift, durch die 
Diversität der objektiv wissenschaftlichen, ethisch normativen und ästhetisch 
verbindlichen Geltungsansprüche um ein Vielfaches vermehrt. Beinahe jede 
Unternehmung hat mit Nachteilen, oft noch ungekannter Art, zu rechnen: Es gibt 
einen unleugbaren Trend zur Globalisierung? Ja, aber es gibt auch einen zur 
Regionalisierung. Die Digitalisierung schreitet rasch voran? Ja, aber sie begünstigt 
gleichzeitig Tendenzen der Rückkehr zu „Offline“-Erfahrungen. Die 
Individualisierung ist nicht mehr aufzuhalten? Ja, aber die Einsamkeit des modernen 
Menschen flüchtet sich in Formen kollektiven Miteinanderseins. Situativ können 
sich Tugenden zu Untugenden wandeln,33 Vor- zu Nachteilen werden, etwa wenn 
das Sorgfältige ins Pedantische kippt, die Gerechtigkeit sich als „grausam“ erweist, 
das Intelligente einschüchternd wirkt. So wie es Kant am „Reichtum“ 
vordemonstriert hat,34 kann sogar die „Himmelsmacht“ der Liebe zu einer Quelle 
der größten Enttäuschung werden.  
 
Gemäß diesem cartesischen Prinzip, wonach alles „sich im Für und Wider bestreiten 
lasse“, ist dem Philosophieunterricht ein vorzügliches methodisches Instrument an 
die Hand gegeben, um die Argumentationskompetenz der Schülerinnen und Schuler 
und dadurch die Problemstellungen zu vertiefen. Dies soll durch einen Essay-
Workshop illustriert werden, der im November 2020 online in der Modellschule 
Graz als Vorbereitung für eine mögliche Teilnahme an der steirischen IPO 
(Internationale Philosophie Olympiade) abgehalten wurde.35  
 
6 Unterrichtspraktischer Appendix: Essay-Workshop und Jonas-
 Projekt 
 
A. Der Essay-Workshop  
 
Statt auf formale Gestaltungsprobleme eines „Essays“ hinzuweisen, die oft durch 
Schreibanleitungen eher kreativitätsbehindernd sind, bekam eine klassen- und 
jahrgangsübergreifende Philosophie-Lerngruppe, die sich unter Bedingungen des 
„Homelearnings“ gebildet hatte, die Aufgabe, zu kurzen, sentenziösen 

 
33 Vgl. Martin Seel: 111 Tugenden, 111 Laster, Frankfurt/Main: Fischer Taschenbuch 2012.  
34 Immanuel Kant: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, IV; 418. 
35 Modellschule Graz, 10., 11., 17. und 24. 11. 2020, 18 Teilnehmer*innen und Teilnehmer aus den 6. bis 8. Klassen 
(10. – 12. Jahrgangsstufe). Ich danke dem betreuenden Lehrer Georg Grossegger, dass er mich als externen 
Philosophiedozenten in seine Lerngruppe geholt hat. 



F. Zeder: Soll der Philosophieunterricht Zweifel fördern? 217. 
 

 

philosophischen Zitaten ihre Ablehnung oder Zustimmung mit den Ampelfarben 
rot (dunkelrot), gelb oder grün (dunkelgrün) auszudrücken. Die fünfstufige 
Bewertungsskala wurde gewählt, um einen durchschnittlichen 
„Meinungskoeffizienten“ zu ermitteln (1 = völlige Ablehnung bis 5 = völlige 
Zustimmung), zusätzlich wurde zu den 18 Schülerinnen und Schüler eine 
Vergleichsgruppe von 14 Studentinnen und Studenten hinzugenommen. Beim 
nachfolgenden Schopenhauer-Zitat, das hier als Beispiel gewählt wird, ergab sich in 
beiden Gruppen eine relativ breite Streuung im Zustimmungs-
Ablehnungsspektrum. Quot capita, tot sententiae. 
 
Es gibt wenige Dinge, welche so sicher die Leute in gute Laune versetzen, wie wenn man ihnen ein 
beträchtliches Unglück, davon man kürzlich getroffen worden, erzählt oder auch irgendeine 
persönliche Schwäche ihnen unverhohlen offenbart. (Arthur Schopenhauer: Aphorismen zur 
Lebensweisheit, Kap. 5) 
 
Zustimmungs- Ablehnungsscore: 
 
1 1:1 (1 Schülerin und Schüler bzw. 1 Studentin und Student lehnten die 

Behauptung strikt ab) 
2 9:3 
3 6:4 
4 2:2 
5 0:4 (Keine Schülerinnen und Schüler, aber 4 Studentinnen und Studenten 

stimmten völlig zu) 
 
Aus dem gemittelten Meinungskoeffizienten m=2,78 für die Schülerinnen und 
Schüler und m=3,36 für die Studentinnen und Studenten lässt sich herauslesen, dass 
die von Schopenhauer unterstellte menschliche Schwäche der „Schadenfreude“, aus 
dem Unglück anderer für sich selbst Befriedigung zu ziehen, offenbar mit den 
Lebensjahren zunimmt. In der Diskussion selbst, die das eigentliche Ziel des 
Workshops war, wurde zuerst „dunkelrot“ mit „dunkelgrün“ konfrontiert, sodann 
„rot“ mit „grün“. An die Diskutanten erging die Aufforderung, jeweils die eigene 
Wahl zu begründen. Innerhalb dieser spannungsreichen eristischen Situation 
fächerte sich rasch ein komplex differenziertes Meinungsspektrum auf, das auf die 
Diskussion belebend wirkte und die zu Hause verfassten Essays gewichtiger machte.  
 



218 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Beim IPO-Bewerb selbst reizte vor allem Hannah Arendts Imperativ „Niemand hat 
das Recht zu gehorchen“ zum Widerspruch. Das Verbot, sich Befehlen zu 
unterwerfen, wurde zumeist als Provokation aufgefasst. „Gehorchen ist oft lästig“, 
konzedierte ein Schreiber, merkte jedoch sofort an, „dass es gute Gründe gibt, das 
Gehorchen auch als Privileg zu empfinden.“ Über die Replik hinausgehend, dass die 
Dinge oft nur unter einer straffen Befehlsgewalt bewältigt werden können, wird der 
sonst zumeist übel bewertete Gehorsam auf seine konstruktiven Momente 
abgesucht und von manchen mit Eigenschaften ausgestattet, die sich der Ansicht 
des römischen Kirchenlehrers Augustinus annähern, der gesagt hat: „Der Gehorsam 
ist ein erhabener Vorzug, dessen nur die vernünftige Kreatur fähig ist.“ In jedem 
Fall ist das Einnehmen eines solchen Standpunkts einer skeptischen Beweglichkeit 
des Denkens zu verdanken, die sich auf diese Weise gegenüber dogmatisch-
ideologischen Verhärtungen immunisiert und dadurch aufs Beste das Lernziel eines 
rationalen und möglichst offenen Philosophieunterrichts erfüllt. 
 
B. Das Jonas-Projekt 
 
Descartes hat sich nach eigener Aussage das Recht herausgenommen, „einmal im 
Leben“ der geistigen Wollust des beständig nachgrabenden Zweifels zu frönen. 
Alles, was bezweifelbar ist, hat er dem Trügerischen und Falschen gleichgestellt und 
mit diesem Gedankenexperiment fundamentale Evidenzen methodisch in Frage 
gestellt. Sich dieser Vorgangsweise e contrario bedienend, unternahm es der 
Verantwortungsethiker Hans Jonas (1903-1993), das noch ungewisse Totalnegative 
der Zukunft als etwas Sicheres zu hypostasieren, um daraus eine nachhaltige 
ökologischen Politik abzuleiten. Sein 1979 erschienenes Buch Prinzip Verantwortung 
geht von der Prämisse aus, jeden Ansatz der Zuversicht einem worst case-Szenario zu 
opfern, um dadurch die Chance zu erhöhen, dieser fatalen Entwicklung noch im 
letzten Augenblick und mit allen Mitteln entgegenzutreten. Nur aus dem zutiefst 
skeptischen Befund des sicheren Eintretens der schlimmstdenkbaren Zukunft ließe 
sich, Jonas zufolge, über „eine Heuristik der Furcht“ eine rigorose Ethik des 
Überlebens gewinnen, die imstande wäre, das rettende Handeln zu bewirken.36  
 
Der zentrale Gedankengang von Hans Jonas kehrt somit die Überlegungen 
Descartes‘ um, wonach das Bezweifelbare das Unwahre sei. Jetzt wird im Gegenteil 
das Unsichere und erst nur als möglich Gedachte kontrafaktisch als das Gewisse 

 
36 Hans Jonas: Das Prinzip Verantwortung, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989, S. 64ff. 



F. Zeder: Soll der Philosophieunterricht Zweifel fördern? 219. 
 

 

angesehen, damit die dadurch erzeugte Furcht das notwendige Handeln auf die Bahn 
bringt.37 Dabei wird, ähnlich der Pascalschen Wette, das Unendliche, d. i. die 
Existenz einer als unendlich gedachten Zukunft in die Verlustrechnung einbezogen, 
sodass im Vergleich dazu alle Endlichkeitskalküle an Gewicht verlieren. Der Zweifel 
steht jetzt für eine Haltung der Demut vor dem unbeeinflussbaren Kontingenten, 
und auch wegen des Umstands, dass das Fällige und Erwartete sich nicht häufiger 
ereignet als das Unerwartete und Zufällige, gilt es der Spur des Zweifels zu folgen. 
Nichts ist mehr undenkbar in der Freiheit des Denkens, nichts ist in Stein gemeißelt, 
was die Zukunft betrifft. Im unablässigen „spekulativen Interesse an der Welt“ hält 
sich der Zweifel jede nur denkbare Option offen. 
 
Diese Gedanken nahm eine Diplomandin der Karl-Franzens-Universität Graz in 
ihre Abschlussarbeit hinein, um dem von niederdrückenden empirischen Befunden 
angestoßenen Engagement der Friday for Future-Bewegung einen philosophischen 
Überbau zu geben. Zusätzlich und um weitere Erfahrungen im Umfeld eines realen 
Schulgeschehens zu sammeln, konfrontierte sie ihr Konzept mit dem ökologischen 
Jahresprojekt der betreffenden Grazer „Modellschule“ und erhoffte sich davon auch 
eine Erweiterung des Argumentationsraums für die in der Schule angestoßenen 
Projekte zur Treibgasreduktion.38 Es sollten gewissermaßen, indem den 
Projektaktivitäten ein abstraktes, aber zwingendes philosophisches 
Handlungsprinzip aufgepfropft wurde, die Baumsetzlinge unter der Sonne einer 
höheren Verantwortungsvernunft erblühen. In einem durch Fragebögen gecheckten 
Feedback erklärten die Schülerinnen und Schüler, von der Verantwortungsethik des 
Hans Jonas durchaus wichtige Gedankenanstöße erhalten zu haben, sodass sich auch 
die didaktische Zielsetzung erfüllte, das philosophische, i. e. skeptische Denken als 
einen wichtigen Beitrag zur heutigen Allgemeinbildung abseits der modischen 
Schiene von Digitalisierung und Kompetenzorientierung ins Spiel zu bringen.  
 
„Wir brauchen für eine Welt, in der es Computer gibt,“ so verlangte es bereits lange 
vor dem „digitalen Zeitalter“ der Spürsinn eines namhaften Pädagogen, „vor allem 
etwas, was wir an den Computern gerade nicht lernen können – das offene, 
dialogische, zweifelnde, entwerfende, bewertende, philosophische Denken.“39 Noch 

 
37 Ebd, S. 80f. 
38 Doris Schmaranzer: „How dare you?“ Zur Aktualität von Hans Jonas‘ Prinzip Verantwortung am Beispiel des 
Klimaschutz-Projekts der Modellschule Graz und der Fridays for Future-Bewegung“, Diplomarbeit am Institut für 
Philosophie der Karl Franzens Universität Graz 2021, S. 66ff. 
39 Hartmut von Hentig: Der technischen Zivilisation gewachsen bleiben, Weinheim: Beltz 2002, S. 73. 



220 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

allgemeiner drückt diese Forderung Bertrand Russell aus, wenn er, was man von 
einem Mathematiker und Logiker nicht erwarten würde, den eigentlichen 
Wesenskern der Philosophie im Nichteindeutigen erblickt. 
 
Wie man ohne Gewissheit und doch auch ohne durch Unschlüssigkeit gelähmt zu 
werden, leben kann, das zu lehren, ist vielleicht das Wichtigste, was die Philosophie 
heutzutage noch für diejenigen tun kann, die sich mit ihr beschäftigen.40 
 
 

 
40 Bertrand Russell: Philosophie des Abendlandes, Zürich: Europa 1950. S. 12. 



 

 

 
 

SOKRATSKA METODA, NASILJE 

SPRAŠEVANJA IN SPOZNAVANJE 

SAMEGA SEBE PRI POUKU 

FILOZOFIJE 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.13 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 

MARJAN ŠIMENC1, 2 
1 Univerza v Ljubljani, Pedagoška fakulteta, Ljubljana, Slovenija 
marjan.simenc@pef.uni-lj.si 
2 Pedagoški inštitut v Ljubljani, Ljubljana, Slovenija 
marjan.simenc@pef.uni-lj.si 
 
Rudi Kotnik v svojem delu v ospredje pouka filozofije postavi 
samospoznanje dijakov in didaktiko filozofije povezuje z gestalt 
terapijo. V članku obravnavamo vprašanje, ali sokratska metoda 
ponuja možnost za vključitev spoznavanja samega sebe v pouk 
filozofije. Pri tem sledimo Kotnikovemu zgledu in se pri analizi 
rabe sokratske metode pri pouku filozofije opiramo na njeno rabo 
v kognitivni terapiji. Ta navezava odpira celo vrsto poudarkov. 
Izkaže se, da lahko sokratsko spraševanje deluje nasilno in vzbuja 
odpor učencev. Če pa je metoda uporabljena v okviru 
pedagoškega odnosa, ki temelji na sprejemanju učencev, lahko 
pomaga učencem raziskovati njihovo izkustvo in prispeva k 
samospoznanju. 

Ključne besede:  
didaktika filozofije, 
sokratska metoda,   

terapija, 
 samospoznanje,  

nasilje 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.13 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

SOCRATIC METHOD,  
THE VIOLENCE OF QUESTIONING 

AND SELF-KNOWLEDGE IN 

TEACHING PHILOSOPHY 
   

 MARJAN ŠIMENC1, 2 
 1 University of Ljubljana, Faculty of Education, Ljubljana, Slovenia 

marjan.simenc@pef.uni-lj.si 
2 Institute of Education, Ljubljana, Slovenia 

marjan.simenc@pef.uni-lj.si 
  

Keywords: 
didactics of philosophy, 
Socratic method,  
therapy,  
self-knowledge,  
violence 

 In his work, Rudi Kotnik focuses on the self-knowledge of 
students and connects the didactics of philosophy with Gestalt 
therapy. In this paper, we discuss the question of whether the 
Socratic method offers the possibility of including self-knowledge 
in the teaching of philosophy. In doing so, we follow Kotnik's 
example and, in analyzing the use of the Socratic method in the 
teaching of philosophy, rely on its use in cognitive therapy. This 
connection opens up a whole range of insights. It turns out that 
Socratic questioning can act violently and arouse student 
resistance. However, if the method is used within a pedagogical 
relationship based on student acceptance, it can help students 
explore their experience and contribute to self-awareness. 

 
 



M. Šimenc: Sokratska metoda, nasilje spraševanja in spoznavanje samega sebe pri  
pouku filozofije 223. 

 

 

1 Uvod 
 
Raziskovalni interesi Rudija Kotnika1 segajo na tri področja: edukacija, filozofija, 
terapija. Edukacija in filozofija sta zaznamovali njegovo prvo obdobje, obdobje 
poučevanja filozofije v gimnaziji, najprej v slovenskem programu, potem tudi v 
programu mednarodne mature. V drugem obdobju je prevladovalo ukvarjanje s 
teorijo te prakse, se pravi z didaktiko filozofije (Kotnik, 1996a, 2003). V tretjem 
obdobju se je temu pridružila tretja tematika in ukvarjanje s prakso gestalt terapije. 
Povezava teh treh tem je za slovenski prostor nenavadna, vendar se ujema z 
nekaterimi premiki v prostoru filozofije. Zanje je najbolj značilno delo Pierra Hadota 
in njegovo dokazovanje, da antična filozofija ni bila samo teoretski diskurz, temveč 
tudi način življenja (Hadot, 2012). Martha Nussbaum (1994) helenistične etike 
povezuje s terapijo želje in tudi nekateri sodobni filozofi filozofijo navezujejo na 
terapijo, najbolj odmevno Ludwig Wittgenstein (Šimenc, 2014).  
 
Na področju didaktike filozofije Rudija Kotnika že od prvih objav2 zanima osebna 
izkušnja učencev. Pri tem izhaja iz pričakovanj dijakinj in dijakov, da bodo pri 
filozofiji razmišljali o svojem življenju: 
 
»Če je šlo Sokratu za objektivno vednost, ki teži k univerzalnosti, kako je mogoča 
vednost o SEBI, ki je po svojem bistvu individualna in subjektivna? Ne glede na 
Sokratove namere se v zgodovini filozofije kaže očitna težnja k objektivnosti in 
univerzalnosti, ki želi preseči subjektivnost… Ker sama filozofija in njena didaktika 
ne ponujata orodja za izkustveno, doživljajsko dimenzijo, jo je treba najti drugje. 
Spoznavanje samega sebe je hkrati domena psihologije in psihoterapije, kjer pa je 
poudarjena predvsem izkustvena plat. Zato se raziskovanje presega med območjem 
filozofije, psihologije in psihoterapije kaže kot raziskovanje možnosti za orodje, ki 
bi ga ponudila psihoterapija. Kot posebej primerna se kaže Gestalt terapija, in sicer 
zaradi poudarjanja holizma in doživljanja.« (Kotnik, 2003, 8) 
 
Da bi v poučevanju filozofije poudaril izkustveno razsežnost, se Kotnik obrne po 
pomoč h gestalt terapiji. V svojem prispevku bom sledil njegovemu zgledu. Zanimala 
me bo raba sokratske metode pri pouku filozofije, se pravi pot, ki jo Kotnik omeni, 

 
1 Rudi Kotnik je bil najprej moj gimnazijski učitelj, nato sodelavec, potem pa kolega in prijatelj. Ta članek je 
nadaljevanje sodelovanja, pa tudi diskusij, srečevanj in razhajanj, ki sedaj potekajo že več kot štiri desetletja. 
2 Naslov njegovega prvega objavljenega članka je bil »Personal Experience in Philosophy Class« (Kotnik, 1995). 



224 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

a je ne ubere, ker naj bi se nanašala bolj na obče spoznanje, ne pa na spoznavanje 
sebe. Poskusil bom preveriti, ali morda tudi ta pot ponuja možnost za vključitev 
spoznavanja samega sebe v pouk filozofije. Pri tem si bom pomagal z izkušnjami pri 
uporabi sokratske metode v psihoterapiji. Sokratska metoda izvira na področju 
filozofije, tako ne gre za tematiko, ki je filozofiji zunanja. Psihoterapija si jo je 
»sposodila« iz filozofije, vendar je na področju psihoterapije zaživela in se razvijala. 
Zanimivo bi bilo torej videti, ali se od izkušenj s sokratsko metodo na področju 
psihoterapije lahko kaj naučimo za pouk filozofije, predvsem glede tega, ali ima 
sokratska metoda potencial, da prispeva k »spoznavanje sebe«.  
 
Oprli se bomo na delo Jamesa C. Overholserja, ki je o rabi sokratske metode na 
področju psihoterapije napisal vrsto člankov in leta 2018 tudi monografijo (naj 
opozorim, da pri Overholserju ne gre za gestalt, temveč za kognitivno terapijo). 
Overholser razlikuje tri elemente sokratske metode: sistematično spraševanje, 
induktivno sklepanje, univerzalne definicije. Taki so tudi naslovi prvih treh v seriji 
člankov, posvečenih sokratski metodi. K temu doda še četrti, peti in šesti element: 
Zanikanje vednosti, Samoizboljšanje in Razvijanje vrline v vsakdanjem življenju, kar so naslovi 
zadnjih treh člankov serije. Pri branju Overholserjevega dela v ospredju ne bo 
predstavitev posameznih elementov sokratske metode, temveč se bomo ustavili 
predvsem na mestih, kjer se v razlagi rabe sokratske metode v psihoterapiji pokažejo 
možne navezave na njeno rabo pri pouku filozofije.  
 
2 Priznanje nevednosti in nasilnost vprašanj 
 
V uvodu v prvi članek, posvečen sokratski metodi, ki ima naslov »Sistematično 
spraševanje«, Overholser sokratsko metodo opredeli kot tehniko, ki jo kot orodje 
uporabljajo v različnih oblikah psihoterapije, prevladujoča pa je v pristopih, ki v 
ospredje postavljajo kognitivni vidik (Overholser, 1993a, 67). Kot primer 
uporabnosti sokratske metode navede, da se ponavljajoče spraševanje uporablja, da 
bi se kliente »prisililo, da priznajo, da ne vedo« (ibid.). V terapiji je to prvi korak v procesu 
racionalnega preverjanja klientovih prepričanj, ki vodi k identifikaciji »iracionalnih« 
prepričanj in v naslednjem koraku k terapiji kot rabi razuma, ki popravi neprimerna 
prepričanja. 
 
 



M. Šimenc: Sokratska metoda, nasilje spraševanja in spoznavanje samega sebe pri  
pouku filozofije 225. 

 

 

Običajno se poudarja, da lahko z vprašanji vplivamo na učence in spodbujamo 
določen tip mišljenja. Namesto da učencem vsiljujemo abstraktne teorije, jim z 
vprašanji pomagamo, da jih sami odkrivajo. Pri tem ustvarjamo spodbudno okolje 
in učencem pomagamo, da premislijo, kako sami vidijo in razumejo stvari. Tako se  
lahko vprašanja zdijo kot pedagoška čarobna paličica: ne dogmatsko vsiljevanje 
vednosti, temveč spodbujanje svobodnega raziskovanja učencev.  
 
Opozorilo na moment prisile je pomembno za šolsko rabo sokratskega spraševanja. 
Če z vprašanji učence prisilimo, da priznajo svojo nevednost, to pomeni, da je s spraševanjem 
povezano nasilje. Spraševanje, naj se zdi še tako nedolžno (»Saj samo vprašam!«), 
lahko deluje nasilno. Iz tega lahko sklepamo, da se kot odgovor na nasilje spraševanja 
lahko vzbudi odpor, ki zaustavi spraševanje ter z njim povezan proces mišljenja. Tako 
se zastavi vprašanje o samem vpraševanju: kako spraševati, da ne bo prišlo do nasilja? 
To vprašanje je etično vprašanje, v kolikor je nasilje nad učenci samo na sebi slabo. 
Lahko pa se besedo nasilje uporablja metaforično. Morda gre zgolj za spraševanje, 
ki potisne učence s področja lagodja. V tem smislu je vprašanje pragmatično: kako 
spraševati, da odpor učencev do »nasilja« spraševanja ne bo oviral pouka?  
 
Naj opozorimo, da so nekatere rabe spraševanja pri pouku brez dvoma 
problematične. Najbolj očiten primer bi bil učitelj, ki bi učence spraševal stvari, ki so 
zasebne narave. Če bi učenec na njegova vprašanja odgovoril, bi drugim razkril vsebine, 
ki so njegova zasebna stvar. Zato je tako spraševanje etično sporno. Spraševanje je 
lahko etično sporno tudi, če učenec v odgovorih razkriva svojo zasebnost, ne da bi 
ga učitelj o njej spraševal. V tem primeru je dolžnost učitelja, da učenca opozori, da 
mu pri pouku ni treba razkrivati stvari zasebne narave. Opozorilo je potrebno, da ne 
bi učenec zaradi učiteljeve avtoritete mislil, da to mora storiti. V tem primeru je 
nasilje povezano s temo spraševanja. 
 
Lahko pa spraševanje ni sporno zaradi vsebine, po kateri sprašuje (ali pa zaradi 
vsebine, ki se pojavi v odgovorih učencev), temveč zaradi načina spraševanja: če 
učitelj »vrta« v učenca, ki je v zadregi, pa učitelj tega ne zna videti in vztraja in vztraja. 
Učenca, ki je »zablokiral«, z nadaljnjimi vprašanji ne spodbujamo k razmisleku. Če 
učitelj ne prepozna, da vprašanje učenca spravlja v stisko, se lahko spraševanje 
spremeni v zasliševanje, učitelj v očeh učenca postane nasilnež, učilnica pa mučilnica. 
 



226 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Spraševanje je lahko nasilno tudi zaradi vzdušja, ki ga ustvari v razredu. Mnogi starejši 
se spomnijo časov, ko je bilo učiteljevo spraševanje orodje nadzora v razredu. Učitelj 
je vprašanja uporabljal za ustvarjanje odnosa nadrejenosti in podrejenosti, 
spraševanje je bilo orodje za zagotavljanje discipline in vzpostavljanje učiteljeve 
dominacije v razredu. Učitelj lahko vprašanja uporablja na ta način, ker ga moti 
negativen odnos učencev do filozofije, pa jim hoče z vprašanji zbiti njihovo 
domišljavost. A tudi taka »obrambna« raba vprašanj je v razredu neprimerna. 
 
Res pa je, da je ločnica med »dobro« in »slabo« rabo vprašanj lahko zabrisana. Učitelj 
v razredu »sprašuje«, ko preverja in ocenjuje znanje, ki bi ga učenci morali usvojiti, 
tako da ne gre za tematiko zasebne narave. Učenec, ki ne ve, se lahko počuti 
osramočenega, ker je bila njegova nevednost razkrita pred razredom, ne da bi bila to 
učiteljeva namera in ne da bi ga sošolci zaradi nevednosti zbadali. 
 
Do razkritja nevednosti lahko pride tudi pri običajnem dialogu v razredu. Učenci 
lahko to razkritje doživljajo kot frustracijo. Vendar lahko frustracija vodi do 
motivacije za učenje. Kritično preizpraševanje lastnih prepričanj je lahko zelo 
zahtevno, tako da miselno delo, ki ga zahteva odgovarjanje na vprašanja, ni razlog 
za ugovor spraševanju. Ko sogovornik v sokratskem dialogu zgubi tla pod nogami 
in zaide v slepo ulico, nad tem ni navdušen, a tovrstna ne-navdušenost učencev ne 
priča o slabem poučevanju.  
 
Kako torej preprečiti nasilnost vprašanj? Overholser sicer obravnava terapevtsko 
situacijo, v kateri je klient en sam, tako da je poskrbljeno za zaupnost povedanega, 
pa vendar opozarja na zastranitve sokratskega spraševanja in na načine, kako se temu 
izogniti. Središčno vlogo pri tem ima po Overholserju terapevtski odnos. Sestavni del 
vsakega posega terapevta je ohranjanje terapevtskega odnosa. Njegov pomembni del 
je dejanska in metodična nevednost terapevta:3 terapevt ne ve, kako čuti klient, niti 
ne, kaj hoče, niti ne, kaj vse doživlja. Klient pa je po drugi strani ekspert za samega sebe: 
klient ve, kako se počuti, kaj doživlja, kako interpretira stvari. To trditev je treba 
dopolniti: klient to lahko izve, ni pa nujno, da tudi že ve. Bistvo terapije je prav v 
tem, da se klient s pomočjo terapevta zave vsega tega. In ena ključnih rab sokratskih 

 
3 Overholser (1995) obravnava priznanje nevednosti na strani klienta in na strani terapevta. Terapevtska nevednost 
ima v njegovi analizi tri komponente: intelektualno skromnost, pristno željo učiti se in sodelovalni empirizem. 



M. Šimenc: Sokratska metoda, nasilje spraševanja in spoznavanje samega sebe pri  
pouku filozofije 227. 

 

 

vprašanj je pri vzpostavitvi strukture, ki bo klientu omogočila, da bo bolje spoznal 
svoja prepričanja, doživljanja in ravnanja.  
 
Tako da terapija ni direktivna: terapevt ne pove klientu, kaj je njegov problem in 
kako naj ga reši, temveč je treba terapevtski proces zasnovati kot soiskanje. To pa je 
mogoče samo, če se vzpostavi zaupanje med klientom in terapevtom. Pomemben 
element zaupanja je, da klient verjame, da ga terapevt posluša in sliši. Ko se vzpostavi 
ta temeljna vez, lahko vprašanja v terapiji opravijo svojo nalogo. Terapevt je vodič, 
olajševalec, je pa tudi tvorec strukture, ki klientu pomaga pri raziskovanju samega 
sebe. Terapijo bi lahko primerjali s sestavljanko, ki jo mora klient sestaviti, kjer 
terapevt z vprašanji podaja delčke, s katerimi klient sestavi sliko (Overholser, 1993a, 
72). 
 
Če to prenesemo na poučevanje filozofije, dobimo navodilo za izogibanje nasilju pri 
pouku filozofije. Prvi korak je vzpostavitev pedagoškega odnosa med učiteljem in 
učenci. Njegov sestavni del je zaupanje učencev, da si prizadeva poučevati, ne pa 
zasramovati, poniževati, podrejati. In da učitelja iskreno zanima, kaj učenci mislijo, 
razumejo in doživljajo – da bi jim pomagal, da mislijo bolje in razumejo več. 
 
Šola se kot del razsvetljenskega projekta vpisuje v proces pridobivanje vednosti, ki 
osvobaja od predsodkov in praznoverja. V tradiciji filozofije ima pri tem pomembno 
vlogo čudenje – se pravi pozornost do sveta in odprtost zanj ter raziskovanje, ki ne 
poudarja nevednosti, temveč radovednost in radost nad iskanjem vednosti. Res pa 
je, da to iskanje poleg odprtosti duha terja tudi toleranco do tega, da ne vemo vsega 
in da ne vemo, kako zanesljivo je znanje, ki ga imamo. Pa tudi pripravljenost postaviti 
pod vprašaj splošno sprejeta mnenja ter pogum s kritičnim očesom lotiti se 
samoumevnega. V tem smislu ima radikalnost filozofije moment destruktivnosti 
tako v odnosu da tega, kar je splošno sprejeto, kot tudi v odnosu do tega, kar je za 
posameznega učenca samoumevno. Simbolno nasilje, ki je lahko del filozofske 
refleksije, lahko učenci razumejo na različne načine. Radikalnost filozofskega mišljenja 
lahko doživljajo kot močno orožje, s katerim se upirajo pritisku družbe na 
posameznika, lahko pa jo razumejo kot instrument, ki jim jemlje tla pod nogami in 
jih pušča brez vsake opore.  
 
 



228 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Glede na povedano je pomembna spretnost učitelja oblikovati specifično »vzdušje« 
v razredu, ki vzpostavi kontekst delovanja spraševanja. Ta pomembno vpliva na to, 
kako bodo dejanja sprejeta in kako bodo vplivala v razredu. V enem okviru 
razumevanja je vprašanje razumljeno kot spodkopavanje tistih opor, ki posamezniku 
pomagajo znajti se v svetu, drugi okvir razumevanja pa lahko vprašanje interpretira 
kot del dogodivščine, ki nam odpira oči za tisto, česar prej nismo opazili, pomaga 
pri spoznavanju ter prisvajanju lastnih stališč in vrednot ter pomaga pri izdelavi bolj 
premišljenih temeljev, ki nam nudijo boljšo orientacijo v svetu. 
 
Del tega prostora ni samo pripravljenost učitelja resno vzeti njihove razmisleke, 
temveč tudi možnost učencev, da vplivajo na to, kaj se bo obravnavalo pri pouku. 
Pa tudi, da učitelj skrbi za prostor, v katerem se bo vsak učenec počutil varnega 
premisliti svoja prepričanja. Overholser predlaga sodelovalno raziskovanje – v tem 
primeru vprašanja niso samo vprašanja za učence, temveč tudi za učitelja. Kar 
pravzaprav pomeni, da je naloga učitelja spremeniti učilnico v skupnost raziskovanja.  
 
3 Nevednost, ki je povezana s položajem 
 
Pri izsiljeni nevednosti je smiselno opozoriti na še nek moment: ko je nevednost 
izsiljena, pa vendar ne bi rekli, da gre za nasilje, ki se dela subjektu, temveč je 
povezana s položajem, ki ga v procesu zavzame subjekt. Pri tem si lahko pomagamo 
z znano zen zgodbo. K japonskemu mojstru pride nekoliko vsiljiv in zelo skeptičen 
ameriški novinar, ki pravi, da bi se rad poučil o modrostih zen budizma. Mojster 
novinarju ponudi čaj. Novinar ponudbo sprejme. Mojster mu začne natakati čaj. 
Skodelica je že do roba polna, pa še kar naliva. Čaj se začne razlivati po mizi. Novinar 
v zadregi vzklikne: »Prenehajte, kaj ne vidite, da je skodelica že do roba polna!« Na 
to mojster odgovori: »S skodelico je tako kot z vami. Tudi vi ste polni predsodkov 
o zenu, pa pravite, da bi se radi poučili o njem!« 
 
Situacijo, ki jo opisuje zgodba, lahko razumemo kot zahtevo po priznanju 
nevednosti. Novinar je prišel do mojstra in nanj naslovil zahtevo po vednosti. V 
ozadju te zahteve pa je bila zahteva po priznanju nevednosti: situacija, v kateri se je 
od mojstra pričakovalo, da pred drugim utemelji svoje pozicije, je vključevala 
predpostavko, da je ta pozicija sporna. Mojster je pričakovanje naslovil tako, da ga 
je obrnil: novinar lahko od mojstra pričakuje pojasnila samo, če sprejme lastno 
nevednost. Ta zahteva po sprejetosti nevednosti ni bila novinarju samo sporočena, 



M. Šimenc: Sokratska metoda, nasilje spraševanja in spoznavanje samega sebe pri  
pouku filozofije 229. 

 

 

temveč je bila zanj tudi uprizorjena. Oziroma natančneje: ni bila uprizorjena zanj, 
temveč je bila uprizorjena z njim. Uprizoritev je predstavila dvojnost novinarjeve 
pozicije. Na ravni izjave je novinar spraševal po vednosti, na ravni izjavljanja pa je 
možnost te vednosti postavljal pod vprašaj. Prišel je namreč po odgovor k drugemu, 
ki je bil postavljen kot drugi prave vednosti, ki je zahodna vednost. Da bi bil odgovor 
mogoč, je moralo biti izhodišče, da je prava vednost že znana, postavljeno pod 
vprašaj. 
 
Iz zahodnega zornega kota je bila vzhodna vednost le »vednost«. Potrebna je bila 
sprememba perspektive, da bi se dozdevno vednost spremenilo v kandidata za pravo 
vednost. Tako da priznanje nevednosti s strani novinarja ni bilo zgolj kognitivne 
narave. Lahko ga razumemo kot dejanje, s katerim se ločimo od »prehitre« vednosti, 
ki nam onemogoča, da slišimo in vidimo. 
 
Osebno izkustvo v tem primeru ni bilo samo stvar (osebnega) doživljanja novinarja, 
ampak tudi stvar strukture, v katero je bil vpet. Pri tem ne gre preprosto za to, da je 
bil subjekt pasivni opazovalec: novinar se je sam pripoznal kot naslovnik govora 
mojstra in se s tem umestil na mesto, ki je bilo pripravljeno zanj. Vendar ni deloval 
sam, deloval je skupaj z mojstrom. Del delovanja je bil v tem, da je bilo treba to 
strukturo postaviti pod vprašaj – a najprej se jo je bilo treba zavedati. Morda je zato 
priznanje nevednosti težavno: ker ne gre samo za to, da nečesa ne vemo, temveč tudi 
zato, da priznamo tudi, da smo mislili, da vemo. Pri čemer je pomembno, da vednost, za 
katero gre, ni nepomemben detajl, temveč gre za gradnike temeljev našega sveta. Ko je ta 
vednost postavljena pod vprašaj, je naš svet postavljen pod vprašaj in z njim tudi 
naše mesto v njem. Pod vprašajem se znajdemo tudi mi, ki smo gotovost črpali iz 
gotovosti našega mesta v našem gotovem svetu. Taka nevednost temeljito zamaje 
naš svet – morda to ne bi označili kot nasilno, zanesljivo pa je destruktivno. Kdaj pa 
je ta destrukcija pri pouku sprejemljiva? V navezavi na zgornjo razpravo o čudenju 
bi lahko rekli, da v primeru, če učencem odpira svet.  
 
4 Pričakovanja učencev do filozofije 
 
Odnos med mojstrom in skeptičnim novinarjem je podoben odnosu med učiteljem 
filozofije in učenci. Večkrat se je že opozorilo na opredelitev filozofiranja v SSKJ. 
Na eni strani je filozofiranje po SSKJ brezplodno razpravljanje, po drugi pa se 
ukvarja z nadvse pomembnimi stvarmi. Slovar navaja kot zgled poved »Filozofirali 



230 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

so o skrivnostnih globinah človeške duše.« (Šimenc, 2007, 137) Ko Rudi Kotnik 
govori o dijakih, ki od uvoda v filozofijo pričakujejo spoznanje samega sebe, s tem 
meri na drugi pomen filozofiranja. Dijaki, ki imajo tovrstna pričakovanja do 
filozofije, so nad »klasičnim« poukom navadno razočarani, saj jim učitelj ne uspe 
razkriti skrivnostnega zaklada, ki so ga pričakovali od filozofije. Lahko bi rekli, da 
Kotnik naslavlja njihova pričakovanja s strukturirano situacijo, v kateri se razkrije 
skrivnost, za katero se izkaže, da so oni sami.  
 
Možno pa je, da se dijaki naslavljajo na učitelja tudi iz prve perspektive, ki jo 
izpostavlja SSKJ. V tem primeru učenci predpostavljajo, da je filozofija nesmiselno 
nakladanje, se pravi ne zaklad, temveč izguba časa. V tem primeru je učitelj pred 
drugačnim izzivom. Pouk mora organizirati tako, da bodo dijaki sicer spet nekaj 
doživeli, a v tem primeru bo doživetje bolj podobno doživetju novinarja. Kar se zdi 
dijakom nevtralno izhodišče (da je filozofiranje prazno nakladanje), se bo v procesu 
pouka izkazalo za izhodišče, ki terja utemeljitev. In pri pouku se bo vera, da je kritika 
filozofije kot nakladanja samoumevna, izkazala za prazno vero. Učitelj bo torej moral 
pouk filozofije organizirati tako, da se bodo učenci znašli v situaciji, v kateri se bodo 
soočili z neutemeljenostjo svojih stališč. Pridobili ne bodo novih uvidov, temveč jim 
bo najprej odvzeta gotovost, s katero so prišli v filozofsko učilnico. Z drugimi 
besedami: dijaki bodo spoznali, da je njihova kritika filozofije sama že potencialno 
filozofska: je že filozofska pozicija, vendar gre za slabo filozofijo, ker za svoje stališče 
ne nudi dobrih argumentov in se niti ne zaveda, da argumente potrebuje.  
 
Razpravljali smo o možnosti, da sokratsko spraševanje deluje nasilno. Ta razprava 
lahko privede do razmisleka o pogojih, ki morajo biti izpolnjeni, da je sokratsko 
spraševanje sploh mogoče. Overholser večkrat opozori, da je sokratska metoda 
mogoča samo z nekaterimi klienti in da morajo biti zanjo izpolnjeni določeni pogoji: 
»Sokratska metoda ni primerna za vse kliente. Sokratska metoda zahteva, da so 
klienti dovolj pošteni, da povedo, kar res verjamejo, dovolj razumni, da priznajo 
področja svoje nevednosti, in dovolj pogumni, da nadaljujejo s procesom 
raziskovanja.« (Overholster,1993b, 284) Najbolj primerna je za kliente, »ki 
potrebujejo pomoč pri razjasnitvi svojih problemov, identifikaciji potencialnih 
rešitev in boljšem razumevanju samega sebe.« (Ibidem) 
 
 



M. Šimenc: Sokratska metoda, nasilje spraševanja in spoznavanje samega sebe pri  
pouku filozofije 231. 

 

 

Ta poudarek bi lahko razvili v splošno konceptualizacijo pogojev možnosti 
sokratskega spraševanja v razredu. S tem bi opozorili, da uspešna raba sokratske 
metode v razredu ni samoumevna. Rezultat takega pristopa bi bil seznam pogojev 
za uspešno rabo sokratske metode v šoli. Vendar pa je mogoče razmišljati tudi v 
drugi smeri, ki bolj upošteva transformativni potencial sokratskega spraševanja. S 
tem se izognemo odlašanju z rabo sokratske metode in čakanju na prave razmere 
zanjo ter začnemo razmišljati o tem, kaj vse lahko postane mogoče, če sokratskemu 
spraševanju uspe prebiti led in dialog nekako steče. Ta premislek izhaja iz domneve, 
da lahko sokratsko spraševanje samo vzpostavi lastne predpostavke, če le uspe 
učence pritegniti v gibanje mišljenja. Ključno je torej začetno obdobje, ko stvari ne 
tečejo, ko se zatika in ni videti, da se bo kaj izboljšalo. To je obdobje interpelacije – 
če uporabimo Althusserjev izraz – dijakov v sogovornike v dialogu. Ta interpelacija 
je videti enostavna, če dijaki filozofijo gledajo kot področje, ki obravnava pomembne 
reči, in precej težavna, če jo vidijo kot prazno besedičenje. Ključno vprašanje v tej 
fazi pouka je torej v tem, kako dijake »zagrabiti«. To pa ni samo vprašanje, kako 
doseči, da dijaki »vidijo« pomen in relevantnost filozofije, temveč tudi vprašanje, 
kako doseči, da to tudi doživijo. In prav interpelacija učencev v določeno pozicijo v 
dialogu lahko pomaga, da jih filozofija nagovori, in da učenci izkusijo, da jih filozofija 
zadeva. 
 
5 Neobvladljivo izkustvo 
 
Ko Overholser v članku predstavi spisek vprašanj za opredelitev problema, 
mimogrede opozori na pomembno pozitivno funkcijo vprašanj, namreč na to, da z 
vprašanji postane problem bolj obvladljiv: 
 
»Čustveni in medosebni problemi se klientom pogosto zdijo neobvladljivi, zato 
težko mislijo in delujejo na racionalni način. Če primoramo kliente, da odgovorijo 
na vprašanje o frekvenci, intenzivnosti in trajanju problema, se lahko neobvladljiv 
problem zdi bolj obvladljiv.« (Overholser, 1993a, 69) 
 
V tem navedku se skrivata dva poudarka. Prvi opozarja na spremembo, ki se zgodi, 
ko začne subjekt odgovarjati na vprašanja: neznosno postane bolj obvladljivo. 
Terapevt s spraševanjem klientu omogoči vzpostaviti distanco, ki klientu da dihati. 
Ker se odziva na vprašanja in skuša nanje odgovoriti, ni več potopljen v zanj 
premočno izkustvo. Vendar spraševanje ne odpira samo možnosti distance do 



232 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

neposrednosti, v katero je subjekt potopljen, sokratsko spraševanje tudi vodi 
opazovanje, ki klientu omogoči analizo izkustva. Terapevt ne pozna njegovega 
doživljanja, tako da je klient sam ekspert za lastno doživljanje. Vendar ga lahko 
napačno interpretira in so njegova prepričanja in posplošitve neustrezne. Zato je 
potrebna pomoč terapevta. Samo doživljanje ni dovolj, treba je znati opazovati svoje 
doživljanje in ravnanje, da bi ugotovili, kaj zares čutimo in počnemo. Tu ima 
pomembno vlogo raziskovanje izkustva: 
 
»Namesto da bi pojasnil, zakaj je terapevt prepričan, da se je pojavil nek problem, je 
bolje raziskati klientovo razumevanje problema z vprašanjem: 'Ali se vam to zdi 
smiselno?' Na primer, na seansi terapevt začetnik vpraša klienta: 'Zakaj imate 
potrebo, da se prenajedate?' Klient odgovori: 'Ne vem.' Terapevt nato vpraša: 
'Morda zato, ker v vašem življenju ni veliko pozitivnega in si želite nekaj, v čemer 
uživate?' Ne glede na to, ali je bila ta interpretacija točna, je veliko preveč vodila 
klienta in je zato omejila sodelovalno raziskovanje v terapiji. Bilo bi bolj sodelovalno, 
če bi zastavil serijo kratkih vprašanj, kot so: 'Kako pogosto se pojavi ta potreba? Se 
je zadnje čase spremenila njihova pogostost? Kdaj do njih pride najbolj pogosto? Ste 
morda opazili kaj, kar jih sproži?' če je potrebno, se lahko proces raziskave vodi z 
bolj specifičnimi vprašanji: 'Ali do tega pride, ko na televiziji ali v reviji naletite na 
oglase za hrano? Ali se te potrebe pojavijo, ko slišite slabo ali ko slišite dobro novico? 
Ali do tega prej pride, če sta dobro razpoloženi ali če ste slabo razpoloženi? Se 
pojavijo pogosteje, ko ste sami, ali ko ste v družbi?' To zaporedje vprašanj vključi 
klienta v proces raziskovanja in omeji interpretativno držo, ki bi lahko povzročila, 
da se klient počuti, da se terapija dela njemu. Ko se uporablja sokratsko metodo, 
terapevt poskuša pomagati, da klient oblikuje novo perspektivo na problem.« 
(Overholser, 1995, 290-291) 
 
Poudarek na samostojnosti klienta je včasih pospremljen z opazko, da je tako učenje 
bolj učinkovito. Na drugih mestih pa avtor izpeljuje, da je proces pridobivanja teh 
spoznanj tudi proces spreminjanja klienta. Ko se spremenijo njegova prepričanja, ko 
se spremenijo interpretacije, ko zavzame novo perspektivo, se je klient spremenil. 
Videti oziroma razumeti v tem primeru pomeni spremeniti se. Ko subjekt odgovarja 
na vprašanja o tem, kdaj, koliko, kako, ko skuša v odgovoru natančneje opisati svoje 
doživljanje, čutenje in ravnanje, se vrne na raven konkretnega. Pri tej vrnitvi k 
doživljanju subjekta doživljanje ne potegne vase, temveč mu omogoča, da ga bolj 
natančno opiše. Pomemben korak v mišljenju je torej odmik od abstrakcije in 



M. Šimenc: Sokratska metoda, nasilje spraševanja in spoznavanje samega sebe pri  
pouku filozofije 233. 

 

 

povratek h konkretnosti. Overholser nenehno vztraja: abstrakcija je problematična, 
zlasti če izgubi stik z izkustvom.  
 
6 Vloga abstraktnega 
 
Induktivno sklepanje, ki je po Overholserju tako pomemben del sokratske metode, 
da si zasluži obravnavo v posebnem članku, povezuje dva elementa: posamezno in 
splošno, konkretno in abstraktno. Overholser (1993b, 75) raven občega, ki jo klient 
pridobi z vodenim posploševanjem s posameznih primerov, poveže s preseganjem 
osebnega in konstrukcijo širšega, bolj objektivnega pogleda na realnost. Dostop do 
abstraktnega in formiranje splošnih opredelitev pojma je pomemben cilj terapije. To 
je tudi cilj, glede katerega se terapevtski proces zgleduje pri Sokratu. Vendar to ne 
pomeni, da ima abstraktno samo pozitivno konotacijo. Abstraktno mišljenje je 
namreč pogosto težava, zaradi katere klient obišče terapevta. Overholser opozarja, 
da številni »tipi iracionalnega mišljenja temeljijo na nepravilnem posploševanju« 
(Overholser 1993b, 76). Klienti včasih iščejo samo informacije, ki podpirajo 
prepričanja, ki jih že imajo. Tako nastajajo »kognitivne popačitve«. Terapija je 
potrebna, da se popravi te nefunkcionalne kognicije. Primer takih napak v mišljenju 
so prehitre posplošitve, ki so temelj »iracionalnega mišljenja« in »kognitivnih 
distorzij« (ibidem). 
 
Pogosto gre pri tem za razumevanje samega sebe, ki je povezano z rabo abstraktne 
oznake. Klient, ki je samega sebe opisoval kot »zguba«, je to označbo povezoval s 
celim spiskom obtožb: »Moj zakon je grozen, ne najdem dobre službe, in zredil sem 
se 15 funtov. Kakšna zguba sem postal.« (Oberholser, 1993b, 76; 1995, 287) 
Overholser poudarja, da je pogovor o tem, kdo je zguba, in s tem povezana analiza 
pojma zgube klientu pomagal, da se je »distanciral« od zadnjih dogodkov v svojem 
življenju in našel širši nabor dogodkov, na osnovi katerih se je lahko presojal. Tako 
je sprevidel, da je na nekaterih področjih uspešen. Širša perspektiva, bogatejši nabor 
primerov, na osnovi katerih se zgradi splošna definicija termina, je pomagala, da je 
omilil ostrost samoobsojanja.  
 
Za drugo klientko avtor zapiše: »Ni bila sposobna videti, da so bile njene težave 
manjša ovira, ne pa grozni dogodki.« (Overholser, 1993a, 77) Klientka je imela težave 
z bivšim možem. Ker je oče njenih dveh otrok, mu je dovolila, da se vmešaval v 
njeno življenje, čeprav se ni držal dogovorov in včasih prišel na obisk vinjen. Po 



234 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

vodenem pogovoru o vsebini pojma oče je klientka sprevidela, da oče ni le biološki 
oče, temveč pojem vsebuje ljubezen, skrb in podporo (Overholser, 1994, 291). Vsega 
tega njen bivši mož otrokom ni nudil. Po analizi pojma oče se je spremenilo njeno 
razumevanje; slabo utemeljeno abstrakcijo je zamenjalo bolj premišljeno 
pojmovanje, posledično je klientka lahko spremenila svoj odnos do bivšega moža.  
 
Vodena pozornost klienta do dogodkov v njegovem življenju, ko terapevt z vprašanji 
pomaga usmeriti pogled in pokazati na širšo sliko, spremeni perspektivo klienta. S 
tem preseže hitre posplošitve, tako da se izriše bogatejša slika in abstrakcija, ki temelji 
na več konkretnih primerih – v tem smislu gre za bolj utemeljeno, manj pristransko 
abstrakcijo.  
 
Iz Overholserjevih primerov je razvidno, da abstrakcija ni nekaj, kar mora klient šele 
doseči, temveč abstrakcijo že »ima«, ko pride k terapevtu. Raven splošnega ni šele 
stvar konstrukcije, videti je, da je v obravnavi prvi korak prav dekonstrukcija že 
obstoječega pojmovanja. Kot pravi avtor: »Sokratska metoda klientom pomaga 
preiskati in spremeniti njihove konceptualizacije različnih problemov …« 
(Overholser, 1993b, 83) Sokratska metoda tako vodi k ponovni konceptualizaciji, saj 
je bila prva konceptualizacija vir težav. Lahko bi rekli, da gre pri terapiji vselej tudi 
za revizijo predhodnih posplošitev.  
 
Kotnik v zvezi s Sokratom opozarja na prehod v abstraktno, ker abstraktno lahko 
pomeni odpravo individualnega. Vendar v svojem premisleku odnosa med 
subjektom in abstraktnim pri Sokratu podrobneje ne tematizira. Subjekt je res 
zavezan partikularnemu, vendar je del subjekta tudi način, kako razume stvari, in del 
subjektovega samorazumevanja je tudi simbolna mreža, v katero je vpet. Ta del 
vsebine subjekta poudarjanje neposrednega doživljanja ne pokrije. Pojem prijatelja 
ima na primer afektivno dimenzijo. Povezan je z dogodki v osebni zgodovini, z 
afektivno nabitostjo nekaterih odnosov. Ti lahko služijo kot prototip za razumevanje 
prijateljstva. Razmislek o tem, kaj prijateljstvo je, pa tudi razmislek o tem, kakšni so 
bili primeri prijateljstva, pa vendarle pripomore k samo-spoznavi subjekta. Tako da 
je za spoznavanje samega sebe vendarle pomemben tudi abstraktni pojem, ne samo 
neposredno doživljanje.4 Rdeča nit Overholserjevih člankov je poudarek, da imajo 

 
4 Če odnos med doživljanjem in poukom filozofije poskušamo nekoliko zaplesti, lahko rečemo, da gre pri pouku 
filozofije, ki poudarja abstraktne teorije, res za manko doživljanja. Lahko pa se zastavi vprašanje še z druge 



M. Šimenc: Sokratska metoda, nasilje spraševanja in spoznavanje samega sebe pri  
pouku filozofije 235. 

 

 

abstraktna pojmovanja osebni pomen. Prav zaradi »slabih« posplošitev klienti pridejo 
do terapevta. In to abstraktno je treba korigirati, da klienti pridejo do boljšega 
razumevanja sebe. Tako da bi lahko rekli, da obstajata dve ravni abstrakcije: slaba in 
dobra. Slaba je rezultat hitrega posploševanja, ki vodi do koncepta, ki služi samo-
kritiki klienta. Dobra posplošitev se opira na več konkretnega in vodi do širšega 
abstraktnega.5 
 
Iz optike poučevanja filozofije je pri tem zanimivo dejstvo, da je do večjega 
sprejemanja samega sebe prišlo s pomočjo uvida o splošnem človeškem položaju. 
Tako da pri vednosti o sebi ne gre samo za vednost o sebi kot enkratnem 
posamezniku, temveč tudi za zavedanje značilnosti človeške realnosti. Osebno in 
enkratno tako v razmisleku prehaja v obče človeško. Ko klient pride do občega, to 
pomeni tudi, da je na tej poti svoje konkretno izkustvo vsaj deloma predelal. Obče 
tako ne nastopa kot oddaljena in tuja forma, obče je – kadar nastane kot rezultat 
premisleka doživetih situacij – osebno razumljeno obče, ponotranjeno obče, 
predelano obče. Ni oddaljena abstraktnost, kot se lahko zdi v primeru Sokrata, 
temveč znak prehoda od zgolj osebne, delne, enostranske perspektive k bolj 
vseobsegajočem pogledu, prehod od ozkega zornega kota k širšemu pogledu. Prav 
to potrjuje tezo, da imamo opravka z dvema konceptoma splošnega: odtujeno splošno, 
ki nekaj posebnih potez fiksira kot določujočih za celoto, in bogato splošno, ki integrira 
širok spekter primerov v splošno opredelitev, v tem procesu pa vključi tudi 
individualni pogled in osebno izkustvo subjekta. Ko subjekt pride do spoznanja 
sebe, ki presega perspektivo posameznika in oblikuje vednost o človeški usodi 
nasploh, s tem tudi preseže neustrezna prepričanja, ki so bila vir njegovih težav in 
razlog za prihod na terapijo. 
 
7 Sprejemanje samega sebe 
 
Temeljni cilj sokratske metode je po Overholserju omogočati avtonomijo klientov; 
v predzadnjem v seriji člankov o sokratski metodi pa Overholser v ospredje postavi 
izboljšanje samega sebe: »Trije temeljni cilji sokratske metode psihoterapije 
vključujejo pomoč klientom razumeti samega sebe, sprejeti samega sebe in regulacija 
njihovih čustev in ravnanj.« (Overholser, 1996, 550) V članku obravnava vsak 

 
perspektive: ali je mogoče, da je pri pouku filozofije kdaj preveč doživljanja – je mogoče reči, da bi poudarek na 
doživljanju lahko privedel do presežka doživljanja, ki onemogoča pouk? 
5 Spominja na Heglov članek o tem, kdo misli abstraktno (Hegel, 1998). 



236 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

element posebej, največ pozornosti pa nameni elementu, ki je v tradiciji najbolj 
povezan s sokratsko metodo, namreč spoznavanje samega sebe. Ob tem opozarja, 
da so vsi trije elementi v razmerju »dinamičnega medsebojnega vplivanja« (ibid., 558), 
tako da ni presenetljivo, da je pri obravnavi spoznavanja samega sebe včasih videti, 
kot da bi lahko iste primere in iste poudarke uporabili tudi za predstavitev 
sprejemanja samega sebe. In prav odnos med vednostjo o sebi in sprejemanjem sebe 
bo za nas najbolj zanimiv. 
 
V okvir poznavanja samega sebe avtor vključi poznavanje in razumevanje lastnega 
ravnanja, čustev, kognicij, pričakovanj, nagnjenj, motivov, aspiracij, šibkosti in moči, 
ciljev v življenju (ibid., 551). Vidimo, da je ta opredelitev tako široka, da presega 
klasično razumevanje spoznavanja samega sebe, ko govorimo predvsem o 
prepričanjih in vrednotah. Ta širina je razumljiva. Ne gre za poučevanje filozofije, 
temveč za terapijo. Prva danes poteka v večjih skupinah, terapija je individualna. Cilj 
poučevanja filozofije je najpoprej vednost, cilj terapije je reševanje klientovih težav.6  
 
Po obravnavi koristi vednosti o sebi, predstavitvi ovir za adekvatno spoznanje 
samega sebe in analizi procesa izboljševanja spoznavanja samega sebe Overholser 
vpelje tezo, da lahko spoznavanje samega sebe pripomore k sprejemanju samega 
sebe (ibid., 553). Samosprejemanje opredeli kot odobravanje samega sebe kot celoto 
(ibid., 553). Opredelitev pospremi s primerom. Klientka se je pritoževala, da ne more 
svojega življenja objektivno vrednotiti. Terapevt jo je prosil, naj naredi spisek svojih 
življenjskih uspehov. Ko sta v terapiji razpravljala o tem spisku, je izpostavljala 
negativne vidike vsakega dogodka. Terapevt jo je vprašal, kaj natančno je bilo v 
dogodku negativnega, pa tudi, kaj bi lahko bilo pri dogodku pozitivnega. Skozi 
razpravo je klientka postopno uvidela, da gre pri vsakem dogodku za mešanico 
uspeha in neuspeha. Ta splošni uvid je pripomogel, da je začela sprejemati tudi tiste 
elemente svojega življenja, ki jih je prej negativno vrednotila. Ko subjekt pride do 
spoznanja sebe, ki presega perspektivo posameznika in oblikuje vednost o človeški 
usodi nasploh, s tem preseže neustrezna prepričanja, ki so bila vir njegovih težav. 
Vendar je ta sklep nekoliko prehiter. Spregleda, da je odnos med posameznim in 
splošnim vendarle bolj zapleten. Naj to ilustriramo s preprostim zgledom.  
 

 
6 Naj dodamo, da avtor nekoliko modificira danes razširjeno pojmovanje terapije in v zadnjem članku v seriji cilj 
terapije poveže s samorazvojem, samo-izboljševanjem in razvijanjem vrlin.  



M. Šimenc: Sokratska metoda, nasilje spraševanja in spoznavanje samega sebe pri  
pouku filozofije 237. 

 

 

Klienti imajo težave s samosprejemanjem takrat, ko gre za negativne poteze in 
napačno vednost, se pravi za elemente, za katere se zdi, da jih je treba spremeniti. 
Zaradi tega se lahko zdi, da je v odnosu do njih nesprejemanje prava drža subjekta: 
delov sebe, ki jih negativno vrednotimo, ne smemo sprejeti, saj je prav ne-
sprejemanje motiv, da bo subjekt zbral energijo za njihovo spreminjanje. Vendar je 
tak premislek nezadosten. Da bi dele sebe subjekt spremenil, jih mora najprej 
identificirati in opazovati. Da bi jih lahko opazoval in spoznal, mora najprej sprejeti, 
da so to res njegovi deli. Sprejeti jih mora prav zato, da bi jih lahko kritiziral in 
spremenil.  
 
Ta izpeljava nekaj pove tudi o težavah, ki jih imajo nekateri s kritičnim mišljenjem. 
Prehitro kritično mišljenje, razumljeno v ožjem pomenu besed, je lahko ovira 
spoznanju, ki je pogoj, da se lahko nekaj temeljito premisli. Tako da je (prehitro) 
kritično presojanje lahko ovira, da bi zares kritično premislili stvari. Za spremembo 
je potrebno spoznanje, za spoznanje je potrebno natančno opazovanje, za natančen 
opis je treba postaviti (kritično) vrednotenje začasno v oklepaj.  
 
Paradoks samosprejemanja bi tako lahko povzeli takole: da bi se lahko sprejeli, se 
moramo poznati. Da bi se lahko spoznali, se moramo sprejeti. Sprejeti pri tem ne 
pomeni, da se sprijaznimo s svojimi napakami. Sprejemanje pomeni, da ne bežimo 
pred njimi. Ko se realistično poznamo, lahko spremenimo, za kar ocenimo, da je 
treba spremeniti. Overholser nasprotuje iracionalnim prepričanjem, prezahtevnim 
kriterijem in fiksnim prepričanjem, ki se upirajo racionalni presoji in se ne pustijo 
postaviti pod vprašaj. Če pa prepričanja ne sprejmemo, ga ni mogoče spremeniti. 
Lahko bi rekli, da je logika sprejemanja podobna logiki prisvajanja. Del sebe, ki ga 
ne sprejemamo, je sicer del nas, a ostaja izven nas oziroma izven področja 
racionalnega premisleka. In ta notranja zunanjost nesprejetega onemogoča 
racionalno obravnavo, ki je pogoj za spremembo neadekvatnih stališč.  
 
Overholster opozarja, da močna čustva, kot sta krivda in sram, otežujejo 
samosprejemanje. K temu bi lahko dodali, da otežujejo tudi poznavanje samega sebe 
in racionalno raziskovanje svoje prepričanj. Ker je subjekt močno vezan na nekatera 
prepričanja, jih v diskusiji ne more postaviti pod vprašaj. Tako da bi lahko rekli, da 
je samosprejetost subjekta pogoj za rabo sokratske metode v razredu. Če je v terapiji 
vednost o sebi pogoj za sprejemanje samega sebe, je v diskusiji v razredu sprejemanje 
samega sebe pogoj za raziskovanje svojih prepričanj. In tu lahko vpeljemo 



238 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

pomemben poudarek, ki ga avtor nakaže, ga pa sam ne reflektira. V kontekstu 
obravnave sramu kot ovire za samosprejemanje Overholser navaja primer klienta s 
prisilnim preverjanjem: 
 
»Odrasel moški je bil v obravnavi zaradi prisilnega preverjanja. Svojega terapevta je 
vprašal: 'Je to vedenje normalno?' ko je terapevt obravnaval racionalno skrb za varnost, 
ki je za preverjanje ali je pečica izključena, vendar jo opiše kot navado, ki je postala 
preveč skrajna, to pomaga zmanjšati klientov občutek sramu. Ko je postal bolj 
toleranten do svojega ravnanja, je lahko v terapiji začel razpravljati o svojih navadah 
in identificirati področja, kjer bi bila potrebna sprememba. Sprejemanje samega sebe 
ga ni spodbudila, da bi svoje simptome sprejel kot del svoje identitete, temveč je 
pomagalo povečati poznavanja sebe in k samodisciplini. Naučil se je sprejeti samega 
sebe ne kot nespremenljivo entiteto, temveč kot nekoga, ki je pripravljen poskušati 
spremeniti se na številne načine.« (Ibid., 554) 
 
Overholser v odlomku opozarja na dinamiko samosprejemanja, ki omogoča samo-
spremembo. Dokler ima klient samo željo spremeniti se, se ne more spremeniti. Šele 
ko se sprejme, se lahko spremeni. Pomemben je tudi poudarek, da je sprememba 
subjekta povezana z uvidom v splošno lastnost človeške situacije: ljudje nismo fiksne 
entitete, temveč bitja, ki se lahko spremenimo. Overholser pa ne tematizira dela 
dinamike, ki se v primeru, ki ga navaja, vendarle nakazuje. Klient je lahko začel 
razmišljati o svojih navadah, ko je sprejel samega sebe. Overholser opozarja na to 
povezavo med samospoznanjem in samosprejemanjem. Ne opozori pa, kako je bilo 
klientovo sprejemanje samega sebe povezano z dejstvom, da je bil naprej deležen 
sprejemanja s strani terapevta. Ta se nad klientovim iracionalnim vedenjem ni 
zgražal, temveč ga je povezoval s čisto racionalnimi skrbmi, ki jih imamo vsi ljudje. 
Njegovo vedenje je sprejel. In ta sprejetost od drugega je pomembno prispevala h 
klientovem sprejemanju samega sebe.  
 
To je poudarek, ki je pomemben tudi za pouk filozofije. Da bi učenci lahko 
raziskovali svoja stališča in vrednote, morajo najprej sprejeti sami sebe in svoja 
stališča. In da bi sprejeli sami sebe, potrebujejo sprejetost s strani drugega. 
Pomembni drugi v razredu je učitelj. Zato je pomembno, da učenci vedo, da so 
sprejeti (tako posamezno kot razred kot celota). Za učence pa lahko vlogo 
pomembnega drugega privzamejo tudi vrstniki, kar pomeni, da mora učitelj 



M. Šimenc: Sokratska metoda, nasilje spraševanja in spoznavanje samega sebe pri  
pouku filozofije 239. 

 

 

poskrbeti za to, da sprejetost posameznega učenca ne bo ogrožena s strani drugih 
učencev. 
 
S tega vidika dobi nov pomen odgovor, na katerega se pogosto naleti, ko otroke 
sprašujejo, kaj jim je všeč pri filozofiji za otroke. Otroci namreč pogosto izjavijo, da 
jim je filozofija všeč, ker pri njej ni napačnih odgovorov. Te izjave so lahko 
problematične. Ali ne gre pri filozofiji za iskanje resnice, tako da so nekateri odgovori 
preprosto napačni ali pa vsaj slabo utemeljeni? Ali odgovor po načelu everything goes 
ne potiska filozofijo na področje relativizma? Zgornji premislek nakazuje, da je 
morda pri teh odgovorih otrok v ospredju neki drugi moment. Tako kot pri klientu 
samosprejetost ne pomeni preprosto, da se odobrava iracionalna prepričanja, temveč 
je pogoj, da se jih poskuša odpraviti, lahko tudi za napačne odgovore, ki jih omenjajo 
učenci, rečemo, da drža, da ni napačnih odgovorov, otrokom šele omogoči vključitev 
v proces raziskovanja (samega sebe). Vedo, da bodo sprejeti ne glede na to, kaj bodo 
povedali. V drugem koraku pa se lahko na osnovi skupnega premisleka za nekatere 
odgovore izkaže, da bi jih bilo smiselno spremeniti, dopolniti ali pa nemara v celoti 
opustiti. A če se jih zavrne takoj, ko so izrečeni, potem otroci, ki so jih podali, ne 
bodo izvedeli, zakaj so stališča, ki so jih dolgo časa sprejemali, neustrezna in potrebna 
revizije. 
 
Refleksija omogoči, da se tako fiksno ravnanje preveri in spremeni, če se izkaže, da 
je neprimerno. A najprej je treba to ravnanje opaziti in sprejeti kot svoje ravnanje in 
kot svojo zmoto. Zato je sprejemanje tako pomembno. V tem smislu je sprejemanje 
tudi pogoj za sokratsko metodo pri filozofiji – namreč sprejemanje sebe, ki učencem 
omogoči, da se opazujejo in javno artikulirajo svoja stališča, svoje izkustvo in svoje 
vrednote. Če želijo samo ugajati drugim, ne morejo izraziti in premisliti svojih stališč. 
Tako da je to sprejemanje samega sebe oziroma – če povemo drugače – temeljna 
odprtost do sebe pogoj sokratskega dialoga. Prav tako kot je pogoj sokratskega 
dialoga tudi odprtost do drugih in pripravljenost prisluhniti jim. V tem smislu 
terapevtski pogled, ki ga predstavi Overholser, lahko prispeva k razumevanju 
delovanja sokratskega dialoga v razredu. 
  



240 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

8 Sklep 
 
Rudi Kotnik se pri uporabi doživljanja pri poučevanju filozofije nasloni na gestalt 
terapijo. Sledeč njegovemu zgledu smo se pri raziskovanju rabe sokratskega dialoga 
naslonili na njegovo tematizacijo v (kognitivni) psihoterapiji. Pri tem se je odprla cela 
vrsta zanimivih poudarkov. Prvi je bil povezan z nasiljem vprašanj, se pravi z 
dejstvom, da vprašanje v sokratskem dialogu lahko deluje nasilno in vzbuja odpor 
učencev. Drugi je povezan z mestom v strukturi, v katerega se z vprašanji interpelira 
dijake. Tretji je bil povezan z vodenim raziskovanjem izkustva, ki sokratski dialog 
povezuje z individualnim doživljanjem. Četrti je povezan s pomenom ravni 
abstraktnega za samospoznanje subjekta, peti pa s pomenom samosprejemanja za 
samospoznanje subjekta. Mnoštvo tematik, relevantnih za didaktiko filozofije, ki se 
je tako odprlo, dokazuje plodnost dialoga med psihoterapijo in didaktiko filozofije, 
ki ga je s svojim delom začel Rudi Kotnik. 
 
 
Literatura 
 
Hadot, P. (2009). Kaj je antična filozofija? Krtina. 
Hegel, G. W. F. (1998). Kdo misli abstraktno? Problemi, 36 (7-8), 43–47. 
Kotnik, R (1995). Personal experience in philosophy class. Znanstvena revija. Družboslovje in filozofija 

7(2), 199–210. 
Kotnik, R. (1996). Učiti filozofijo ali učiti filozofirati. V R. Kotnik & M. Šimenc (ur.), Filozofija v šoli 

(5-20). Zavod RS za šolstvo. 
Kotnik, R. (2003). Pouk filozofije kot osebno doživljanje. Pedagoška fakulteta Maribor. 
Nussbaum, M. (1994). The therapy of desire. Theory and practice in Hellenistic ethics. Princeton University 

Press.  
Overholser, J. (1993a). Elements of the Socratic method: I. Systematic questioning. Psychotherapy, 

30(1), 67–74. 
Overholser, J. (1993b). Elements of the Socratic method: II. Inductive reasoning. Psychotherapy, 30(1), 

75–83. 
Overholser, J. (1994). Elements of the Socratic method: III. Universal definitions. Psychotherapy, 31(2), 

286–293. 
Overholser, J. (1995). Elements of the Socratic method: IV. Disavowal of knowledge. Psychotherapy, 

32(2), 283–291. 
Overholser, J. (1996). Elements of the Socratic method: V. Self-improvement. Psychotherapy, 33(4), 

549–559. 
Overholser, J. (1999). Elements of the Socratic method: VI. Promoting virtue in everyday life. 

Psychotherapy, 36(2), 137–145. 
Overholser, J. (2018). The Socratic method of psychotherapy. Columbia University Press.  
Šimenc, M. (2007). Didaktika filozofije. Filozofska fakulteta. 
Šimenc, M. (2014). Philosophy for children and philosophy as therapy. Metodički ogledi : časopis za 

filozofiju odgoja, 21(2), 13–33. 



 

 

 
 

RETHINKING THE IMPORTANCE OF 

ESTABLISHING ADEQUATE 

RELATIONSHIPS BETWEEN 

TEACHERS/EDUCATORS AND 

STUDENTS IN ORDER TO ACHIEVE 

THE BEST RESULTS IN UPBRINGING 

AND EDUCATION 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.14 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
LEONARD PEKTOR, ALEKSANDRA GOLUBOVIĆ 
University of Rijeka, Faculty of Humanities and Social Sciences in Rijeka, Rijeka, Croatia, 
lpektor@ffri.hr, agolub@ffri.hr 
 
In this paper, we analyse the phenomenon of education and 
upbringing, with emphasis on the contemporary educational 
practice, as it was primarily envisioned by John Dewey, but also 
by Whitehead, Peterson, and Noddings. We will look into what is 
today thought of as the role of educators and the importance 
placed on education for achieving the best possible character 
traits in students/pupils. We begin by analysing the concept of 
upbringing and education. Then, we give a short historical 
overview of the philosophy of education. Next, we take a closer 
look at the role that educators are expected to fulfil in present 
circumstances. Our aim is to find out what is really meant when 
we say that the role has changed from that of firm authority to 
that of facilitators, and to find out which abilities and dispositions 
should be developed as part of educating students in the best way 
possible. 

Keywords: 
upbringing,  
education,  

the role of educators, 
traditional and 

contemporary upbringing, 
teacher-student relationship 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.14 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

RAZMISLEK O POMENU 

VZPOSTAVITVE USTREZNEGA 

ODNOSA MED 

UČITELJI/VZGOJITELJI IN UČENCI 

ZA DOSEGANJE NAJBOLJŠIH 

REZULTATOV PRI VZGOJI IN 

IZOBRAŽEVANJU 
   

 LEONARD PEKTOR, ALEKSANDRA GOLUBOVIĆ 
 Univerza na Reki, Filozofska fakulteta, Reka, Hrvaška 

lpektor@ffri.hr, agolub@ffri.hr 
  

Ključne besede: 
vzgoja,  
izobraževanje,  
vloga učiteljev, 
tradicionalna in sodobna 
vzgoja,  
odnos učitelj–učenec 

 V prispevku analiziramo fenomen izobraževanja in vzgoje s 
poudarkom na sodobni vzgojno-izobraževalni praksi, predvsem 
tako, kot si jo je zamislil John Dewey, pa tudi Whitehead, 
Peterson in Noddings. Preučili bomo današnjo vlogo vzgojiteljev 
in pomen izobraževanja za doseganje najboljših možnih 
značajskih lastnosti učenk_cev. Začenjamo z analizo pojma 
vzgoja in izobraževanje. Nato podamo kratek zgodovinski 
pregled filozofije izobraževanja. Nadalje si podrobneje ogledamo 
vlogo, ki naj bi jo imeli vzgojitelji v sedanjih okoliščinah. Naš cilj 
je ugotoviti, kaj je v resnici mišljeno, ko rečemo, da se je vloga 
trdne avtoritete spremenila v vlogo posredovalcev, in katere 
sposobnosti in nagnjenja je treba razvijati kot del izobraževanja 
učencev na najboljši možni način. 

 
 



L. Pektor, A. Golubović: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships 
Between Teachers/Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 
and Education 

243. 

 

 

1 Introduction 
 
No matter what time period one is concerned with or what place we are talking 
about, one thing remains certain: people always cared about upbringing as well as 
education, and they assigned great importance to them. Even when they didn’t have 
fancy words or sophisticated educational theories to vindicate their child-rearing or 
educational decisions and practices, they always considered these decisions and 
practices to be of crucial significance not just to themselves, but to their societies as 
a whole and the future generations as well. The reasons for this may not always be 
as simple as they may seem at first glance, but they are understandable. They may 
not be simple, because different people set different goals for themselves, especially 
as parents, and can even be influenced in doing so by unconscious traumas, 
unfulfilled ambitions, or desires. Still, such reasons can be considered 
understandable, because it seems to be universally desirable for people that their 
children, just as the societies they live in, advance and flourish. These reasons, in the 
end, mostly come down to what kind of people we consider and want both ourselves 
and our children to be. 
 
Furthermore, it is a question of what kind of societies we want to live in at a future 
time, and what we want these societies to be based upon. It is, in effect, an 
exploration of our deeply held values, hopes and ambitions; all those things that we 
deem important, correct and necessary for life in general, and individual lives in 
particular, to hold meaning, importance and be considered a life well lived. Such a 
life is never lived in isolation from, or in wanton neglect of other members of a given 
society, which makes the task even more daunting. For this reason, the relationships 
formed between people are of great importance, and this is particularly true for those 
between teacher and students. 
 
One could claim that most parents, when making decisions concerning their 
children, have neither the ambition nor the ability to look so far ahead. They only 
do what they deem best for their children to the best of their ability. Be that as it 
may, it is clear that all adults were once children and all of them were in no small 
part shaped or at least affected by the experiences and values they were exposed to 
in their upbringing. Some fell back on the lessons learned in early childhood, which 
they cherished as the most important in their lives, to get them through the harshest 



244 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

of times. Others spend their entire lives trying to get away from what they endured 
at the hands of their parents or teachers, and try to do everything they can not to 
repeat any of it themselves. And while the latter are surely not to be considered 
examples of upbringing of any kind, let alone a good example, they show, just as 
poignantly as the good ones do, the vital importance of upbringing and education 
for the quality and nature of the future lives of children and, therefore, of entire 
societies that these children will inherit and rebuild in their own image. 
 
Wherever there are people, there are multitudes of reasons, hopes, fears, 
justifications, and rationalisations behind everything that is said and done; some of 
them conscious, perhaps many more unconscious. It is often the case that when it 
comes to upbringing, the parents give little or no second thoughts to their position 
of supreme authority when deciding what is in their child’s best interests. However, 
parents are not the only ones who take part in the upbringing and education of 
children, and teachers are often the ones whose influence can, at certain points in 
life, be of even greater importance to the development of a person’s character and 
the achievement of their full potential. Bearing in mind this heavy responsibility, but 
also this great potential and opportunity, inasmuch as we can all agree that a good 
education and upbringing both strive to such an ideal, in this paper we try to pinpoint 
what ingredients such an education would consist of, and which methods it would 
use to achieve its goals. We will make an attempt to elucidate both those clear and 
obvious points of upbringing and education, if there are such, and also some that 
are perhaps more tacit and unclear, in order to try and make a contribution to the 
overall educational goal of helping to raise a more peaceful, tolerant, and humane 
society. 
 
2 Definition of and approaches to education and upbringing 
 
To that end, we will begin by trying to define upbringing and education. This is in 
itself a fairly challenging task, as there are many different definitions depending 
greatly on the person giving them, and the field from which they come. As many as 
there are, maybe we could say that they all have in common a general idea that both 
upbringing and education comprise all those theories and practises that aim to help 
a person grow in all their potentials and enable them to become capable of creating 
a happy, meaningful life for themselves, while also contributing to their 



L. Pektor, A. Golubović: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships 
Between Teachers/Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 
and Education 

245. 

 

 

communities. In other words, the goal is to help people become capable of 
contributing to a creation of a better and more humane society. This will necessitate 
acquiring certain values, facts, skills, experiences, but that is not enough. It will also 
require finding a way in which all these qualities, and many more, are presented to 
the persons taught in such a way, and in such an atmosphere, that they can truly 
make the most of them, but in their own, individual way so as to minimise the 
opportunity for manipulation. When it comes to upbringing, as we’ve mentioned 
earlier, although it is often considered that its goals in most cases are clear, planned 
and conscious, it is actually often the case that much of it ends up being carried out 
in an unplanned, almost collateral fashion, and this is especially the case nowadays 
in the modern world, filled with haste and deadlines. 
 
As this collateral nature of upbringing seems to have great influence on the learning 
process, it is only natural to try to define collateral learning in general, and one such 
definition was offered by a great pioneer of contemporary philosophy of education, 
John Dewey: 
 
“Collateral learning in the way of formation of enduring attitudes, of likes and 
dislikes, may be and often is much more important than the spelling lesson or lesson 
in geography or history that is learned. For these attitudes are fundamentally what 
count in the future. The most important attitude that can be formed is that of desire 
to go on learning” (Dewey, 1952, p.49). 
 
Historically, approaches to upbringing can, broadly speaking, be classified into two 
categories: traditional or classical, and contemporary or progressive theories of 
upbringing and education.1 The main difference between them is the issue of centre 
or hierarchy within the educational process. In the so-called traditional approach, it 
is considered to be beyond question that the teacher is the central figure, the one 
who has the knowledge, wisdom and the authority to pass them on in ways they find 
the most effective.2 The reasons for this seem straightforward. On the one hand, 
there are teachers, experienced members of society who spent many years acquiring 

 
1 See more in Cahn Steven M., Classic and Contemporary Readings in the Philosophy of Education, New York, 1997. See 
also Peterson Michael L., Philosophy of Education (Issues and Options), Leicester, 1986. 
2 This is confirmed by the examples of many philosophers who worked as tutors, like Locke, Kant and many others, 
to name just a few. 



246 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

knowledge and skills, who know the ways of the society and are well suited to teach 
its values to youngsters who, on the other hand, lack all these features. If it is claimed 
that the goal of any given society can justifiably be for that society to prolong its 
existence by internalising its core values in the minds of its youth, and to prosper in 
that way, then who could be better suited and equipped for the job than the most 
experienced and learned members of such a society? And what point would there be 
in youngsters being expected to add much of their own ideas and doubts to this 
process, when they are not yet experienced enough to do so themselves? 
 
However, as plausible as this may sound, what this type of educational atmosphere 
tends to create is a highly hierarchical relationship between teachers and pupils, one 
that lacks reciprocity and in which there is a sharp division of experience and 
knowledge, but sometimes also of rights and abilities, where the pupils can easily 
find themselves to be little more than passive recipients of fragmentary truths, 
delivered to them in a monotone, unimaginative fashion, using inappropriate 
methods. Be it that the teacher is supposed to instil current cultural, intellectual, 
ethical, and, generally speaking, fundamental values of a society, as it was envisioned 
by Plato, or that the goal of teaching is to exorcise culture from the pupil, as it was 
desired by Rousseau, the sharp division in the teacher-pupil relationship remains, 
and so do all its consequences. With the passing of time came different needs and 
perspectives, and with them there also appeared the need for a change of perspective 
on the part of educators and philosophers of education. They realised that this 
centralised perspective is no longer good enough, and a more nuanced, more 
collaborative approach is required. As is often the case with great paradigm shifts in 
any field, so was it the case here that the progressive educators first shifted the focus 
from one to the other end of the spectrum completely; the pupils came from the 
periphery to the centre, relegating teachers to the role of mere moderators and 
facilitators. Gradually, the tide is shifting toward a combination of these two 
approaches, avoiding either of the extremes. That brings us to the perspective that 
is gaining importance nowadays, one that we will also advocate here: the most 
important factor in either upbringing or education, is neither the parent/teacher nor 
the pupil/student alone. The most important factor is the relationship between them 
and the atmosphere it creates, which must be conducive to the achievement of 
needed knowledge, experience, acquisition of values, and all the rest that is needed 
for the development of a mature, independent, and authentic person. 



L. Pektor, A. Golubović: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships 
Between Teachers/Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 
and Education 

247. 

 

 

While in the past it was taken somewhat for granted to be the case that, if there is a 
proper ‘what’ (embodied in the proper subject matter taught by teachers), there will 
also be a proper ‘how’ (embodied in the proper ways of teaching and methods used). 
This is no longer the predominant view. Today it is getting clearer that what is crucial 
for any endeavour to be successful, be it in child-rearing or education, is the creation 
or building of a good, efficient and reciprocal relationship between the tutor/teacher 
and the pupil/student.3 This reciprocity should be based on mutual respect, care, 
and desire to gain knowledge, values, and all inner and outer marks of good conduct 
and action, which both sides will have to nurture and maintain. Therefore, the 
wholesome teacher/student relationship is considered the key ingredient needed for 
the authentic acquisition of knowledge, values, and skills to take place, none of which 
should be neglected. In other words, this means that what should be in the focus of 
the process of upbringing and education is the relationship between the one teaching 
and the one being taught and developed into a mature person. 
 
Even though we have now ascertained that much of upbringing and education is 
done in collateral fashion, so that how something is said, done, or taught is as 
important as what is taught, and that historical development of the field seems to 
have progressed from teacher-centred to student-centred, to, finally, collaboration 
between the two key parties, dialogue- and reciprocity-centred approaches to 
education,4 the main questions to tackle still remain: what does it mean to teach, 
what should be taught, and how should we do it? We turn to these in the next 
section. 
  

 
3 Nel Noddings – one of the foremost contemporary philosophers of education said in regard to this context: “When 
I became a teacher, I also entered a very special – and more specialized – caring relation.” Noddings, as found in: 
Cahn, 1997, p. 471. She is referring here to the ethics of care, which she herself advocated. 
4 “A teacher cannot ‘talk’ this ethic. She must live it, and that implies establishing a relation with the student. Besides 
talking to him and showing him how one cares, she engages in cooperative practice with him. He is learning not 
just mathematics or social studies; he is also learning how to be one-caring. By conducting education morally, the 
teacher hopes to induce an enhanced moral sense in the student.” Noddings, as found in: Cahn, 1997, p. 474. 



248 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

3 Goals of education: What to teach and how to do it 
 
3.1 Balance 
 
Even if we decide that, based on available historical records, the relationship 
between teachers and students is what matters most if we are to achieve the best 
possible results, there is still the question of what these results should be, and which 
educational goals we should set. This leads us to the question of an even more 
general nature: what does it mean to educate, and are we even allowed to educate 
anyone, since it will inevitably mean manipulating their development to an extent. 
Since it is so that people cannot, in most cases, adequately educate themselves, and 
without educated individuals societies at large cannot prosper, we must conclude 
that upbringing and education are necessary, considering the fact that no alternative 
method for achieving the desired goal has yet been found. Then, if it is pragmatic to 
agree to some extent of manipulation in order to educate and prosper, we must 
choose the best possible goals to justify our intervention into the development of 
others. Educating a person, a being of such complexity and potential for both good 
and bad, cannot be reduced to achieving just a few simple goals; it cannot be just a 
question of teaching this or that fact, or establishing discipline, just as it should not 
be a question of mere personal preference for emotion over cognition, or cognition 
over values for that matter. Rather, it should be a colossal endeavour, an attempt to 
achieve a synthesis of many different factors, each of which is relevant and has its 
place in the whole. In practice, this could mean that education is an art of finding a 
proper ratio of, or balance between, knowledge and wisdom, cognitive and 
emotional growth, upbringing and morality, discipline and freedom and many other 
factors. 
 
If we take a closer look at knowledge and wisdom, we can remember that, for 
instance in antiquity, there was an idea that wisdom is the superior goal, but it cannot 
arise without deep knowledge preceding it. Only if a deep enough level of knowledge 
is achieved, if theory and practice are thoroughly intermingled, then wisdom, in the 
form of skilled and virtuous living, will surely follow. Today, on the other hand, the 
emphasis seems to be on knowledge in the form of memorising large amounts of 
facts, which will lead to living some form of successful lives. Both of these approaches, 
when analysed in isolation, run into problems, as it was frequently the case that 



L. Pektor, A. Golubović: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships 
Between Teachers/Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 
and Education 

249. 

 

 

theory did not lead to practice, and factual knowledge does not translate into living 
successful or well-adapted lives, let alone happy ones. This idea was very poignantly 
captured by Alfred N. Whitehead, who said: “/.../ though knowledge is one chief 
aim of intellectual education, there is another ingredient, vaguer but greater, and 
more dominating in its importance. The ancients called it ‘wisdom’” (Whitehead, as 
found in: Frankena, 1965, p.76). 
 
If there is no wisdom without deep knowledge, which is perhaps also internalised 
emotionally, and no theory, no matter how well memorised, guarantees that it will 
be turned into practice, then how something is taught could very well be of more 
significance than the mere facts being taught. The key ingredient then becomes the 
ability of the teacher to understand the personalities, experiences and needs of the 
students in such a way5 so as to be able to present the lessons so artfully and skilfully 
that it appeals to the natural need in them to search for more than just facts. This 
potential exists in each person, but it must be brought to the surface. It needs to be 
carefully guided (Noddings, as found in: Cahn, 1997, p. 473). In Whitehead’s 
wonderful observation: 
 
“Education is the guidance of the individual towards a comprehension of the art of 
life; and by the art of life I mean the most complete achievement of varied activity 
expressing the potentialities of that living creature in the face of its actual 
environment. This completeness of achievement involves an artistic sense, 
subordinating the lower to the higher possibilities of the invisible personality. 
Science, art, religion, morality take their rise from this sense of values within the 
structure of being. Each individual embodies an adventure of existence. The art of 
life is the guidance of this adventure” (Whitehead, as found in: Frankena, 1965, p. 
83). 
 
 

 
5 Or, in the words of Nel Noddings: “The teacher receives and accepts the student’s feeling toward the 
subject matter; she looks at it and listens to it through his eyes and ears. How else can she interpret the 
subject matter for him? As she exercises this inclusion, she accepts his motives, reaches toward what 
he intends, so long as these motives and intentions do not force an abandonment of her own ethic. 
Inclusion as practiced by the teacher is a vital gift” (Noddings, as found in: Cahn, 1997, p.473). 



250 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

It is now a bit clearer what was meant earlier, when we chose the word colossal to 
describe the undertaking of upbringing and education of even a single person, let 
alone of entire classrooms and generations of people. If it brings about an immediate 
sense of apprehension at the thought of such an enormous responsibility, the feeling 
is hardly unjustified, for it is truly a great responsibility; one that should not be taken 
on lightly. This responsibility still undoubtedly rests far more on the shoulders of 
teachers, since they are the ones who must ensure there is a good relationship 
between them and the students. However, regardless of all possible hardships, once 
we realise the potential rewards of boldly continuing in the face of such hardships, 
it is of no wonder that so many continue to do so. It is perhaps in philosophy that 
we can find the most inspirational idea for such a feat, when we are continuously 
encouraged to develop a love for wisdom and persevere in our search for it for its 
own sake, and for the sake of us all. Finding balance between knowledge and wisdom 
could then come down to not just choosing what to teach, but also teaching in such 
a way, and in such an atmosphere, that the students, while not being afraid to ask 
questions and give ideas, learn not just the facts, but also how to learn, why learning 
is rewarding, the value of knowledge (and wisdom), and how it is to be used, not just 
to the advantage of oneself, but even more so to the advantage, or at least not 
detriment, of others. Knowledge delivered in such a way, as challenging as it is to do 
so, already has in it the seeds of future wisdom; such a theory is already halfway there 
to practise. Whitehead offers additional support for such a view by stating: “Now 
wisdom is the way in which knowledge is held. It concerns the handling of 
knowledge, its selection for the determination of relevant issues, its employment to 
add value to our immediate experience. This mastery of knowledge, which is 
wisdom, is the most intimate freedom obtainable” (Whitehead, as found in: 
Frankena, 1965, p. 76). 
 
As important as establishing and maintaining a delicate balance between knowledge 
and wisdom is, it is not enough in itself to ensure a wholesome educational process. 
One other important part was already hinted at in the previous paragraph, and that 
concerns the balance between discipline and freedom. Just as it was the case with 
knowledge and wisdom, so it will also be with freedom and discipline that neither of 
them should have dominance over the other; rather, they should be complementary. 
At certain situations or phases of development, more freedom is required; at others, 



L. Pektor, A. Golubović: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships 
Between Teachers/Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 
and Education 

251. 

 

 

more discipline.6 However, discipline should never just be in the service of 
maintaining a formal position of authority; just as authority, if exercised properly, 
can be conducive to a good working atmosphere. Similarly, freedom should not be 
used as a substitute for creating a good relationship with pupils. This delicate balance 
between freedom and discipline can at times be the trickiest for the teachers to 
navigate, because it often entails walking the thin line between being overly 
permissive and too rigid or authoritarian in behaviour. As Whitehead again points 
out: “The only avenue towards wisdom is by freedom in the presence of knowledge. 
But the only avenue towards knowledge is by discipline in the acquirement of 
ordered fact. Freedom and discipline are the two essentials of education/…/” 
(Whitehead, as found in: Frankena, 1965, p. 76). And, furthermore: 
 
“The real point is to discover in practice that exact balance between freedom and 
discipline which will give the greatest rate of progress over the things to be known. 
I do not believe that there is any abstract formula which will give information 
applicable to all subjects, to all types of pupils, or to each individual pupil; except 
indeed the formula of rhythmic sway which I have been insisting on, namely, that in 
the earlier stage the progress requires that the emphasis be laid on freedom, and in 
that in the later middle stage the emphasis be laid on the definite acquirement of 
allotted tasks” (ibid., p. 80–81). 
 
As we can see, it is very difficult to find the right way for students to be able to 
acquire all the necessary knowledge, experiences, and values efficiently, and to, on 
top of that, be able to apply them when appropriate circumstances arise. For this 
reason it is crucial to recognise who should be doing what and in what ways. In other 
words, it is very important to set the proper roles (or, to put it differently, to properly 
calibrate the teacher/student relationship) in the best way possible. 
 
We can now get a better grasp on the meaning of the term finding delicate balance between 
different aspects of education, not just in general, but in working with every individual in 
particular. When we consider the teacher/student relationship, one could in a way 

 
6 This aspect was considerably researched and developed by well-known psychologists, such as Piaget 
and Kohlberg, but also by their colleagues Gilligan and Noddings. 



252 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

draw a parallel between a teacher and a doctor, the kind of which was drawn by 
Peterson. 
 
“The art of teaching must rather be compared to the art of medicine. The teacher 
works with the inner principles of human nature in somewhat the same way as the 
physician works with the physical principles of health. Just as the physician attempts 
to get the body to the point where it can heal itself, the teacher must help bring 
students to the point at which they can learn on their own” (Peterson, 1986, p. 113). 
 
What is particularly significant about this parallel is that it also emphasises the 
importance of both cognitive and affective dimension of teaching. Just as a physician 
must simultaneously have all the cognitive and factual skills necessary for them to 
properly do their job, so must a teacher possess thorough knowledge of all the 
subjects that the students are to be taught, and be skilful and meticulous, one could 
even say wise, in the manners in which all this can be properly used in practice. 
However, as necessary as such competence is, it is not enough, as both physicians 
and teachers must be at the same time motivated by deep and sincere care for people 
in general, and every patient/student they meet in particular.7 While this genuine 
emotional drive is welcome to propel them forward against any obstacle they 
encounter, they must still be vigilant lest they allow their emotions to cloud their 
judgement or make them favour some patients/students over others. So, one could 
say that in this one metaphor, all the balance we discussed so far is included: wisdom 
and knowledge, reason and emotion, facts, values, morality, but also freedom and 
discipline, because everything should be incorporated in one’s personality, and yet 
nothing should dominate over other factors to the detriment of the overall goal. 
Thus, we are once again made aware of the great complexity involved in creating 
just the right kind of relationship between teachers and students. 
 
All of the guidelines mentioned until now really in a way presuppose that teachers, 
if they are even to see value in all these ideals and attempt to realise them, must 
themselves be virtuous people to begin with, or at least strive towards it (Comp. 
Noddings, as found in: Cahn, 1997, p. 473). That means that they were taught or 

 
7 “Besides engaging the student in dialogue, the teacher also provides a model. To support her students 
as ones-caring, she must show them herself as one-caring” (Noddings, as found in: Cahn, 1997, p. 473). 



L. Pektor, A. Golubović: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships 
Between Teachers/Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 
and Education 

253. 

 

 

helped to become this way by some people who worked with them in their own 
upbringing and education, which in turn seems to suggest that virtue can be taught. 
As intuitive as it sometimes seems to make this claim, it is not uncontroversial, since 
the debate about whether or how virtue can be taught, or even what virtue really is, 
has been going on since the very beginning and it is showing no signs of reaching a 
state of lasting consensus. One of the many authors who were keenly aware of this 
problem was Richard Peters, who wrote: 
 
“Is it the ‘correct opinion’ and conventional behavior of well-brought-up people? 
Or is it conduct based on a grasp of fundamental principles? There is a 
corresponding difference in what is emphasized in moral education. On the one 
hand there is an emphasis on habit, tradition, and being properly brought up; on the 
other hand there is emphasis on intellectual training, and on the development of 
critical thought and choice” (Comp. Noddings, as found in: Cahn, 1997, p. 473). 
 
Still, as we can see, it would seem very difficult and, even perilous, to completely 
separate education for cognitive growth and critical thinking from education for 
morality and values, so teaching about virtue should, by all means, in some form also 
be presented as part of the teaching process and the relationship we have been 
constructing.8 But how is it that we should go about doing that? An author that can 
be of great assistance on this issue is one of the greats of philosophy of education, 
John Dewey. 
 
3.2 Dewey’s insights regarding upbringing and education 
 
John Dewey is one of the greatest pioneers and innovators in the field of philosophy 
of education in contemporary times, so it should not come as a surprise that he was 
aware of all the factors we have discussed and has tried to find ways in which all of 
these can be used to achieve the best possible educational results. These can be laid 
out in terms of helping people develop their innate potential for living in creative, 
humane, democratic and prosperous societies. The best way to do this is by teaching 

 
8 “Everything we do, then, as teachers, has moral overtones. Through dialogue, modelling, the provision of practice, 
and the attribution of best motive, the one-caring as teacher nurtures the ethical ideal. She cannot nurture the student 
intellectually without regard for the ethical ideal unless she is willing to risk producing a monster, and she cannot 
nurture the ethical ideal without considering the whole self-image of which it is a part” (Noddings, as found in: 
Cahn, 1997, p. 474). 



254 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

them to embody all these virtues as individuals. To this purpose, he was preoccupied 
with achieving a synthesis of all the seemingly opposed factors of life, which 
manifest in the microcosm of education: 
 
“/…/ to external discipline is opposed free activity; to learning from texts and 
teachers, learning through experience; to acquisition of isolated skills and techniques 
by drill, is opposed acquisition of them as means of attaining ends which make direct 
vital appeal; to preparation for a more or less remote future is opposed making the 
most of the opportunities of present life; to static aims and materials is opposed 
acquaintance with a changing world” (Dewey, 1952, p. 5–6). 
 
Most of his ideas which we shall analyse come from the work he wrote in the later 
part of his life, Experience and Education (1952). It is there that he discussed the 
relationship and the differences between traditional and progressive approaches to 
education, himself being the bearer of many progressive ideas and practices. To him 
it went without saying that the moral component of education cannot and should 
not ever be separated from the cognitive one, but should instead be deeply 
intertwined with it. He was a resolute opponent of any traditional sense of morality 
based on enforcement of obedience to authority, conventional thinking, or dogmas 
of any kind, and advocated for an open society that would be in constant search for 
new and better solutions to any existing problems. These solutions would also be 
put to constant tests to determine their efficacy, and then be readily substituted for 
better ones as soon as it would be possible. He wanted to accentuate the need for 
continual reassessment and the need to continually update our moral influences and 
practices, not so much when it comes to individuals, but more so because of societal 
influences. He was a staunch believer in democracy, and believed that if democracy 
is to be properly exercised, personal experiences of the students must be given 
enough space and value in the educational process, since it is these children that will 
create future societies. The emphasis is not on any kind of objective understanding 
or value being placed on a child’s personal experience; it is unclear whether it is even 
possible to do that. Rather, the main idea is that each experience carries in itself a 
potential, a pragmatic value which, if properly recognized and used, can lead to a 
multitude of other quality experiences, which will merge to create a life of rich and 
meaningful experiences. It is precisely here that the crucial role of the teacher enters 
the stage, for it is completely up to the teacher to be mindful and artful in creating 



L. Pektor, A. Golubović: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships 
Between Teachers/Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 
and Education 

255. 

 

 

such an atmosphere and making such use of the subject at hand, so it will serve as 
an impetus for the students to come up with new ways of thinking and reasoning, 
and in such a way their current experiences can become springboards for future, 
novel ones. In Dewey’s own words: “It thus becomes the office of the educator to 
select those things within the range of existing experience that have the promise and 
potentiality of presenting new problems which by stimulating new ways of 
observation and judgement will expand the area of further experience” (Djui 
[Dewey], 1966 [1970], p. 90). And also: “/…/ the central problem of an education 
based upon experience is to select the kind of present experiences that live fruitfully 
and creatively in subsequent experiences” (Dewey, 1997, p. 28). 
 
Dewey is primarily concerned with students’ growth, and therefore the main role of 
the teacher is to facilitate such growth – cognitive, moral, emotional, psychological, 
and creative. In general terms, Dewey defines any growth as any considerable 
improvement in one’s living experience, and this is a process that should be in 
motion as long as we live (Dewey, 1952, p. 42). This is achieved through creative use 
of various techniques and methods at the teachers’ disposal. It will take skill, 
perseverance, and dedication to be able to adjust to all different situations that arise, 
and to find ways to personalise the approach when needed, so that, whenever 
possible, every student can get the most out of any situation. That can be a daunting 
experience, but that is where the challenge lies. Sometimes this will entail helping 
and guiding students, especially the younger and more inexperienced ones, to learn 
how to make decisions for themselves, and in this process to build their character 
(Dewey, 1997, p. 12). Another crucial aspect of this growth, according to Dewey, is 
the development and continual refinement of the students’ skills of critical thinking. 
 
Reflective thinking is a matter of particular significance in Dewey’s theory, since it 
is, on the one hand, unequivocally connected to the refinement of moral sensibilities 
in students, with which it develops concurrently; and on the other hand, it 
encompasses a wide variety of different abilities and skills within itself, all of which 
require time and effort to be properly developed. Some of these abilities and skills 
are classified as observational, emotional, questioning, imaginative, inferential, 
experimenting, and consulting abilities, as well as the abilities of argument analysis, 
judging, and deciding (Hitchcock, 2018). Due to the limited scope of this paper, we 
shall say a bit more only about emotional and consulting abilities. When it comes to 



256 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

emotional abilities, they are of vital importance to the healthy development of 
children, but are frequently unwisely neglected in education in favour of exclusive 
rationality, especially nowadays (Hitchcock, 2018). 
 
This is potentially a grave mistake, since children are emotional by nature (just like 
adults), and if they are not taught how to relate with their emotions, as well as adjust 
them to the occasion from an early age, they will suffer consequences for the rest of 
their lives. Emotions are an integral part of any healthy personality and should, just 
like curiosity and enthusiasm for discovering the world around us, which children 
have in abundance, be encouraged instead of suppressed. Suppressing them can only 
result in them erupting back to the surface later on, usually in unpredictable and 
harmful ways. As for consulting abilities, these are primarily concerned with teaching 
students to always look for credible and trustworthy sources of knowledge or 
veracity in any given field of interest, which is again closely tied with morality, as well 
as with many of the aforementioned parts of critical thinking abilities (Hitchcock, 
2018). To sum up, it is clear that both emotional and consulting abilities, as parts of 
the same package, which we call critical or reflective thinking, depend on their proper 
implementation on the establishment of wholesome relationships between people, 
in particular between teachers and students, but also between all members of a given 
society. Therefore, it is also clear that these relationships really determine the quality 
of upbringing and education. 
 
Again, just as it was the case with all of the factors analysed before, all of these 
abilities are inseparable from one another, and each and every one of them has an 
important role to play in a life of a truly well-developed and humane individual, the 
kind of which would be the desired end result of a formal, wholesome process of 
upbringing and education, which was succinctly described here. It is to be 
remembered, however, that these are just guidelines, ideals to strive for, not to be 
imposed on anyone, and that there are many different ways in which they can be 
implemented and taught. Furthermore, it is worth noting that a true process of 
education and upbringing is a lifelong process, filled with mistakes, doubts, 
problems, and obstacles, all of which can become milestones on the way to ultimate 
success. Still, they all invariably depend on the quality of the relationships we 
establish between each other. 
 



L. Pektor, A. Golubović: Rethinking the Importance of Establishing Adequate Relationships 
Between Teachers/Educators and Students in Order to Achieve the Best Results in Upbringing 
and Education 

257. 

 

 

4 Conclusion 
 
In this paper, we discussed the importance of upbringing and education for the 
development of happy, well-balanced and humane individuals and societies. We gave 
a short overview of what is usually thought of as upbringing and education, what 
can be said to be the most commonly held goals of these endeavours, and briefly 
described what was historically considered to be of most importance to the 
educators advocating either traditional or progressive educational approaches. 
Between these two perspectives, most commonly placing the focus of their attention 
either exclusively to teachers or students, we advocated the view that contemporary 
developments ask for a middle way – placing the relationship between them and 
their collaboration in search for knowledge and acquisition of basic, fundamental 
values in the centre. This view gives them equal importance, with teachers being the 
ones tasked with creatively guiding, nurturing, and creating the atmosphere and 
conditions conducive to achieving the best possible results. More precisely, we 
described parts of what should be taught in such a process, and how it could be 
done, using primarily (but not exclusively) the insights of John Dewey to create a 
compelling case for a truly contemporary upbringing and education, based on 
wholesome relationships, primarily between teachers and students, and then 
everybody else. The finer details and intricacies of this relationship can serve as basis 
for a future paper related to this topic. 
 
 
References 
 
Cahn, S. M. (1997). Classic and Contemporary Readings in the Philosophy of Education, McGraw-Hill 

Companies. 
Djui D. [Dewey, J.]. (1966). Vaspitanje i demokratija (uvod u filosofiju vaspitanja), Obod. 
Dewey, J. as found in: Frankena, W. K. (1965). Philosophy of Education, Macmillan. 
Dewey, J. (1952). Experience and Education, Macmillan. 
Dewey, J. (1997). Experience and Education, Free Press.  
Frankena, W. K. (1965). Philosophy of Education, Macmillan. 
Hitchcock, D. (2018). “Critical Thinking.” In E. N. Zalta and U. Nodelman (eds.), Stanford 

Encyclopedia of Philosophy. Retrieved from: https://plato.stanford.edu/entires/critical-thinking/  
Noddings, N. as found in: Cahn, S. M. (1997). Classic and Contemporary Readings in the Philosophy of 

Education, Macmillan. 
Peters, R. S. as found in: Frankena, W. K. (1965). Philosophy of Education. Macmillan. 
Peterson, M. L. (1986). Philosophy of Education (Issues and Options), Intervarsity Press.    
Whitehead, A. N., as found in: Frankena, W. K. (1965). Philosophy of Education, Macmillan. 
 



258 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

 
 
 
 



 

 

 
 

SOKRAT MED APORETIKO IN 

ELENKTIKO: JE SOKRATSKI DIALOG 

ZA POTREBE POUČEVANJA 

FILOZOFIJE PREVEČ IDEALIZIRAN? 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.15 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
BORIS VEZJAK 
Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
boris.vezjak@um.si  
 
V poučevanju filozofije, vzgoji in filozofiji poučevanja in filozofiji 
za otroke nastopa sokratski dialog kot izjemno pogosta pedagoška 
metoda, kanonizirana tudi v splošni literaturi, posvečeni didaktiki 
filozofije. Vprašanje, kaj je sokratski dialog po svoji vsebini, bi 
morali v danem kontekstu natančneje postaviti v primerjalni 
obliki, ga definirati in pojasniti. Ugotavljamo, prvič, da se 
zgodovinski sokratski dialog in sodoben, kakršnega najdemo v 
filozofiji vzgoje in poučevanja, razlikujeta do te mere, da bi lahko 
upravičeno dvomili v pravilnost poimenovanja. Drugič, v 
sodobnih različicah sokratske metode ni elementov aporetike in 
elenktike. Oba sta specifična za sokratsko filozofijo do te mere, 
da ju ne moremo »nadomestiti« z nobenim novejšim konceptom. 
Posledično, tretjič, je nemogoče govoriti o sokratskem dialogu v 
filozofiji vzgoje in poučevanja v zares natančnem in strogem 
pomenu besede, zato je tovrstno poimenovanje bolj ali manj 
figurativno, raba pa idealizirana. 

Ključne besede:  
sokratska metoda, 

aporetika,  
elenktika,  

poučevanje filozofije, 
filozofija za otroke 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.15 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

SOCRATES BETWEEN  
APORETICS AND ELENCTICS:  

IS THE SOCRATIC DIALOG TOO 

IDEALIZED FOR THE NEEDS OF 

TEACHING PHILOSOPHY? 
   

 BORIS VEZJAK 
 University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 

boris.vezjak@um.si 
  

Keywords: 
Socratic methods,  
aporetics,  
elenctics,  
teaching philosophy, 
philosophy for children 

 In the philosophy of education and philosophy for children, the 
Socratic dialogue appears as a common pedagogical method, also 
canonised in the literature on the didactics of philosophy. The 
question of what the Socratic dialogue is in the given context 
should be specified, defined and explained in comparative form. 
We conclude, firstly, that the historical Socratic dialogue and the 
one found in philosophy of education and teaching differ, so that 
one could justifiably question the correctness of the naming. 
Second, the modern versions of the Socratic method lack the 
elements of aporetics and elenctics. Both are characteristic of 
Socratic philosophy and they cannot be replaced by any newer 
concept. Thirdly, it follows that it is impossible to speak about 
the Socratic dialogue in the philosophy of education and teaching 
in a precise and strict sense of the word. This kind of naming is 
figurative, and the use is idealised. 

 
 



B. Vezjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe poučevanja 
filozofije preveč idealiziran? 261. 

 

 

1 Uvod 
 
V filozofiji vzgoje, kritičnega mišljenja in obenem vzporedno še zlasti pri 
oblikovanju načel filozofije za otroke nastopa sokratski dialog kot izjemno pogosta 
in celo s priporočili pospremljena pedagoška metoda, kanonizirana tudi v splošni 
literaturi, posvečeni didaktiki filozofije. Pouk filozofije je večkrat opisan kot »prostor 
dialoga« (Kotnik, 2007, 132). Njegova vsebina, deležna določene prenove in večkrat 
navzoča tudi v zasnutku tako imenovanega neosokratskega dialoga, recimo pri 
številnih avtorjih, kot so Nelson (1949), Heckmann (1988) in Littig (2004), ni ostala 
povsem enotno dorečena. Vprašanje, kaj je sokratski dialog po svoji vsebini, bi 
morali v danem kontekstu zato šele natančneje postaviti v primerjalni obliki, ga 
najprej definirati in pojasniti, na kaj v opisu z njim merimo, ko ga obravnavamo 
znotraj širokega področja sodobne filozofije.  
 
S tem še ne bomo popolnoma odpravili težave z njim v ameriški tradiciji, kjer sta ga 
razvijala Lipman (1988) in Sharp (1991), pri čemer sta se oba avtorja pri svojem delu 
opirala tudi na klasične filozofske avtorje, kakršna sta J. Dewey in C. S. Peirce. 
Programi filozofije za otroke so v tej zastavitvi kot osnova učnih načrtov filozofskih 
raziskovanj v osnovnih in srednjih šolah začeli slediti sokratski metodi, ki je drugačna 
od tiste, oblikovane v evropski tradiciji sokratskega dialoga, ki nas uči misliti (Fisher, 
2003). S tem se temeljna dilema še zaplete, saj omenjeni dialog lahko figurira in opiše 
različne metode filozofskega raziskovanja. Poraja se temeljna zadrega razmerja med 
njim v izvorni inačici in njegovo uporabo danes, obenem pa tudi transmisije same 
metode. Poskušal bom pokazati, da je ravno metoda dialoga, upoštevajoč vse njene 
elemente, kakršne najdemo predvsem v opisih Sokrata v Platonovih dialogih, v 
primerjavi s svojo izvorno obliko v izrazito veliki meri spremenjena in, kar je še zlasti 
vredno poudarka, na neki točki danes zelo verjetno tudi idealizirana. S tem se 
približamo ne preveč optimističnemu zaključku: če sta sokratski dialog in posledično 
metoda v izvornem smislu, kakršnega definirajo interpreti Platona in Sokrata, 
bistveno drugačna od sodobnih rab, kar bom poskušal zagovarjati, je treba določiti, 
s čim lahko upravičimo začetno sklicevanje nanju. Toda to še ni vse, če upoštevamo 
navedeno metodičnost, je opisana težava v osnovi podvojena.  
 
Moje opozorilo bo zato veljalo premalo natančni rabi pojmov. Prvič in predvsem 
velja poudariti že, da ni povsem jasno, ali je dialog v metodološkem smislu Sokrat 
res uporabljal v zelo homogenem smislu predpostavljenih procedur vodenja 



262 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

pogovora s sogovorci (Scott, 2002, 2). Če morda Sokrat sploh ni imel izdelane 
metode, to možnost bom sicer zavračal kot manj verjetno, a jo ilustrativno dodajam 
v svarilo, je lahko naše sklicevanje na sokratski dialog že po sebi vprašljivo, kolikor 
metodičnost jemljemo za bistveni element njegove definicije. Drugič in ne manj 
pomembno pa bo veljalo še, da se zaradi določenih elementov opisana zgodovinska 
sokratska metoda za nekatere oblike poučevanja filozofije danes zdi bolj kot ne 
neprimerna. Če je zares takšna, v strogem smislu zatorej neprimerna za cilje, ki jim 
sledimo, smo pritrdili tezi o idealizaciji, kar bi nas moralo pripeljati do resnega 
dvoma, v kakšni meri je na novo konceptualizirani dialog v filozofiji za otroke in 
filozofiji vzgoje in poučevanja v sodobnih rabah res sokratski v polnem in izvornem 
smislu. Nadalje pa še, kaj bi pomenila ugotovitev, da ni takšen; da so ključni avtorji 
teh rab videli določene podobnosti ali si le želeli takšnega poimenovanja po 
znamenitem antičnem mislecu, ne sme obveljati za zadostno pojasnilo.  
 
Filozofija za otroke večkrat taksativno našteva posamične spretnosti: »oblikovanje 
mnenj, analiziranje, sintetiziranje, primerjanje, klasificiranje, postavljanje vprašanj, 
iskanje hipotez, izpeljevanje, odkrivanje predpostavk in posledic, reševanje 
problemov« (Hladnik in Šimenc, 1999, 5), toda predpostavljeno do njih največkrat 
pridemo skozi dialoško proceduro. Razpravo o tem, kaj tvori razliko med 
zgodovinskim sokratskim dialogom in njegovimi aktualnimi artikulacijami rab, bi 
zato lahko razdelili na številna delna vprašanja, vredna intenzivnejšega pretresa; naj 
spodaj naštejem tri in pri tem povzamem doslej povedano.  
 
(a) Prvo vprašanje je, ali je takšna raba po svojem imenu in vsebini danes upravičena 

in v kakšni meri je zgolj prevzela ime?  
(b) Drugo zadeva odnos med sokratskim dialogom in metodo: če drži, da je prvi 

bistveno obarvan z njemu lastno metodo, kaj metodičnega v sokratskem smislu 
se ohranja v sodobnih artikulacijah?  

(c) Tretje nas nato pripelje do možne teze: če v njem takšne metode ne najdemo, 
torej zanjo značilnih elementov, mar ni že samo navedeno dejstvo dovolj dober 
indikator, da je sokratski dialog po svojem formatu in vsebini osiromašen do te 
mere, da smemo podvomiti v ustreznost sodobnega poimenovanja? 

  



B. Vezjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe poučevanja 
filozofije preveč idealiziran? 263. 

 

 

2 O izvorni naravi sokratskega dialoga 
 
Da bi zadovoljivo odkrili, kaj se skriva za konceptom sokratskega dialoga danes pri 
pouku filozofije in tem, kar sta nam v historičnem kontekstu razprave v izročilo 
predala predvsem Sokrat in Platon, je preprosto treba primerjati obe rabi in odkriti 
razlike. Trdil bom, da sta elenktika in aporetika pri obeh antičnih mislecih tista 
nepogrešljiva strukturna elementa, ki v sodobnih artikulacijah ne samo izostaneta, 
ampak bi bila metodično za poučevalne namene tudi izrazito moteča, zaradi česar 
imamo dovolj dobre razloge za vnovični premislek, kaj je od izvornega dialoga v 
novih inačicah zares ostalo »ohranjenega«.  
 
Ker je zgodovinsko vzeto sokratski dialog, kakršnega nam najbolj ustrezno in 
avtentično zagotovo opisuje Platon, bistveno obarvan z obema, hkrati pa se v 
njegovih aktualizacijah oba navedena elementa danes popolnoma izgubita, bom 
zagovarjal stališče, da vsebuje historična verzija nepogrešljive prvine, ki so v 
aktualizacijah postali nebistveni in morda zaradi svoje odsotnosti celo na najboljši 
način dokazujejo, da je polna raba pojma »sokratski dialog« strogo vzeto 
neupravičena. Kar je ob njunem izostanku ostalo v rabi, je kvečjemu zelo ohlapna 
forma dialoškosti, ki se v tem smislu ne ujema več s sokratsko inačico in z njenimi 
posebnostmi; če razumemo razliko obeh v tej perspektivi, si potemtakem ne zasluži 
takega poimenovanja in tudi ne sklicevanja. Kajti kakorkoli že morda nimamo 
popolne vednosti o njegovi vsebini in naravi, pa povsem zanesljivo vemo, da so bili 
zgodovinski sokratski dialogi elenktični in aporetični. Trdil bom potemtakem, da 
elenchus in tudi aporia zato danes nista le z veliko težavo uporabljiva za cilje 
poučevanja, ampak se zdi, da bi bila njuna vpeljava v situaciji vzgoje in poučevanja 
morda celo striktno neproduktivna in odvečna.  
 
Na začetku želim zato začrtati, kaj je sokratski dialog v zgodovinskem smislu in kaj 
je v filozofiji vzgoje in poučevanja. Zagotovo gre za eno najbolje raziskanih področij 
Platonove in Sokratove filozofije, kjer je dialektika je kot veščina pogovarjanja 
(dialoga) čvrsto povezana z obema. Po drugi strani ostaja bistveno bolj nejasen pravi 
izvor dialogiziranja, kajti po nekaterih podatkih je Platonov učenec Aristotel 
prepoznal njegovega začetnega inovatorja v Zenonu iz Eleje: »(Aristotel) pravi, da je 
Empedokles (kot) prvi iznašel retoriko, Zenon pa dialektiko« [φησι πρῶτον 
Ἐμπεδοκλέα ῥητορικὴν εὑρεῖν, Ζήνωνα δὲ διαλεκτικήν] (DK 29 A 10). 
 



264 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Čeprav mnogi raziskovalci menijo, da je bil Sokrat največji dialektik antične Grčije, 
se zdi, da izraz διαλεκτική, torej nekakšna »pogovorna veščina«, kjer je beseda 
etimološko izpeljana iz besede za pogovor, »dialog«, je njen prvi avtor Platon (Kahn, 
2012, 158–174). Splošno znano je, da so Platonovi spisi skoraj v celoti zapisani v 
obliki dialogov oziroma pogovorov med Sokratom in drugimi someščani, v srednjih 
in poznejših dialogih pa Platon sicer preide od prikazovanja metode učitelja k 
opisovanju svoje metode in v njih zato najdemo podrobnejšo analizo njegovega 
pogleda na dialektiko kot filozofsko metodo za doseganje resnice (Fink, 2012; 
Roberts, 1973). Poznejši dialogi tudi nakazujejo, da se s procesom dialektičnega 
»prebijanja« do resnice lahko fenomenalno izkustvo v smeri izkušanja pojavnosti 
popolnoma izniči, s čimer se na koncu poti povzpnemo do brezpogojne resničnosti, 
ki se skriva onstran pojavnosti (McEvilley, 2002). Končno je prav zato dialektika pri 
Platonu tako rekoč razglašena za filozofsko metodo. 
 
Aristotel je, kot rečeno, pojem dialektike našel že pri Zenonu iz Eleje (Kullmann, 
2012, 296–316), toda čeprav ta ni bil dialektik v prej opisanem pregnantnem 
pomenu, njegove znamenite aporije uporabljajo metodo posrednega dokazovanja, 
da bi razkrile protislovje v predpostavljeni tezi, s čimer nato prvotna teza postane 
napačna (Hanhijarvi, 2015). V tem smislu je, kot beremo v Aristotelovem 
izgubljenem dialogu z imenom »Sofist« (Diog. Laert. VIII, 57; IX, 25), veščino 
nasprotovanja z besedami, kar očitno odlikuje njegovo dokazovanje, ocenil za delo 
»iznajditelja dialektike (εὑρετὴς διαλεκτικῆς). Dialektika je tukaj v »zenonovskem« 
smislu manj posvečena temu, kar razumemo kot izmenjavo mnenj, in je bolj 
spretnost utemeljevanja, pri čemer v postopku ne sledimo nekim nujnim, 
samorazvidnim ali vnaprej dokazanim predpostavkam, temveč vanje, kot v splošno 
sprejeta prepričanja in mnenja drugih mislecev, podvomimo in jih potem prikažemo 
kot neresnična in neprimerna.  
 
Platon je, če povemo zelo šolsko, naravo resničnosti ugledal v idejah oziroma 
oblikah, ki so nekakšni vzorci za stvari v tem svetu, do definicije idej pa pridemo 
ravno z dialektičnim, torej »pogovornim« prizadevanjem skoz tehtanje stališč (Kahn, 
2012, 159). Če v postavljeni hipotezi odkrijemo protislovja ali nedoslednosti, potem 
je treba poiskati novo trditev in ta mora nadomestiti prvotno hipotezo. Proces se 
nadaljuje, dokler ne prispemo do najvišje resnice in spoznanja (Roberts, 1973). S tem 
platonska dialektika zasleduje ravno vprašanja o resničnosti skozi ponavljajoči se 
proces utemeljevanja, vendar je med Sokratom in Platonom pomembna razlika v 



B. Vezjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe poučevanja 
filozofije preveč idealiziran? 265. 

 

 

procesu dialektične metode: znotraj sokratskega metodičnega pristopa se odkrivajo 
pomanjkljivi argumenti z željo po izpostavljanju nevednosti, Platon pa si prizadeva 
ugotoviti resnico in razkriti vednost, ne nevednosti.  
 
Sokrat svoje sogovorce dejansko sili, da bi si prizadevali za skupnim ciljem skozi 
sledenje resnici, kar pomeni, da mora vsak udeleženec opustiti svojo pozicijo in s 
tem vnaprejšnje prepričanje, da je njegova apriorno večvredna ali boljša. Skupno 
dialektično raziskovanje je zato po nujnosti kolektivni napor, resnica je tako rekoč 
komunitarni cilj, kar pomeni, da mora biti po svoji naravi vedno predpostavljena kot 
bistveni moment filozofskega raziskovanja, kot ugotavlja Platon v dialogu 
»Sofist« (230b4–d4). Poseben, že nekolikanj aristotelski je primer razumevanja 
dialektike, kot jo opiše Platonov dialog »Parmenid«, kjer je s tem pojmom opisana 
argumentacijska vaja v razpravi (Parmenid, 135d), torej nekakšna analiza različnih 
hipotez. V te vrste zasnutku jo je Platon zgradil in postavil proti sofistiki in eristiki, 
s katerima se spopada na primer v dialogih »Sofist« in »Evtidem«. Dialektika je zato 
nasledila tradicijo »nasprotnih« govorov, kakršne najdemo predvsem pri Protagori, 
pa tudi Aristofanu in Tukididu (Zilioli, 2007). 
 
Kasneje pride v razvoju pojma do še enega pomembnega premika – Platonov učenec 
Aristotel je dialektiko razumel predvsem kot neke vrste vežbo ali tekmovanje v 
argumentaciji oziroma kot nekaj, kar Kullmann (2012, 298) imenuje »akademska 
gimnastična debata«: ta je bila tedaj tako rekoč obvezni del intelektualne elite antične 
Grčije. V opisanem smislu je dialektika postala preprosto svojevrstna veščina 
spretnega argumentiranja znotraj nasprotnih mnenj, ki jih moramo predstaviti kot 
teze in antiteze. Zato se Aristotelova »Topika« tudi bere kot priročnik dialektike in 
manj kot teoretska ekspertiza o njej, oziroma če povzamem definicijo Robertsa 
(1973), je omenjeni spis poln »intelektualnih vaj« in končno tudi zelo spominja na 
Platonov dialog »Parmenid«. Aristotel sicer predpostavlja, da je mogoče dostopati 
do prvih načel vseh vej znanosti skozi kritično preverjanje mnenj, vendar pri tem 
dialektike ne vidi kot osnovnega sredstva za doseganje znanstvene resnice, kar je za 
svoj cilj jemal njegov učitelj (Kullmann, 2012; Roberts, 1973). Povedano drugače, 
kot empirist, ki je dal prednost čutnemu zaznavanju in izkustvu naravnega sveta, je 
po svoje razvrednotil dialektično sklepanje kot nezadosten postopek za preverjanje 
trditev, s tem pa namenil odločilno prednost empirični znanosti (Fink, 2012; 
Roberts, 1973). Zaradi zavračanja in kasnejše vpeljave formalne logike v filozofiji se 



266 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

zato dialektika v dobršni meri poslovi kot uspešna metoda filozofiranja za kar nekaj 
stoletij.  
 
Med dialektično veščino in dialogom obstaja opisana povezava, prva je predvsem 
metodično obarvan dialog. Vendar sokratski dialog, ki je v praktičnem smislu vaja v 
dialektični oziroma pogovorni spretnosti, vsebuje kar nekaj posebnosti. Da bi ga 
opredelili dovolj natančno, si moramo predočiti možne kontekste oblikovanja 
dialoške tehnike, upoštevati pa tudi etične implikacije. Ksenofont v svojih »Spominih 
na Sokrata« (Memorabilia V, 12) opiše Sokratov osnovni cilj pogovora, da »postanejo 
ljudje kar najboljši in najsrečnejši«, zato je dejansko temu namenjena tudi veščina 
razprave, kjer je slednjo pojasnil kot nekaj, kar izvira »iz tega, da prijatelji med 
skupnim posvetom predmete pogovora razdelijo na posamezne vrste. Vsakdo bi se 
zato moral na to kar najbolje pripraviti in se temu kolikor le mogoče posvetiti, kajti 
ob razpravi se ljudje razvijejo v najboljše posameznike, najbolj sposobne voditelje 
ter velike mojstre dialektike.« (Memorabilia V,12) 
 
Dialogu je torej, zdaj že vidimo, imanentna tudi etična komponenta doseganja 
srečnosti, če verjamemo Ksenofontu. Razprava kot διαλέγεσθαι (dialégesthai) pri 
Platonovem Sokratu kot kompleksna zasnovana praksa z več elementi ne steče na 
arbitraren način, ampak je skozi njo opisan dovolj natančno opredeljen postopek 
poizvedbe, izvaja se s pomočjo vprašanj in odgovorov. Predpostavka, da bomo 
preko različnih ali nasprotnih stališč prišli do nekega višjega spoznanja in s tem do 
»resnice«, je bistvena: dialektika je dejansko metoda opredeljevanja »resnice« skozi 
poizvedovanje in odgovarjanje, torej proceduro izmenjave vprašanj in odgovorov, 
ki terja spraševalca in spraševanca, nekoga, ki postavlja vprašanja, in tistega, ki so mu 
zastavljena. Sokratski dialog je po svoje, kot pravi Pobežin (2018, 321), širši od tega, 
kar najdemo pri Platonu in Ksenofontu, sicer zvestih popisovalcih Sokratovega 
življenja, in obstaja več pričevanj, da se je verjetno že v času njunega življenja razvil 
celo žanr »sokratskih dialogov«. Še več, ugotovimo lahko, da je omenjeni žanr bil 
navzoč najkasneje v času Aristotelovega vrhunca (Kahn, 2012, 158), saj slednji 
omenja njihovo tradicijo in jih tudi poimenuje s tem imenom (Σωκρατικοὶ λόγοι – 
Sokratikoì lógoi); o tem beremo v Aristotelovi »Poetiki« (1447b).  
  



B. Vezjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe poučevanja 
filozofije preveč idealiziran? 267. 

 

 

3 Manjkajoča člena: aporetika in elenktika 
 
Indikativna za opredelitev »pedagoškega« statusa dialektike in dialoga v Platonovem 
opusu je sedma knjiga »Države«, v kateri najdemo zanimivo točko razprave med 
Sokratom in Glavkonom o izobraževanju filozofov, kjer prvi zavrača uporabo 
dialektike v primeru tistih, ki so premladi  in se v svoji »nezrelosti« šele začenjajo 
predajati mišljenju. Povedano na kratko, za filozofijo je potrebno določeno časovno 
zorenje: 
 
»Po mojem mnenju ti namreč ni ostalo prikrito, da mladeniči, ko sprva okusijo 
mišljenje, to uporabljajo kot igro: vselej ga uporabljajo za ugovarjanje, posnemajo 
tiste, ki se ukvarjajo s spodbijanjem in tudi sami spodbijajo druge, pri čemer se 
veselijo kot mladi psi, če lahko bližnje vselej vlečejo sem ter tja in trgajo z mislijo.« 
(Država, 539b)  
 
Videli bomo, da Sokrat na tem mestu omenja elenktično postopanje, zavračanje ali 
»spodbijanje« stališč drugih, če uporabim prevod Gorazda Kocijančiča (2005). S 
svojim nepremišljenim ravnanjem mladeniči počasi pridejo v duhovno stanje, še 
zaskrbljeno dodaja Sokrat, ko ne mislijo več ničesar od tega, kar so mislili prej, s tem 
pa spravijo na slab glas sebe in tudi filozofijo. Zdi se, da Platon predlaga, da bi bilo 
treba mlade ljudi zaščititi pred prehitrim »bližnjim srečanjem« s filozofijo in 
dialektiko, ugotovitev je intrigantna: če bo »premladim« dovoljeno filozofirati, se 
bodo njihova razmišljanja zdela nevredna diskurza odraslih, poleg tega jih bo to 
pokvarilo. Lipman (1988) je menil, da je prav navedena domislica v »Državi« 
botrovala strahotni posledici, da se je ob sklicevanju na Platonovo avtoriteto 
otrokom več kot tisočletje odrekalo filozofiranje. Svoje spoznanje je nato usmeril v 
poudarek, da je treba Platonovo stališče razumeti skozi tedanje burno dogajanje v 
Atenah in predvsem motivirano proti sofistični obravnavi dialektike, nekakšnemu 
erističnemu postopku in tehniki, skozi kateri se odvija intelektualno tekmovanje. 
Jasno je, da je pri eristiki, kadar je v funkciji poučevanja, poudarek na zmagi v 
razpravi, kjer se favorizirata napad in obramba, elenktika pa je zvedena na iskanje 
pojmovnih zmot, pri čemer je interes po resnici in sama želja po njenega doseganju 
potisnjena na stranski tir.  
 
 



268 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Po Lipmanovem mnenju je ravno ta vidik imel v mislih Platon na sledi Sokratu, ko 
je izrazil svoje dvome glede dialektike kot filozofskega udejstvovanja pri mladih 
ljudeh (Juuso 2007, 130). Platon naj ne bi zavračal prakse filozofije kot oblike 
življenja, ampak zgolj dialektično veščino, še ugotavlja Lipman (1988). Vendar 
dialektičnost v tem primeru več kot jasno predpostavlja prakso, ki še ni dovolj 
žlahtno filozofska in je zato skušnjava za mladeniče. V omenjeni knjigi »Filozofija 
gre v šolo« zato v obrambo možnosti filozofije za otroke ugotavlja, da tisto, kar je 
Platon obsojal v sedmi knjigi »Države«, ni bilo ukvarjanje otrok s filozofijo kot 
takšno, »temveč redukcija filozofije na sofistične vaje v dialektiki ali retoriki; učinki 
tega bi bili za otroke še posebej uničujoči in pohujšljivi. Kako bolje zagotoviti 
nepohujšljivost odraslega kot s tem, da otroka naučimo, da je vsako prepričanje 
enako dobro zagovora kot vsako drugo in da mora biti pravica, ki obstaja, rezultat 
argumentacijske moči? Če naj bi bila filozofija otrokom na voljo na takšen način, naj 
bi rekel Platon, potem je bolje, da je sploh nimajo.« (Lipman, 1988) 
 
Vzemimo zgornjo sočno omembo za uporabno v določitvi pomena dialoga v 
vzgojnem in izobraževalnem procesu; Platon ni verjel, da je filozofija lahko dobra 
življenjska praksa že za otroke in mlade, ampak je predpostavil, da pravo spoznanje 
zahteva določeno stopnjo kognitivnega razvoja in »odraslosti«. Danes vemo, da to 
še ne pomeni, da bi morali filozofijo otrokom kar vnaprej prepovedati ali jim jo 
odrekati. Običajno se v filozofiji za otroke jemlje prav dialog za izhodišče 
filozofskega raziskovanja v razredu, eno od odprtih vprašanj pa je, ali otroci 
določene starostne stopnje res lahko izluščijo poglavitne argumente v pogovoru na 
ustrezen način. O tem je dialoška oblika svojevrstna prednost, ker spodbuja načine 
spraševanja, dialoški pristop pa oskrbi argumente, pri čemer stimulira k njihovemu 
ocenjevanju in presoji trditev, ne zgolj k neobveznemu odzivanju (Topping & 
Trickey 2014, 69–73). Ob tem lahko sledi dvema glavnima dialektičnima zahtevama, 
ki sta, da sodelujoči povedo, kdo je uporabil prepričljivejši in boljši argument po 
tistem, ko smo vse med njimi pretehtali, nato pa tudi, da odpira prostor tudi vsem 
neuporabljenim argumentom, ki v pogovoru niso bili navedeni. Tovrstna dialoška 
forma torej spodbuja k ocenjevanju argumentov, hkrati pa tudi vabi k ustvarjanju 
presoj o tem, katere trditve so pravilne in katere napačne. 
 
O tem, ali je filozofija za otroke v dialoški proceduri namenjena zgolj sproščenemu 
pogovoru, nikakor pa ni spodbuda k ocenjevanju in presoji, obstaja velik 
nesporazum. Zdi se, da učitelji, gledano zelo na splošno in stereotipno, velikokrat 



B. Vezjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe poučevanja 
filozofije preveč idealiziran? 269. 

 

 

spontano hvalijo filozofijo prav zato, ker odpira prostor »mišljenju« in izrekanju o 
vsem, ne terja pa nobenih strogih presoj in s tem pušča vrata za vsakršno mnenje. 
Seveda to ne more biti končni cilj filozofiranja, kajti z izenačevanjem vrednosti 
mnenj bi se dejansko približala sofistiki in natančno tistemu, kar je želel Sokrat skozi 
kritiko sofističnega relativizma in subjektivizma vzpostaviti kot cilj dialoga in Platon 
kot cilj dialektike, tj. iskanju najboljših argumentov in dvigu kakovosti argumentacije 
v želji po odkrivanju resnice. Niso vse sodbe enako dobre in naša presoja ni nekaj, 
kar bi morali zavračati, pa tudi filozofija kot pogovor ni sama sebi namen, ni prazna 
veščina in ni namenjena zgolj urjenju v intelektualnih vrlinah. Dilema, ki jo odpira 
Lipman (1988), je dejansko povezana s »pravšnjostjo« filozofije, kot jo predstavljamo 
in ponujamo otrokom, v primeru uporabe sokratskega dialoga kot metode 
filozofiranja pa tudi s tem, kaj je od »pravega« sokratskega dialoga v njej sploh ostalo.  
 
Aporetika in elenktika sta tako močno nepogrešljivi sestavini v njem, da si sodobne 
omembe koncepta ne zaslužijo povsem takega poimenovanja, če bosta ta elementa 
izostala. Naj poskusim pojasniti, na kakšen način je aporetičnost njegova temeljna 
sestavina: sam izraz aporija (ἀπορία) etimološko pomeni nekakšno temeljno 
brezpotje in neprehodnost, s tem pa je protipostavljen metodičnosti (μέθοδος), torej 
izbiri »poti«, ki jo v mišljenju uporabljamo. Izrisana težava se nam kaže že na ravni 
terminologije in rabe pojmov: Reale v svoji »Zgodovini antične filozofije« (Reale, 
2004, 5, 52) razume aporijo kot dvom. Sicer zanjo ne napiše, da je z dvomom 
identična, ampak da z njim »sovpada«. Dvom pa naj bi bil zavest o objektivnih in 
subjektivnih težavah in velja za pogoj za dostop do resničnega – ob tem avtor 
omenja metodični dvom. Izrecno se sklicuje na Platona in Sokrata, pomembno vlogo 
pa pri tem priznava tudi Aristotelu. Toda kot sem pojasnil na drugem mestu, Sokrat 
preprosto ni skeptik, saj strogo vzeto nikjer ne trdi niti tega, da ničesar ne ve, pa tudi 
ne, da ve, da ničesar ne ve – takšne so šele kasnejše konstrukcije njegovega pogleda 
(Vezjak, 2018, 99).  
 
Dvomljenje je zagotovo lahko element mentalne operacije v aporiji, vendar bi težko 
dejali, da opiše njeno bistvo. Najbolj ilustrativen moment razprave o aporiji pri 
Sokratu, ki jo v slovenščini največkrat prevajamo z izrazom »zadrega«, je dialog 
»Menon«, v katerem poskuša Sokrat s sogovorcem definirati bistvo vrline. Suženj 
Menon na neki točki pogovora ilustrativno opiše Sokratov način razprave kot 
aporetičen: 
 



270 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

»Moj Sokrat, že preden sem te srečal, sem slišal o tebi, da ne počneš nič drugega, kot 
da sam prihajaš v zadrego in vanjo spravljaš druge. Zdi se mi, da zdaj tudi mene 
skušaš začarati in me zastrupljaš ter naravnost želiš uročiti, da bi me povsem prevzela 
zadrega. In – če naj se malo pošalim – kar zadeva tvoj videz in tudi drugo, si videti 
tako nadvse podoben tistemu ploščatemu morskemu skatu, da ti te lahko zamenjal 
z njim.« (Menon, 80a) 
 
Vidimo, da je zadrega potemtakem nekakšen cilj ali smoter v Sokratovi metodi – 
drugega spraviti vanjo je podobno stanju nekakšne uročenosti, v kateri se je ujeta 
oseba tudi znašla. Kot ugotavljata Karamanolis in Politis (2018, 16), je postala ena 
od osrednjih in nezgrešljivih značilnosti sokratske filozofije. Toda čemu je 
namenjena? Menon v nadaljevanju opiše svojo otrplost v izkušnji vsakega, ki je prišel 
v stik s Sokratom ali se ga je ta dotaknil kot skat, kajti ob pogovoru s Sokratom je, 
kot pravi, resnično otrpnil »v duši in ustih«. Je morda zadrega tukaj izraz za 
psihološko stanje, v katerega se je sogovorec ujel ob priznanju lastne nevednosti? Je 
podobna občutku sramu, o katerem na široko spregovori Platon v dialogu »Harmid«, 
kjer je čustvo sramu celo izraz človekove razumnosti (zmernosti, grški izraz je 
σωφροσύνη, latinski temperantia) v smislu pripoznanja meja lastnega znanja? V 
nadaljevanju Sokrat ob takšnem opisu hudomušno pojasni, da ima Menona za 
zvitega in takoj doda, da je morda res »skatu podoben, če ta riba spravi v otrplost 
druge tako, da je tudi sama otrpla, če pa s tem ni tako, potem nisem.« (Menon, 80c) 
 
Aporija je očitno zadrega, v katero stopata Sokrat in sogovorec hkrati in kot 
sogovorca popravlja Sokrat, značilna za razumevanje določene težave, kjer je možnih 
rešitev več, zaradi česar obstajajo dobri razlogi, da bi sprejeli ne samo eno, temveč 
tudi druge med njimi. Zanjo je značilna nekakšna vzajemnost nastopa – ampak tukaj 
najbrž Sokrat želi opozoriti zgolj na psihološko preprosto dejstvo, da je v svojem 
zavračanju argumentov sogovorcev sam iskren in da ne blefira, ko pravi, da ničesar 
ne ve: če on, Sokrat, ni zadovoljen z odgovori, tega ne počne zato, ker bi jih sam 
poznal, ampak je v aporiji zbegan in zmeden glede odgovorov na povsem enak način 
kot oni sami. Spravljanje v zadrego torej ni samo sebi namen, ni zaigrano v nekakšni 
metodičnosti, s skritim ciljem in tudi ne v psihološki motiviranosti. Najlažje bi pa ga 
lahko povezali s Sokratovim legendarnim prizadevanjem iz »motivacijskega 
samoopisa« v »Apologiji«, kjer se, in v tem je pomembna poanta, nadvse iskreno čudi 
delfskemu oraklju, da nihče ni modrejši od njega. Kar je ob tem njega samega 
spravilo v zadrego, je ravno trditev, ki je ni želel sprejeti: kako bi vendar on, ki ničesar 



B. Vezjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe poučevanja 
filozofije preveč idealiziran? 271. 

 

 

ne ve, sploh lahko bil moder in celo najmodrejši? Kasneje sam pojasni in sklene, da 
je moder samo v tem, da se zaveda svoje nevednosti, saj vendar ne misli, da ve, česar 
v resnici ne (Apologija, 21d).  
 
Omenjeni opis služi Sokratu v pojasnitev, zakaj se je sploh podal na dolgotrajno pot 
pogovarjanja z drugimi, torej dialoško umerjenega filozofiranja na atenskih trgih, saj 
je zato vsakič v pogovoru s someščani želel induktivno ubrano, torej od primera do 
primera, preveriti in tudi ovreči začetno trditev, da je on najmodrejši: če bi v svojem 
dialogiziranju našel modrejšega od sebe, bi to zanj bil dokaz, da je bil orakelj napačen, 
sam pa bi bil po svoje odvezan bremena, da je on najmodrejša oseba. Zato je orakelj 
potemtakem Sokratu nekako v breme, ne želi ga sprejeti oziroma ga želi metodično 
preveriti kot pravilnega. Zadrega v zgodnjih in tako imenovanih aporetičnih 
Platonovih dialogih je zato posledica Sokratovega neutrudnega spraševanja, katerega 
cilj je definirati, kaj so vrlina, pogum, prijateljstvo ali pobožnost in podobni etiški 
pojmi, ko je Sokrat kot spraševalec sam v zadregi, kako odgovoriti na vprašanja, ki 
jih postavlja sogovornikom. Če povem še drugače, je aporija ime za prepoznanje 
lastne nevednosti, tako pri sebi kot drugih. Zadrega je vedno zadrega glede znanja 
in naznanilo, da nečesa ne vemo.  
 
Vprašajmo se torej, če je v sodobni filozofiji poučevanja in v seminarjih kritičnega 
mišljenja navzoč kakšen podoben moment, ki bi vseboval element aporetičnosti. 
Analitično preizpraševanje, po svojem osnovnem bistvu usmerjeno v razpravo o 
izbrani temi skozi format dialoga, kakršnega je uporabljal Sokrat, služi vzpostavitvi 
mišljenja kot nekakšne veščine in spretnosti, kako v analizi na podlagi dejstev priti 
do sklepov in sodb, toda le s pomočjo razumskih pravil, ki smo jih pri tem sprejeli 
(Vezjak, 2021). Če danes predstavlja enega od standardnih ciljev v vzgojno-
izobraževalnem sistemu, s pomočjo katerih želimo mlade ljudi oblikovati v kritično 
misleča bitja, se v poučevanju filozofije in širjenju kritičnega mišljenja aporetičnost, 
sploh ne v tem izjemno specifičnem sokratskem smislu, ne poraja kot smiselni 
element v dialogu. Lahko sicer predpostavimo, da je pot spoznanja vedno tudi pot, 
ki vodi preko spoznavanj mej o lastni vednosti in učenja iz napak, vendar če ju 
sprejmemo kot zastavek filozofije edukacije, v njej ne nastopa eksplicitno na način, 
kot ga je Sokrat vpeljal skozi svojo aporetičnost, ki ni produkcija vednosti kot takšna, 
ampak posebnega tipa vednosti o nevednosti. Skratka, aporetičnost končuje v 
nevednosti, brez dodatnega napotila, sodobni dialog pa bi težko opisali s tovrstno 
ambicijo. 



272 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Nekaj podobnega bi lahko ugotovili za elenktiko (Scott, 2002). Sokratova dialektika 
ima že omenjeno temeljno značilnost, v njej se bo zavračalo trditve sogovorca. 
Takšnemu postopku,  in v Platonovih dialogih Sokratov sogovorec tudi vedno 
prizna svojo zmoto, ko mu je ta predočena, pravimo »zavrnitev«: grška beseda se 
glasi ἔλεγχος (grško elenchos, latinsko elenchus) in največkrat bi jo lahko opisali 
preprosto kot »ovržbo« nekega stališča. Postala je Sokratov zaščitni znak 
dialogiziranja, ovržbo ali »elenchos« pa najlažje razumemo iz namere, ki jo želi 
kritizirati in h kateri so se zatekli njegovi nasprotniki sofisti, ki so razvili način 
razprave »za in proti« neki stvari; še danes za to uporabljamo latinski izraz pro et contra. 
Njeno temeljno značilnost si zlahka predstavljamo, ker se je ohranila do danes – 
sofist Protagora je verjel, da lahko o isti stvari zavzamemo enakovredni stališči in 
nobeno ne bo manj verjetno ali smiselno (Zilioli, 2007, 34). Dve različni osebi smeta 
zagovarjati nasprotni tezi na enakovreden način, eno proti drugi, ne da bi katero 
ocenili kot boljšo. Še danes v debatnih forumih in krožkih širom sveta prakticirajo 
podobno veščino, ki spominja na sofistično: poljubna ekipa zavzame stališče o neki 
stvari, denimo za ali proti pravici istospolnih parov, da posvojijo otroke, in to ne 
glede na osebno prepričanje članov ekipe (Šerc, 2013). Kaj boste zagovarjali, tako 
rekoč oziroma dobesedno določi žreb, vaša naloga je le, da ste bolj prepričljivi od 
sogovorca pred poroto ali publiko, ki bo o tem presojala. Kot vidimo, je sokratska 
elenktika skozi zavračanje trditev učinkovala kot nekakšno zdravilo, da bi se ustavilo 
relativizacijo slehernega mnenja, in če komu, potem prav sofistom Sokrat na noben 
način ni želel biti podoben.  
 
V šolskem smislu so stari Grki ločevali med različnimi dialoškimi načini: eristiko, 
elenktiko in dialektiko (Nehamas, 1990). Eristika kot sofistična metoda iskanja 
protislovij in nasprotovanja v pogovoru deluje z izključnim namenom, da bi stališče 
drugih oseb prikazali kot napačno, pri čemer nas zanimajo učinki prepričevanja, ne 
sama resnica. Dialektika se nanaša na metodo preizpraševanja sogovorca in je 
obenem način dialoga, ki želi odkriti resnico, njeno načelo je resničnost spoznanja 
in spoznanje resnice. Tretja vrsta dialoškosti kot elenktika pa želi metodološko 
izpeljati zavrnitev nasprotnega stališča v dialogu, kjer je po eni strani zavrnitev 
drugačnega stališča nujni pogoj na poti iskanja pravega odgovora (definicije, 
spoznanja, resnice). Po drugi pa je, v kontekstu sokratskega zastavka pogovorne 
tehnike, obenem tudi način psihološke »ozdravitve« sogovorca, ki spozna svojo 
nevednost in mora na koncu prepoznati ujetost v obliko lažne in neprave vednosti. 
S tem ima taka metoda tudi določeno terapevtsko vrednost in se kaže v 



B. Vezjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe poučevanja 
filozofije preveč idealiziran? 273. 

 

 

»epistemičnem« očiščenju sogovorca, ki na koncu ne bo imel neutemeljenih znanj ali 
takih, za katera si je domišljal, da jih ima. Prav tej tehniki bo Sokrat nadel ime 
elenktika, spretnost spodbijanja in zavrnitve sogovorčevega logosa. O njegovi 
funkciji v navezavi s sodobno argumentacijsko teorijo sem več pisal na drugem 
mestu (Vezjak, 2012, 21–22).  
 
Sokratova tehnika spraševanja je s tem v praksi utemeljena na zavračanju stališč skozi 
neke vrste navzkrižno zasliševanje in spodbijanje izrečenih trditev, kjer je smisel 
elenktike doseči, da bo sogovorec opustil svoje stališče kot lažno, napačno, 
nezadostno ali neveljavno; ob tem se bo čutil osramočenega, ker je gojil zgrešena 
prepričanja. V elenktiki zato Sokrat preverja odgovore sogovorca, velikokrat pa uspe 
iz niza prepričanj, ki jih goji, izpeljati neko tem nasprotno prepričanje, s čimer ga 
pripelje v protislovje. Tako na primer v dialogu »Gorgija« zvemo, da je za Kaliklesa 
užitek nekaj, kar nas osrečuje, vendar se mora kasneje popraviti, saj so lahko užitki 
tako dobri kot slabi. Sokrat ga zato dopolni: »Kalikles, če govoriš v nasprotju s tem, 
kar se ti zdi, kvariš prvotni dogovor in bivajočih stvari z menoj ne raziskuješ več na 
zadovoljiv način.« (Gorgija, 495a). Značilna točka ovržbe je velikokrat ravno 
protislovje, v katerega je Sokrat pripeljal drugega, ki se na koncu manifestira v skupni 
zmedenosti, saj tudi sam spraševalec ne pozna zadovoljivega odgovora. V tem smislu 
elenktika pripelje do aporije.  
 
Sofisti sicer niso čutili potrebe, da bi dokazovali zmotnost nekega stališča proti 
drugemu, Sokrat pa je bil nasprotno mojster dokazovanja, da se motimo. V želji 
pokazati, kako šibko je naše mnenje in v čem je neutemeljeno, prehitro in 
neargumentirano, se je zatekal k tehtanju stališč in končno njihovemu zavračanju. 
Pomembno je vedeti, da se elenktika odvija s pomočjo zastavljanja niza novih 
vprašanj, ki terjajo vedno nove odgovore in ti se znova izkažejo za napačne. Tudi 
Aristotel ugotavlja, da je Sokrat le zastavljal vprašanja, ne da bi nanja odgovoril, češ 
da ne ve (Sofistične zavrnitve, 183b). V nizu ovržb ob iskanju odgovora na vprašanje, 
kaj je neka stvar, je Sokrat sledil filozofu Zenonu, ki je verjel, da lahko za neko trditev 
dokažemo, da ni možna, če sledimo takšni obliki dokazovanja: (a) Če A, potem B, 
(b) toda ne-B, torej (c) ne-A. 
 
Povedano drugače, ob protislovju Sokrat velikokrat uporablja modus tollens. Recimo: 
(a) Če sem srečen, potem se smejim; toda (b) ne smejim se, torej (c) nisem srečen. 
Modus tollens je sicer načeloma veljavna oblika sklepanja in Sokratov pristop je 



274 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

običajno tak, da poskuša dokazati, da drži (b). Če bi na primer sogovorec trdil, da če 
je srečen, se smeji, bo Sokrat hitel dokazovati, da se ne smeji, in iz tega izpeljal sklep, 
da ni srečen. Sklep v (c) bo potem velikokrat način njegove ovržbe. Kot ugotavlja 
Šimenc (2016, 27), pa sama zavržba deluje tudi »katarzično«, kar pomeni, da nas 
očisti napačnih mnenj in nikoli ni negativna, ampak končno odpira pot pravemu 
spoznanju. Tisto pravo in resnično je že v človeku, potreben pa je napor, da se ga 
odkrije, saj izvira iz naše duše, zato je Sokrat zgolj njegov spodbujevalec kot babica, 
ki pomaga pri rojevanju, če uporabimo znamenito metaforo iz dialoga »Teajtet« 
(148e–151d). 
 
4 Neosokratski dialog danes in vprašanje metode 
 
Vlastos (1971, 1991) je že dolgo nazaj ugotavljal, da je sokratska metoda dejansko 
Sokratov največji prispevek in sploh eden največjih dosežkov človeštva, čeprav so 
tudi na tej točki mnenja deljena. Nekateri avtorji bodo ugibali, ali je smiselno reči, da 
jo je Sokrat sploh razvil (Brickhouse & Smith, 1994). Sam bom zagovarjal stališče, 
da jo vendarle ima in da ravno metoda naredi njegovo filozofijo trajno, tovrstna 
trajnost pa zadeva predvsem človeško znanje v pedagoški perspektivi in procesnosti; 
manj zadeva samo vsebino. Osrednjost njegove metode nam odpira več možnosti 
razprave, od katerih je prva gotovo zelo predvidljiva: kako ovrednotiti Sokratovo 
znanje glede na to, da meni, da ničesar ne ve in nas bo v to prepričeval na podlagi 
svojega zaklinjanja, da je v resnici neveden? In kako takšen cilj prevesti v sodobne 
rabe, kaj se je ob takšnem prenosu izgubilo in ohranilo? Je sodobna pedagoška 
praksa v svojih poučevalnih vzorcih preveč površna in si pri Sokratu sposoja zgolj 
ime, medtem ko Sokrat dejansko za sodobne potrebe pričakovane metode sploh 
nima in je, kar bi bilo še huje, tej tudi nemogoče pripisati vse učinke, na katere se 
radi sklicujemo? 
 
Če naj bodo sodobne rabe pojma smiselne, potem bomo morali v njej zaznati tudi 
metodo. V ameriški tradiciji tako imenovane community of enquiry, torej skupnosti 
raziskovanja, ki so jo razvijali Matthew Lipman, Ann Sharp in nekateri drugi, je vpliv 
Sokrata zagotovo nesporno izpričan. Tudi vsa Lipmanova izobraževalna gradiva, 
povezana s programi filozofije za otroke in z oblikovanjem učnih načrtov osnovnih 
in srednjih šol za filozofsko raziskovanje, temeljijo na značilnostih pedagoške prakse, 
ki svojo motivacijo črpajo iz sokratske metode. Ni dvoma, da je prav filozofija 
Platonovega učitelja temeljnega pomena za razumevanje takšnih pristopov, čeprav 



B. Vezjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe poučevanja 
filozofije preveč idealiziran? 275. 

 

 

obstajajo nekatere manjše razlike v njeni interpretaciji in uporabi med pristopoma v 
evropski tradiciji in ameriški, predvsem v povezavi z vprašanjem poučevanja, kajti 
sokratski dialog nekako temelji na spraševanju, ne poučevanju. Toda kaj točno 
metoda prinaša v sferi razprave o pedagogiki in didaktiki, kjer se običajno osredinja 
na pomembnost postavljanja vprašanj in načine vodenja govora?  
 
Šimenc (2016, 27) uvaja kar tri vrste sokratskega dialoga, po njegovem so to »dialoške 
oblike«. Med njih prišteva, kar sem ravnokar obravnaval skozi definicijo dialogov 
zgodovinskega Sokrata, kot jih opiše Platon. Drugo vrsto pripiše splošni pedagoški 
metodi, kakršna se omenja v specializirani didaktični literaturi. Nato pa uvede še 
sokratski dialog, ki se opira na nemškega filozofa Leonarda Nelsona, in ga razume 
kot moderni sokratski dialog oziroma kot »neosokratski dialog«. Kadar je splošna 
pedagoška metoda, ki nekako posnema sokratsko, ima dialog po Šimencu funkcijo 
spraševanja, ki ga vodi učitelj, ki nato z odprtimi vprašanji učenca spodbuja k 
razmisleku. V tem oziru je sokratska metoda »strategija pogovora, v katerem vodja 
usmerja učenca, da odkriva nove stvari prek vprašanj« (Šimenc, 2017, 27), pri čemer 
avtor navede nekaj dilem, ki se ob tem porajajo, med drugim, da je vodenje skozi 
vprašanja nekaj, kar zapira prostor za razmislek učenca – recimo vprašanje »Kaj 
mislite o tem?« bo pripeljalo do izoliranega mnenja učenca brez navajanja razlogov.  
 
Po drugi strani bo zelo voden in usmerjen pogovor, ki ga spodbuja učitelj, postal 
hitro omejujoč, saj učenca ne bo nujno uspel razumeti, predvsem njegovega 
subjektivnega konteksta v odgovorih, prestrukturacije učenčevih prepričanj, kar bi 
moral biti pomemben cilj pouka, pa so praviloma plitve in kratkoročne, ker ne bo 
zadostnega učinka zaradi manka potrebnega časa za razmislek (Šimenc, 2016, 28). A 
bistveno za mojo poanto je, kar avtor najde pri Nelsonu: pri njem je t. i. neosokratski 
dialog v veliki meri opremljen z razlago Friesovih pogledov na Kanta (Šimenc, 2017, 
29). Odločilno je vedeti, da je zastavek pri avtorju zelo širok, kajti Nelson sokratsko 
metodo opisuje kot »metodo, ki ni umetnost poučevanja filozofije, ampak 
filozofiranja, ki je umetnost poučevanja ne o filozofih, ampak o tem, kako bi iz 
učencev naredili filozofe.« (Nelson, 1949, 247). 
 
Pomemben je Nelsonov vidik epistemologije in teorije regresivne abstrakcije, sicer 
pripisane filozofiji kot taki: znanost, matematika in filozofija so tri sfere znanj, pri 
čemer je znanost opremljena z vednostjo, pridobljeno skozi indukcijo na podlagi 
dejstev, ki so nam dostopna skozi opazovanje. Matematika nastane s pomočjo 



276 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

deduktivne metode, pri čemer se naslanja na aksiomatiko odnosov med prvotnimi 
pojmi, filozofijo pa odlikuje vednost, do katere pridemo na podlagi konceptualnih 
predpostavk čisto vsakdanjega izkustva, ob tem pa uporabimo regresivno 
abstrakcijo. Zdi se, da je Nelsonov koncept po svoji tendenci bližje sokratskemu 
dialogu kot drugi konkurenčni pogledi in v perspektivi njegovih učencev sta si 
Nelsonov in zgodovinski sokratski dialog nekaj bližje. V obeh primerih učitelj vodi 
učenca, da sam pride do sklepov, vendar je pri zgodovinskem sokratskem dialogu 
glavno orodje učiteljevo spraševanje, ki pa ni samo spraševanje, temveč vnaša v 
dialog tudi vsebino. Sokrat v resnici pogosto sam izpelje pretežen del argumentacije, 
vloga sogovornika pa je večinoma omejena na strinjanje s tem, kar pove Sokrat. Pri 
Nelsonu pa je naloga argumentacije prepuščena udeležencem. Za oba tipa diskusije 
je voditelj bistven, vendar pri Nelsonu k bistveni vlogi voditelja sodi predvsem 
njegovo samoomejevanje (Šimenc, 2016, 29). 
 
Filozofija ne proizvaja nove vednosti, temveč le odkriva resnice, ki so že prisotne v 
umu, zato je cilj pouka filozofije vzgajanje samostojnega mišljenja, ne pa učenje nove 
vednosti. Takšno izhodišče vsaj malo spominja na pozicijo proizvajanja reflektirane 
»nevednosti«, torej vednosti o lastni nevednosti, proti klasični vednosti. Lahko se 
strinjamo, da tak model dejansko predstavlja nek približek Sokratu in tudi Šimenc se 
zato utemeljeno sprašuje, ali je srečanje »s čisto obliko sokratskega dialoga« v šolskih 
razmerah sploh mogoče. Če ni mogoče v takšni obliki, torej v čisti, v kakšni sploh 
je? In če »dialog v šoli ni sokratski, ali lahko prinaša rezultate, ki naj bi jih prinašal 
sokratski dialog?« (Šimenc 2016, 35)  
 
Neosokratski dialog uvaja določene elemente, ki so novi. V njem se ohranja element 
izkustva kot izkustva, pa zahteva po samodisciplini. Toda če analiziramo štiri sklope 
pravil, objavljene v zborniku, ki sta ga uredila Saran in Neisser (2004), namenjen pa 
je informiranju udeležencev sokratskega dialoga, potem bomo naleteli na zelo 
formalna pravila za izvedbo dialoga. V prvem sklopu, ki govori o procedurah, je 
poudarek na dobri formulaciji vprašanj in trditev, na izbiri tem, ki temeljijo na 
izkušnjah in primerih, ki so relevantni za izbrano temo, nato izbiri primera za analizo 
in argumentacijo. Pri drugem sklopu, ta govori o pravilih, je poudarek na izbirah, ki 
temeljijo na lastnih izkušnjah, na jasnem in konciznem izražanju, pazljivem motrenju 
stališč drugih, ne le svojih lastnih, izražanju potrebe po pojasnilu ali po moči, iskanju 
jasnih odgovorov. Pri sklopu o pravilih za vodjo dialoga velja, da mora ta pomagati 
skupnemu procesu pojasnjevanja in si prizadevati za pristno soglasje, kar pomeni, da 



B. Vezjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe poučevanja 
filozofije preveč idealiziran? 277. 

 

 

mora odpraviti nasprotujoče si poglede in upoštevati vse argumente in 
protiargumente. Obenem vodja ne bi smel usmerjati dialoga v neko smer ali 
zavzemati vsebinskih stališč, zagotoviti mora spoštovanje pravil dialoga, tako da na 
primer neki posamezni sodelujoči ne postane dominanten, večina prisotnih pa se v 
razpravi ne oglasi.  
 
Četrti sklop govori o merilih za primernost podanih primerov, ki morajo izhajati iz 
konkretnega izkustva. Hipotetični ali posplošeni primeri niso dobri, ne smejo biti 
prezapleteni, ampak preprosti. Pomembna je osredotočenost na enega, ta mora biti 
relevanten za temo dialoga in zanimiv za udeležence. Primerno je, da se lahko vsi 
udeleženci postavijo v položaj osebe, ki je primer navedla; mora se nanašati na 
dogodke, ki so že zaključeni, in zavrača se tiste, kjer dogodki sodelujoče še vedno 
neposredno zadevajo in morajo šele sprejeti odločitev, saj bi lahko posamični člani 
reagirali pristransko. Sodelujoči, ki je priskrbel primer, mora biti pripravljen, da ga 
predstavi v celoti in navede informacije o vseh relevantnih dejstvih. To omogoči 
drugim v celoti razumeti primer in njegovo relevantnost za vprašanje dialoga 
(Šimenc, 2016, 32–33). 
 
Nelson razlikuje sokratsko metodo od dogmatične, ki po njegovem zaseda status quo 
v sodobni filozofiji – v tistem trenutku, ko je o tem pisal leta 1922, torej sto let nazaj 
–, in velja tako v znanstveni praksi kot v tehnikah poučevanja. Dogmatično 
poučevanje na univerzah je, kar velja za dogmatično filozofiranje, indiferentno do 
»razumevanje samega sebe«; postavlja se na vrh filozofske strogosti in si kupuje svoj 
navidezni uspeh na račun vse globlje »ukoreninjene nepoštenosti«, pri čemer 
zanemarja kritiko (Nelson, 1949, 250). Če obstaja »linija« neosokratskega dialoga, v 
katero ob Sokratu postavimo še Friesa in po Nelsonu njegovega učenca Heckmanna, 
še vedno najdemo zgolj posamične variacije osmislitve dialoga, nikakor pa ne 
posebnega približevanja zgodovinsko prvotni inačici; tudi ni povsem jasno, v čem bi 
neosokratski dialog bil dovolj blizu začetnemu izročilu. Osnovna težava je gotovo 
že v tem, da so za Sokrata dialogi nujno aporetični; Nelsonov model se sicer v 
nekaterih korekcijah približa sokratskemu, vendar je še vedno le modificirana oblika, 
ki opušča metodološke posebnosti. Pogrešamo oba strukturna elementa, elenktiko 
in aporetiko, če že odmislimo majevtiko, metodo pomoči pri »rojevanju« idej iz 
»Teajteta« (148e–151d), in jo izločimo kot metaforično razlago za to, da je znanje v 
človeku že navzoče in ga je potrebno zgolj pomagati povleči iz njega. Toda res 



278 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

ključno vprašanje je, ali sploh še kaj ostane od sokratskega dialoga, če mu 
odvzamemo elenktiko in aporetiko. 
 
Nekateri avtorji poudarjajo širino rabe, saj sokratski dialogi v Nelson-Heckmannovi 
tradiciji potekajo danes na visokošolskih zavodih, v izobraževanju, pa tudi v 
družbenih središčih, podjetjih, zaporih in dnevnih sobah, kot ugotavlja Altorf (2019, 
60–61), pri čemer »sokratska metoda« in »sokratski dialog« opisujeta najrazličnejše 
prakse, od neusmiljenega spraševanja na pravnih fakultetah do vaj kritičnega 
mišljenja z otroki, kot še dodaja avtorica. Na koncu lahko ugotovimo, da že dejstvo 
tako široke pojmovne rabe poveča začeten dvom o »vrnitvi k Sokratu« in težko si 
zamislimo, da bi v vseh heterogenih okoliščinah lahko prakticirali sokratsko izročilo 
v strožjem pomenu besede. 
 
5 Zaključna misel 
 
Danes je dialog več kot le spontana filozofska veščina izmenjave trditev in informacij 
– po eni strani figurira kot želena družbena vrednota, promovirana v družbenem in 
političnem okolju, predpostavljen je kot cilj prizadevanj, znotraj katerih bomo 
»zbližali« stališča, jih primerjali in morda dosegli soglasje. O njem govorimo kot o 
zmožnosti, ki jo v komunikaciji pogrešamo in h kateri težimo v najširši družbeni in 
politični praksi. Obstaja tudi njegov širši »duhovni« vidik in kot ugotavlja Kotnik 
(2007, 127), je v filozofiji za otroke učni načrt poleg splošnih ciljev, kot so npr. 
razvijanje avtonomnega, kritičnega in refleksivnega mišljenja, namenjen tudi 
razvijanju »kulture dialoga«.  
 
Če poskušamo dokazovati, da v pedagogiki in didaktiki sledimo le določeni osnovni 
»lupini« pogovora (grškega dialegesthai) in je zato tisto, kar je prevzeto iz 
zgodovinskega izročila Sokrata zgolj zelo elementarni okvir, ki nam pove, kako 
spraševati otroka, dijaka ali študenta in kako z njim izpeljati pogovor na način, da bo 
to pomenilo spodbudo k razmišljanju, kritičnemu mišljenju in morda rasti osebne 
avtonomije, smo za ceno močne poenostavitve lahko zadovoljni z vpeljavo 
»sokratskega dialoga« za take potrebe. Moja raziskovalna ambicija je bila opozoriti, 
da bo v strogem pomenu besede raba neupravičena in da dejansko oba »modela« 
dialoga kažeta na nepremostljive razlike. S tem sem odgovoril na začetno vprašanje 
(a): zgodovinski sokratski dialog in sodoben, kakršnega najdemo v filozofiji vzgoje 
in poučevanja, se razlikujeta do te mere, da bi lahko upravičeno dvomili v pravilnost 



B. Vezjak: Sokrat med aporetiko in elenktiko: je sokratski dialog za potrebe poučevanja 
filozofije preveč idealiziran? 279. 

 

 

poimenovanja. Pojdimo k točki (b): če je zgodovinski sokratski dialog značilno 
obremenjen z metodo, kaj od te metode se sploh ohranja v sodobnih inačicah? 
Odgovor je znova enostaven: silno malo ali nič, vsekakor pa ne elementa aporetike 
in elenktike. Oba sta specifična za sokratsko filozofijo do te mere, da ju ne moremo 
»nadomestiti« z nobenim novejšim konceptom.  
 
S tem smo odgovorili tudi na vprašanje (c), ki je v veliki odvisnosti od prejšnjega: 
ker sodobne inačice ne vsebujejo elementov aporetike in elenktike, je ob 
predpostavki, da je Sokrat sploh imel izdelano metodo in sta našteta nepogrešljiva 
za njegovo definicijo, posledično nemogoče govoriti o sokratskem dialogu v 
filozofiji vzgoje in poučevanja danes v zares natančnem in strogem pomenu besede, 
zato je tovrstno poimenovanje bolj ali manj figurativno, raba pa idealizirana. 
 
 
Literatura 
 
Altorf, H. M. (2019). Dialogue and discussion: Reflections on a Socratic method. Arts & Humanities in Higher 

Education, 18 (1), 60–75. 
Brickhouse, T. & Smith, N. (1994). Plato’s Socrates. Oxford University Press. 
Fink, J. L. (2012). Introduction. V J. L. Fink (ur.), The development of dialectic from Plato to Aristotle (1-23). 

Cambridge University Press. 
Fisher, R. (2003) Teaching Thinking: Philosophical Enquiry in the Classroom. Continuum. 
Heckmann, G. (1988). Socratic Dialogue. Thinking: The Journal of Philosophy for Children, 8(1), 34–37.  
Hanhijarvi, T. J. (2015). Dialectical thinking: Zeno, Socrates, Kant and Marx. Algora Publishing. 
Hladnik, A. & Šimenc, M. (2006). Učni načrt za izbirne predmete: Filozofija za otroke. Državni izpitni 

center. 
Juuso, H. (2007). Child, Philosophy and Education : discussing the intellectual sources of Philosophy for Children. 

Oulu University Press. 
Kahn, C. H. (2012). The philosophical importance of the dialogue form for Plato. V J. L. Fink (ur.), 

The development of dialectic from Plato to Aristotle (158–173). Cambridge University Press. 
Karamanolis, G.E., Politis, V. (2018). The Aporetic Tradition in Ancient Philosophy. Cambridge University 

Press. 
Kotnik, R. (2007). Procesni vidik kritičnega mišljenja. Časopis za kritiko znanosti, 35, 229/230, 125–

135.  
Kullmann, W. (2012). Aristotle’s gradual turn from dialectic. V J. L. Fink (ur.), The development of 

dialectic from Plato to Aristotle (296–315). Cambridge University Press. 
Lipman, M. (1988). Philosophy Goes to School. Temple University Press. 
Littig, B. (2004). The neo-Socratic dialogue. A method of teaching the ethics of sustainable 

development. V C. Galea (ur.), Teaching Business Sustainability. Volume 1: From Theory to Practice 
(240–252). Greenfield Publishing. 

McEville, T. (2002). The Shape of Ancient Thought. Allworth Press. 
Nehamas, A. (1990). Eristic, Antilogic, Sophistic, Dialectic: Plato’s Demarcation of Philosophy from 

Sophistry. History of Philosophy Quarterly, 7(1), 3–16.  
Nelson, L. (1949). Socratic Method and Critical Philosophy: Selected Essays. Translated by Thomas K. 

Brown III. Yale University Press. 
Platon (2005). Zbrana dela I in II. Mohorjeva družba. 



280 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Pobežin, G. (2018). Le od vrlih naučiš se vrlosti. V Ksenofont, Spomini na Sokrata (305–324). Logos. 
Reale, G. (2002). Zgodovina antične filozofije I, Studia humanitatis. 
Roberts, V. W. (1973). Hegelian dialectic in the light of its antecedents in Plato, Aristotle, Kant, and Fichte 

[Doktorska disertacija, Fordham University].  Dostopno na: 
https://research.library.fordham.edu/dissertations/AAI7402758 

Saran, R., Neisser, B. (ur.) (2004). Enquiring Minds. Trentham Books. 
Scott, G. (ur.) (2002). Does Socrates Have a Method? Pennsylvania State University Press. 
Sharp, A. (1991). Philosophy for Children. Temple University Press. 
Šerc, A. (2013). Untangling debate: loosening the tension between formal and nonformal education. Za in proti, 

zavod za kulturo dialoga. Dostopno na: 
http://www.zainproti.com/web/images/stories/discussdebate/UntanglingDebate2013.pdf 

Šimenc, M. (2016). Nove prakse filozofije. Pedagoška fakulteta. Dostopno na: https://www.pef.uni-
lj.si/fileadmin/Datoteke/Zalozba/e-publikacije/Simenc_Nove-prakse-filozofije.pdf 

Topping, K.J. & Trickey, S. (2014). The role of dialog in philosophy for children, International Journal 
of Educational Research, 63, 69–78. 

Vezjak, B. (2011). Sokratov pojmovnik za mlade. Aristej. 
Vezjak, B. (2012). Sokratska dialektika kot temelj medkulturnega dialoga. V M. Lamberger Khatib, 

Sožitje med kulturami: poti do medkulturnega dialoga II. (15–29). Založba Pivec. 
Vezjak, B. (2018). Sokratska učena nevednost na dan filozofije. V M. Šimenc & B. Vezjak (ur.), 

Svetovni dan filozofije: filozofsko mišljenje v praksi (95–102). Pedagoški inštitut. 
Vezjak, B. (2021). Kritičnost in nekritičnost kritičnega mišljenja. Alternator. Dostopno na: 

https://doi.org/10.3986/alternator.2021.50 
Vlastos,  G. (ur). (1971). The Philosophy of Socrates. University of Notre Dame Press. 
Vlastos, G. (1991). Socrates, Ironist and Moral Philosopher. Cornell University Press. 
Zilioli, U. (2007). Protagoras and the Challenge of Relativism: Plato's Subtlest Enemy. Ashgate. 
 
 



 

 

 
 

SOKRAT MED UČENJEM IN 

POUČEVANJEM FILOZOFIJE 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.16 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
BOJAN BORSTNER, SMILJANA GARTNER 
Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
bojan.borstner@um.si, smiljana.gartner@um.si 
 
Razmislek o učenju in poučevanju filozofije izhaja iz prvoosebnih 
izkušenj, ki poskuša s pogledom k Sokratu utemeljiti smiselni 
metodološki pristop. Izhajajoč iz delfskega oraklja Sokrat 
razgrajuje svoj način iskanja resnice, ki je, skladno s platonskim 
naukom, skrita v zavesti vsakega posameznika. Spoznanje o lastni 
nevednosti in s tem spoznavni ponižnosti vodi osnovno smer 
sokratskega dialoga. A dejstvo, da sogovorca spravimo v zadrego, 
ko mora priznati svojo nevednost, še ne zagotovi prave vednosti. 
Potreben je korak naprej, ki razpre resnico, kot se v gozdu pokaže 
jasnina jase: v razgovoru, tako kot je bilo pri Sokratu, morajo biti 
jasno opredeljene metodologije in sprejeti standardi filozofskega 
dialoga, da se izognemo težavam, ki izhajajo iz nekonsistentnih 
drž ali prepričanj. Zavedati pa se moramo, da je ta dejavnost 
usmerjena na preoblikovanje življenja, na doseganje vrline skozi 
spoznanje, kaj vrlina je. Toda, učenje in poučevanje filozofije je 
lahko v običajnem svetu nevarno, za kar je najboljši primer Sokrat 
sam. 

Ključne besede:  
sokratski dialog,  

nevednost,  
Sokrat,  

učenje filozofije, 
poučevanje filozofije 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.16 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

SOCRATES BETWEEN LEARNING 

AND TEACHING PHILOSOPHY 
   

 BOJAN BORSTNER, SMILJANA GARTNER 
 University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 

bojan.borstner@um.si, smiljana.gartner@um.si 
  

Keywords: 
Socratic dialog,  
ignorance,  
Socrates,  
teaching philosophy, 
learning philosophy 

 The reflection on learning and teaching philosophy comes from 
first-person experiences, which, with a view to Socrates, tries to 
justify a meaningful methodological approach. Starting from the 
Delphic oracle, Socrates explains his method of searching for 
truth, which, according to Platonic teaching, is hidden within the 
consciousness of each individual. The realization of one's own 
knowledge-ignorance and thus cognitive humility guides the basic 
direction of the Socratic dialogue. But the fact that we embarrass 
the interlocutor, where in the end she has to admit her own 
ignorance, does not guarantee truth. A step forward is needed, 
which reveals the truth. In this case, as was the case with Socrates, 
the methodology must be clearly defined and the standards of 
philosophical dialogue must be accepted to avoid the difficulties 
arising from inconsistent attitudes or beliefs. At the same time, 
we must be aware that this activity is aimed at transforming life, 
at achieving virtue through the knowledge of what virtue is. But 
learning and teaching philosophy can be dangerous in the 
ordinary world, the best example of which is Socrates himself. 

 
 



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 283. 
 

 

1 Uvod 
 

"Kaj je tvoj cilj v filozofiji? - Da pokažem muhi izhod iz steklenice za lovljenje muh." 
(Wittgenstein, 2014, 309) 
 
»Današnji učitelji oblikujejo bodoče državljane v dobi kulturne raznolikosti in vse večje 
internacionalizacije... Kot državljani smo vedno bolj pozvani, da razumemo, kako vprašanja, 
kot so kmetijstvo, človekove pravice, ekologija, celo ekonomija in industrija, sprožajo razprave, 
ki združujejo ljudi iz različnih narodov.« (Nussbaum 1997,  6) 

 
Pričujoči tekst je poskus razmisleka o učenju in poučevanju filozofije, ki izhaja iz 
najinih specifičnih prvoosebnih izkušenj v razponu štirih desetletij in temeljnega 
spoznanja, da ne obstaja kraljevska pot niti ne en vedno zveličaven recept, ki bi nam 
z gotovostjo omogočil vstop v učenje in poučevanje. Zato je samorefleksija lahko 
primeren postopek, da osmislimo svoje početje.1 
 
1978: Izhodišče je kruto spoznanje: končamo študij in se naenkrat sami znajdemo v 
razredu. Več kot trideset parov oči zre zvedavo v nas. Če smo imeli srečo, potem 
smo opravili vsaj kratko “vajeništvo”, ki ga, običajno, omogoča učitelj(ica) filozofije, 
ki nas je vpeljal(a) v filozofijo. Poglejmo, kako je to delovalo. Prva ura vajeništva je 
bila čista katastrofa. Govorimo o Wittgensteinovem Traktatu. Kako ta govor 
izgleda? Zelo čudno, saj predavatelj sedi za katedrom v klasični učilnici z odrom, na 
katerem je bil kateder. Kateder je bil simbolni znak vzvišenosti tistega, ki poseduje 
védenje in ga (bolj ali manj uspešno) prenaša na poslušalce, ki naj bi (vsaj tako se zdi 
na začetku) kot izsušena goba vpijali vodo modrosti, ki jih pripoveduje učitelj. V 
štiridesetih minutah, kolikor vajenec dejansko govori, ni uspel niti enkrat pogledati 
po razredu. Ko to stori, naenkrat presenečeno ugotovi, da so obrazi pred njim bledi, 
oči pa brez pravega sijaja. “Zamoril sem jih do konca,” mu šine skozi možgane. Kaj 
pa sedaj? Na srečo je vajenčevo zagato odrešil šolski zvonec. Druga vajeniška ura je 
bila, po temeljitem razgovoru z učiteljico filozofije, že malo drugačna. Vajenec ne 
zgolj sedi, ampak tudi stoji, še vedno le pri katedru, in govori, govori zazrt v levi 
zgornji kot zadnje stene učilnice. In obrazi dijakov so, na žalost, čista preslikava prve 
vajeniške ure. Na srečo so bili ti iz drugega razreda. Spet je sledila refleksija z 
učiteljico. V tretje se zgodi preobrat: vajenec začne uro za katedrom, se nato sprehodi 

 
1 Tekst je poglobljena različica teksta, ki je bil pripravljen za Svetovni dan filozofije 2023 (Borstner, 2023), in je bil, 
zaradi posebnega spleta okoliščin, objavljen pred izvornim. Tekst je posvečen Rudiju Kotniku, prijatelju, kolegu, 
učitelju, s katerim smo trli filozofske orehe skozi tako hitro pretečenega pol stoletja v različnih vlogah, situacijah in 
okoljih, vendar vedno na ozadju starega rekla “Spoznaj samega sebe.”, utemeljenega skozi izvorno čudenje. 



284 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

do srednje vrste klopi, govori in od časa do časa opazuje, kako dijaki reagirajo na 
njegovo razlago. Ob tem zastavi celo dvoje vprašanj in, na njegovo presenečenje, se 
razvije zanimiva razprava. Šele po razgovoru z učiteljico po uri vajenec izve, da so 
takšna vprašanja običajna, da so dijaki vedno pripravljeni razpravljati in celo 
zagovarjati posamezno trditev. 
 
2003: Vajenka je imela prve izkušnje že tekom študija: vaje in nastopi na fakulteti, 
praksa na osnovnih in različnih srednjih šolah. Prav tako je med študijem usvajala 
metodo problemskega pouka in razpravljanja, refleksije in samorefleksije, ki so jo 
predavatelji že prakticirali pri svojih urah. A sedaj gre zares: sami v razredu, kako naj 
delujemo? Navdušeno zastavimo vprašanje, dilemo. Nič, tišina. Mahamo z rokami, 
hodimo po razredu, dajemo primere. Vse, samo da dobimo odziv dijakov. Končno, 
tretjo uro razumejo, da je pouk filozofije drugačen. Da so oglašanje, razpravljanje, 
zagovarjanje različnih pozicij zaželene prakse. Da tudi sprememba stališča tekom 
razprave ni slaba ali napačna stvar.   
 
2023: Zdi se, da je izobraževanje v 21. stoletju, vsaj na prvi pogled, zaradi razvoja 
sodobnih tehnologij, ki omogočajo neverjetno hitro zbiranje in posledično kopičenje 
novih informacij, nemogoče početje. Ali postajajo učitelji nepotrebni in vse 
prepogosto zaviralci razvoja, ki ga sodobne tehnologije prinašajo s seboj? Še posebej 
naj bi to veljalo za tiste, ki poučujejo filozofijo. Zato je potreben premislek o njihovi 
vlogi in o (ne)potrebnosti filozofije kot šolskega predmeta. Ali je vredno pogledati v 
zgodovino filozofije, da bi našli kakšen smiseln napotek, kako se učiti in poučevati 
filozofijo? Avtor se še dobro spomni, kaj mu je na brucovanju (pa je minilo že 
petdeset let) dejal profesor Mirko Hribar, ki je ravno odhajal v pokoj: “Poglejte, kaj 
pravi Ksenofont v svojih Spominih o Sokratu. Ne bo vam žal. Našli boste navdih, 
kako delovati v različnih okoliščinah in z različnimi ljudmi.” Morda je res, kar trdijo 
mnogi strokovnjaki, da je Ksenofontov govor preveč olepšal Sokrata. Treba pa je 
priznati, da je to čudna trditev, saj je na drugi strani le Platonov Sokrat, ki je Platonov 
proizvod in kot tak namenjen “uporabi” za določene namene. Torej se, ne glede na 
pomisleke, zdi, da so Ksenofontovi Spomini na Sokrata uporabni kot vstopna točka v 
razmislek o tem, kaj in predvsem kako poučevati (in hkrati učiti se) filozofijo. V 
nadaljevanju teksta bomo stopili na Sokratovo pot poučevanja in učenja filozofije in 
pogledali, če jo lahko varno in uspešno uporabimo tudi danes. 
  



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 285. 
 

 

2 S Sokratom na pot poučevanja in učenja filozofije 
 
Poglejmo, kaj pravi Ksenofont: “Sokrat je bil v vseh stvareh in v vseh pogledih v 
tolikšno pomoč ljudem, da je vsakomur, ki o tej zadevi razmisli in jo pošteno oceni, 
povsem jasno, da ni bilo nič bolj koristno kakor družiti se s Sokratom in preživljati 
z njim čas, in to kjer koli ter v kakršnih koli okoliščinah.” (Ksenofont, 2018, 227) 
Nam, ki živimo skoraj dva in pol tisočletja za Sokratom, ni dano, da bi živeli z njim 
v dobesednem pomenu, vendar lahko živimo z njim skozi analizo tekstov, v katerih 
nastopa Sokrat. Na ta način lahko Ksenofontovo trditev, da je Sokrat v vseh 
pogledih v tolikšno pomoč, da se je vredno družiti z njim, ustrezno podkrepimo. 
Morda se sliši paradoksalno, kot bomo pokazali kasneje, da Ksenofont skozi Sokrata 
ponuja možnost učenja, ki bo ljudi obvarovalo pred slabimi izbirami, odločitvami in 
posledično slabimi dejanji, ki naj bi, kot je prepričan Sokrat, izhajalo iz človekove 
nevednosti, ker niso bili poučeni: 
 

“Podobno tudi posamezniki z najboljšimi prirojenimi lastnostmi, najkrepkejših duš in najbolj 
sposobni do konca izpeljati, česar so se lotili, s pomočjo vzgoje in pouka o tem, kaj je prav, 
postanejo izjemni in nadvse koristni ljudje, sposobni številnih pomembnih dejanj. Če pa ta uk 
in vzgoja izostaneta, se takšni ljudje spridijo in postanejo škodljivci, ki niso sposobni presoditi, 
kaj je prav, zato se pogosto oprimejo malopridnega početja; ker so ošabni ter vihravi, jih je 
težko krotiti in spreobrniti, to pa je razlog, da zagrešijo številne hude zločine.” (Ibid., 227–229) 

 
Te trditve imajo svoja ustrezna mesta tudi v Platonovih tekstih. Začnimo z Državo, 
kjer v tretji knjigi teče razprava o tem, kaj naj bo dopuščeno v polisih v obliki 
pesniškega bolj ali manj natančnega posnemanja, ki ga srečujemo v tragedijah in 
komedijah. Sokrat na tej točki razprave ne želi ponuditi dokončnega odgovora, 
čeprav ga Adejmat sili v to, ampak pravi: “... morda pa še več od tega. Kajti ne vem 
še, ampak moramo iti tja, kamor nas kot veter nosi pogovor [logos].” (Država, 394d). 
K temu lahko dodamo še spoznanje iz Kritona, ko Sokrat utemeljuje, kaj mora storiti 
in zakaj ne (more) sprejeti ponudbe rešitve – pobega iz ječe, ko pravi:  
 

»Dragi Kriton, tvoja prizadevnost je dosti vredna, če je združena z določeno pravilnostjo; če 
pa ni, je zame toliko težja, kolikor večja je. Zato morava dobro premisliti, ali naj to storim ali 
ne. Ti veš, da sem takšen, da ne le zdaj, ampak nikoli ne poslušam nikogar drugega od svojih, 
ampak le misel, ki se mi pokaže najboljša, ko premišljujem. Misli, ki sem jih v preteklosti izrekel, 
ne morem zdaj zavreči, ker me je doletela ta usoda: kažejo se mi skoraj enake – ter spoštujem 
in častim iste misli, kot sem jih spoštoval in častil prej.« (Kriton, 46b-c) 

 



286 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Iz teh začetnih razprav lahko izpeljemo več spoznanj. (i) Najprej je jasno, da ima v 
okviru učenja in poučevanja Sokrat posebno držo, ki ga loči od njegovih sodobnikov, 
ki se radi poimenujejo učitelji. (ii) Izhaja iz spoznanja, da je v ozadju učenja vedno 
poudarek na kritičnem in doslednem razmišljanju, ki mora temeljiti na trdnih načelih 
in zdravih argumentih. (iii) Nato prihaja v ospredje njegovo prizadevanje za 
izobraževanje brez učiteljev, kar dobi neposredno podkrepitev v njegovih izjavah, 
da on ni (in ne more biti) učitelj, saj nima ustreznega znanja za poučevanje. In 
nazadnje (iv) se srečamo s Sokratovim prepričanjem, da lahko učenje filozofije 
pripomore k spremembi življenja ljudi na boljše, kar morda najlepše prikaže v svojem 
zagovoru pred sodiščem, ko pravi: 
 

“/.../ - in dokler bom dihal in bom za to sposoben, ne bom nehal filozofirati in vas opominjati  
ter opozarjati vsakogar, ki ga bom srečal, in govoriti, kot sem navajen… /.../ … za razumnost, 
resnico in za to, da bi imel čim boljšo dušo, pa si ne prizadevaš in za to ne skrbiš? /.../ ga bom 
spraševal, preiskoval in skušal spodbiti. In če se mi ne bo zdelo, da poseduje krepost, ampak 
da to le zatrjuje, mu bom očital, da zanemarja to, kar je vredno največ, bolj pa ceni, kar je manj 
pomembno.” (Apologija, 29d -30a) 

 
K temu bi lahko dodali  še spoznanje iz Kritona, da je za človeka pomembnejše ne 
delati krivice, kot pa prenašati posledice krivičnega delovanja drugih. (Kriton, 49a-
b) Učenje je tako po Platonu proces, ki smo mu priča celotno življenje, saj ni nikoli 
prepozno, da bi lahko izboljšali svojo dušo. 
  
2.1 Kdo in kdaj se učiti filozofije? 
 
Če je to, kar zagovarja Sokrat, dobro izhodišče za učenje filozofije, se nujno zastavi 
dodatno vprašanje: kdaj pa se naj začnemo učiti filozofije? Ob prebiranju Platona se 
hitro pokaže, da obstaja določena notranja napetost med tem, kdaj se naj začne 
učenje filozofije in kdo je lahko Sokratov sogovorec. Očitno je, da nam tekstovna 
analiza ponudi ugotovitev, da je učenje filozofije iskanje védenja, je vseživljenjski 
proces, vendar Sokrat sam opozarja na težave, če v to stopimo prezgodaj:  
 

»Ko sem bil mlad, Kebes, sem si osupljivo zaželel te modrosti, ki jo imenujejo raziskovanje 
narave. Prečudovito se mi je zdelo to, poznati vzroke sleherne reči, zakaj nastane, zakaj je 
uničena in zakaj biva. /.../ Prej sem nekatere stvari jasno vedel – vsaj meni in tudi drugim se je 
zdelo tako –, tedaj pa sem od tega razmišljanja tako zelo oslepel, da sem pozabil še nje – še to, 
kar sem mislil, da sem pred tem vedel ...« (Fajdon, 96c)  

 



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 287. 
 

 

Sokrat brez težav razvije razgovor tako z mladimi (dober primer je Teajtet) kot s 
starimi (na primer Kefal). Pri tem je zanimivo, da Sokrat starejše, ki so prepričani v 
svoje védenje, zelo rad podvrže ironiji, vendar pri tem noče prevzeti vloge učitelja, 
vloge tistega, ki podaja znanje, in to prepušča sogovorcem samim. Zato ni nobeno 
presenečenje, da postavi Sokrat v Državi (537–538) starostno mejo za učenje 
filozofije trideset let, da ne bi prihajalo do potencialnih težav pri razumevanju 
filozofije v odnosu do vsakdanjega življenja. Na to so Sokratovi sodobniki pogosto 
opozarjali s pomočjo primerov, kot sta bila Alkibiad, obtožen mnogih zločinov in 
kasneje tudi pomoči Špartancem, in Kritija, eden od tiranov. Iz analize teksta je težko 
presoditi, če je bil za te težave kriv Sokrat s svojimi delovanji in je filozofija v 
vsakdanjem življenju lahko tudi nevarna. Dejstvo pa je, da je za Platona filozofija v 
idealni skupnosti ob idealni starosti izjemno uporabna in koristna. Morda bi to lahko 
strnili v trditev: Vsakdo je lahko Sokratov sogovorec (učenec), vendar se ni vsakdo 
zmožen iz tega razgovora nekaj (na)učiti. 
 
2.2 Kako (na)učiti filozofijo ali zakaj dela Sokrat to, kar dela? 
 
Preden se dotaknemo poslanstva, ki si ga je zadal Sokrat, se bomo ukvarjali z 
vprašanjem, kaj je veščina, o izvajanju in prenašanju veščin, o delitvi na stohastične 
in nestohastične veščine in o poti do modrosti. Tako bomo tudi razumeli nekatere 
vzroke za Sokratovo delovanje. 
 
O veščinah 
 
Začnimo z razmislekom iz Fajdrosa, kjer poskuša Sokrat sogovorcu Fajdru razložiti, 
kako lahko pridemo do posamezne veščine na primeru Periklesa: 
 

“Vse pomembne veščine potrebujejo razpravljanje in vzvišeno razmišljanje o naravi. Ta 
visokomiselnost in popolna sposobnost vse izpeljati do konca je prišla od tod nekod. Perikles 
si je to po mojem pridobil – poleg tega, da je bil po naravi nadarjen -, ko je srečal Anaksagora, 
ki je bil takšen človek; izpolnil se je z vzvišenim razmišljanjem ter je prišel do narave uma in 
razuma, o čemer je Anaksagora mnogo govoril. Iz tega je potegnil v veščino govorov to, kar je 
bilo koristno zanjo.” (Fajdros, 269e–270a) 

 
V ozadju te razlage je uporaba temeljne razlike med technê in epistêmê – veščina in 
prava vednost. V Gorgiji poskuša Sokrat utemeljiti, kaj je techne/veščina: “Sleherna 
veščina se ukvarja z govori, ki se nanašajo na stvar, s katero se pač ukvarja”(Gorgija, 



288 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

450b). V bistvu je to posebna dejavnost, ki je vedno povezana z razumom ter se 
nanaša na posebno področje posamezne veščine. Pri tem Sokrat vpelje razlikovanje: 
 
(i) Dejavnost, ki je lahko fizična ali je tesno povezana z govorom, a je neveščinska 

oz. nestrokovna. 
(ii) Dejavnost, ki je predvsem fizična in zahteva nič ali minimalno uporabo govora 

(npr. slikanje, kiparjenje). Celotno vedenje se tako nanaša na fizično, ročno, delo. 
(iii) Dejavnost, ki ne zahteva ali zahteva minimalno fizično aktivnost in je tesno 

povezana z govorom (npr. aritmetika, geometrija, logika, astronomija). (Gorgija, 
450c–d) 

 
Prvo vrsto dejavnosti, tako Sokrat, je mogoče opisati kot atechnos – neveščinske, 
nestrokovne – kot sta kuhanje in prepričevanje. To so tiste dejavnosti, ki jih običajno 
jemljemo kot čisto rutinske. Tovrstne dejavnosti temeljijo zgolj na izkustvu. 
Kuharstvo si prizadeva za užitek in vsa njegova skrb je posvečena temu ter se zanj 
žene brez vsakršne veščine: ne da bi premišljevalo o naravi užitka ali o njegovem 
vzroku. Izkušenost, na čemer temelji kuharstvo, ne vključuje niti razloga za to, na 
kar se nanaša, niti ne more opredeliti vzroka za to, kar je. Zato je to Sokrat opredelil 
kot iracionalno (alogos) opravilo. Kaj pomeni biti iracionalen – alogos? Ni nujno 
nelogično, je pa nekaj, kar je brez zavedanja prave narave (to bi dandanes opisali: 
takšne dejavnosti so čiste tehnike). Če uporabimo Sokratovo lastno interpretacijo, bi 
bila dejavnost, ki je brez veščine/techne, lahko podobna procesu ustvarjanja pesmi. 
Ko pesnik, ki ima božanski navdih, izvaja svojo ustvarjalno opravilo, poiesis, se ne 
zaveda narave tega, kar počne in tega tudi ni zmožen razložiti drugim: “... saj 
(pesniki) ne ustvarjajo in o stvareh ne govorijo mnogo lepega na osnovi veščine, 
ampak – kot ti govoriš o Homerju – zaradi božanskega daru.” (Gorgija, 534b–c) 
Zdravilstvo, ki pa je veščina, iz opazovanja pozna naravo tega, za kar skrbi, in razlog 
za vse, kar dela, tako da lahko za sleherno od tega navede utemeljitev (Gorgija, 501a).  
 
Lahko povzamemo: pri Sokratu je bila veščina/technê nekaj, kar se nanaša na vse 
človeške dejavnosti, o katerih je mogoče razmišljati – niso niti spontane dejavnosti 
niti rezultat nekega nezavednega procesa ali intuitivne percepcije. Veščina/technê je 
dejavnost, ki je povezana z govorom in s tem z zavestjo ali znanjem (vedenjem) o notranji naravi 
(bistvu in vzroku) stvari.  
 
Vendar pa ne smemo pozabiti, da Sokrat v Filebu naredi naslednjo razliko med 
dvema vrstama znanja: 



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 289. 
 

 

(i) znanje, ki je povezano z izobraževanjem in vzgojo; 
(ii) znanje, ki je povezano z izdelavo in s proizvodnjo.  
 
Danes bi to pomenilo tehnično/veščinsko znanje, ki je po Platonu zasnovano v dveh 
podrazredih: v prvem podrazredu so dejavnosti, ki potekajo na podlagi domnev in 
intuicije ter izhajajo iz preprostih izkušenj (Popper bi te dejavnosti opisal kot 
dejavnosti "poskusov in napak"), kot je to v medicini, glasbi, kmetijstvu; v drugem 
podrazredu so dejavnosti, ki zavestno uporabljajo seštevanje, merjenje, tehtanje, kot 
je to v primeru gradbeništva. (Fileb, 55e–56c) Te dejavnosti imajo več natančnosti 
in so veščine v primarnem smislu. 
 
Sokrat pa je v Filebu uvedel tudi razlikovanje med tako imenovano filozofsko 
aritmetiko in gradbeniško aritmetiko. Filozofska aritmetika se ne ukvarja s  
preštevanjem stvari, temveč jo zanimajo sama števila (Fileb, 56d). Na nek način bi 
lahko to primerjali s sodobnim razlikovanje med “čisto znanostjo”, ki temelji zgolj 
na spoznavanju, in tistimi znanostmi, ki temeljijo na dejavnostih in so opredeljene 
kot “uporabne” (Politik 258e). Veščino/technê je treba razlikovati od najglobljega 
spoznanja, ki je sposobno dojeti počela sveta, ki niso materialna (Fileb, 58a). 
Veščina/technê preprosto uporablja logos in, kar ni presenetljivo, nikoli ne govori o 
logosu same veščine/technê. V primeru gradbeništva: le tu se uporablja bolj splošno 
znanje (epistêmê) – namreč računsko védenje in njegov (aritmetični) logos naj 
uporablja gradbeništvo. Vendar ta logos ni logos gradbeništva, ker ne izhaja iz te 
določene dejavnosti, niti ni to celoten logos te dejavnosti – gradbeništva. Logos 
gradbeništva ni v celoti izrazljiv skozi logos aritmetike, saj  je gradbeništvo dejavnost, 
ki vključuje posameznike iz materialnega sveta (platonske fenomene) in nekaterih 
njegovih elementov zato sploh ni mogoče izraziti. Tisto, kar lahko spoznamo z 
veščino/technê skozi logos, je oblika ali ideja, eidos (kakšnost stvari – njena sama 
narava) stvari, ki jo je treba narediti. Pri tem pa je treba poudariti, da same dejavnosti, 
samega ustvarjalnega procesa, poiesis, ni mogoče ujeti.  
 

»Na kaj se ozira strugar, ko dela (tkalski čolniček)? Mar ne na nekaj takšnega, kar je tkanje po 
naravi? ... Kaj pa če se tkalski čolniček strugarju med delom zlomi – bo drugega naredil tako, 
da se bo oziral na zlomljenega ali pa na tisto obliko, po kateri je napravil tudi (čolniček), ki ga 
je zlomil? ... Torej morajo tedaj, ko naj bi naredili tkalski čolniček za obleko – tenko ali debelo, 
platneno ali volneno ali kakršnokoli drugo – vsa orodja imeti obliko čolnička, vendar moramo 
vsakemu čolničku dati takšno naravo, kakršna je zanj po naravi najboljša za vsako delo?« 
(Kratil, 389a–c)  

 



290 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Ta trditev dobi še dodatno podkrepitev v Timaju (29a), kjer Sokrat ugotavlja, da v 
primeru, ko je ustvarjalec dober, ustvari svet tako, da se ozira na večno, 
nespremenljivo obliko ali vzorec, paradeigmo, ki jo motri logos. Dejavnost (kako to 
storiti) se dojame le skozi pistis (kot je v primeru postajanja) – osebno prepričanje –
, mentalno naravnanost, ki je v Državi povezana z zaznavo materialnih stvari. Toda 
tudi v tem primeru ne smemo pozabiti, da so tisti, ki obvladajo veščino, z vadbo 
svoje veščine zmožni tisto, kar delajo, izboljševati in ne slabšati: glasbenik z glasbeno 
umetnostjo naredi človeka muzikalnega; konjeniki z veščino jahanja naredijo ljudi 
konjenike; ljudje, ki so vešči pravičnosti, ki je človeška vrlina, ne morejo ljudi narediti 
slabe, ampak jih zmorejo narediti boljše.  
 
Predhodna spoznanja lahko strnemo v obliki argumenta (na podlagi Države, 341c4–
342e11): 
 
(i) Vsak pravi obvladovalec veščine (strokovnjak) se ukvarja z dejavnostjo, ki 

je usmerjena k predmetu.  
(ii) Za vsakega (strokovnjaka in njegov predmet) je to delovanje nekaj 

koristnega. 
(iii) Vsaka veščina (v strogem pomenu) ima namen iskati in zagotoviti prednosti 

dejavnosti, ki je usmerjena k predmetu. 
(iv) Za vsako veščinsko dejavnost je koristno, da je čim bolj popolna. 

Popolnosti lahko razdelimo v tri razrede: 
− Predmet, na katerega je veščinska dejavnost usmerjena, je nepopoln in 

kot tak potrebuje izboljšavo. Veščinska dejavnost je zasnovana tako, da 
zagotavlja tisto, kar je koristno za njen predmet – da odpravlja 
pomanjkljivosti predmetov. 

− Veščinska dejavnost sama po sebi ni pomanjkljiva ali ne potrebuje 
nikakršne dodatne odličnosti. Nikoli ne zgreši svojega cilja, če ne 
spregleda temeljnih spoznanj, na katerih temelji. 

− Vsaka veščina torej išče tisto, kar je koristno za njen predmet (saj je 
sama popolna in ne potrebuje dopolnjevanja; njeni predmeti pa so 
nepopolni in potrebujejo dopolnitve). 

−  Veščinska dejavnost obvlada svoj predmet in ga v procesu delovanja 
(poskuša) izpopolniti. 



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 291. 
 

 

−  Zato nobeno pravo spoznanje kot podlaga za veščinsko dejavnost ne 
temelji na dejstvu nepopolnega, ampak na popolnem vpogledu logosa 
v naravo predmeta. 

 
Vidimo lahko, da poskuša Sokrat celotno razpravo o veščini/techné prilagoditi 
usmeritvam na podlagi epistêmê. To je mogoče vzpostaviti le v situacijah, kjer 
imamo primere s popolno veščino/technê. Iz tega sledi, da temelji Sokratovo 
razlikovanje veščin na moči ali popolnosti veščine/technê na eni strani in šibkosti ali 
nepopolnosti predmetov, s katerimi deluje veščina/technê. 
 
Takšna razlaga izhaja iz Sokratovega sprejemanja predpostavke, da je epistêmê 
(vednost) vedno o oblikah (eidos). Zato mora v posameznih primerih, kjer ni 
mogoče neposredno uvesti teorije oblike, Sokrat uporabiti primere, ki so znani iz 
analiz različnih veščin/technai. Epistêmê zlahka postane technê, ker obstaja veliko 
veščin in znanj, ki so vključeni v tako imenovane praktične veščinske dejavnosti, kot 
so navigacija, medicina ali vladanje. Vendar pa pri tem ni implicirano, da v primerih, 
ko se združita praktični in teoretični del veščinske dejavnosti/technê, ne obstaja 
razlika na ravni epistêmê, znanja. Za Sokrata je evidentno jasno, da je veščina/technê 
kot/qua epistêmê popolnoma opredeljena sama po sebi in je zato v sokratskem 
smislu opisana kot dobra. Na drugi strani pa je veščina/technê kot/qua 
veščina/têchnê lahko izpopolnjena le takrat, ko je udejanjena v svoji uporabi. Tako 
v pravi naravi stvari ni vrzeli med vedenjem in delovanjem. Možna težava pa se 
pojavi, ko se mora ta, ki obvlada neko veščino, v dejanskem svetu spopasti z 
dejstvom, da njegovo znanje ni popolno in da se, zaradi tega, pogostokrat pojavlja 
razkorak med vednostjo in delovanjem, kar v idealnem primeru popolne vednosti ni 
mogoče. 
 
O izvajanju in prenašanju veščin 
 
Na tej točki se pojavi zanimiv obrat. Če je res, da je veščina/technê skupek znanja, 
potem je to znanje treba prenašati. To prenašanje je mogoče s poučevanjem, saj, kot 
ugotavlja Sokrat glede vrline (Protagora, 319a), ni stvar naravne danosti ali rezultat 
nenadzorovane prakse, ki bi jo danes označilo kot dejavnost na podlagi poskusov in 
napak. 
 



292 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

V sokratski predstavi o možnostih izvajanja veščine/technê obstajajo vsaj trije 
dejavniki, ki so pomembni – naravne sposobnosti, praktične izkušnje in vedenje: 
 
(i) Celota veščinskega znanja mora biti sistematična in zaokrožena. (Primerjaj 

Država, 342d10, 345d, 360e–361a; Fajdros, 269d–e, 272a–b) 
(ii) Veščinsko znanje mora delujočemu dati več kot le nekaj učinkovitih 

postopkov – zagotoviti mu mora sistematično in organizirano obvladovanje 
postopkov, ki bodo njegovi veščinski dejavnosti zagotovili doseganje 
ustreznega cilja. 

(iii) Delujoči se mora učiti in mora biti poučen, veščina, ki se mu posreduje, pa 
mora zajeti vse možne načine za doseganje uspeha. 

 
Kdaj je to mogoče doseči? Samo v primeru, da obstaja znanje, ki zna povezati 
sredstva z naravo predmetov, s katerimi se mora delujoči ukvarjati. Kot smo pokazali 
že prej, obstajajo nekatere veščine, kjer ne moremo doseči te, predpostavljene, 
popolne situacije. Ali to pomeni, da taka veščina v resnici ni veščina? Zagovornik 
dejavnosti, ki ji je tak status izpodbijan, mora racionalno razložiti morebitno 
nepopolnost svojega znanja – znanja, ki je podlaga za obravnavano veščino. 
 
Kaj pomeni spodleteti v primeru veščine/technê? Običajno to lahko opišemo kot 
težavo, ko delujoči ne doseže cilja, ki ga njegovo veščinsko delovanje želi doseči. 
Obstajajo različne vrste napak: če krmar svoje ladje ne pripelje varno do 
predvidenega cilja, gre za napako v natančnosti; v primerih, ki jih najdemo pri 
hipokratskih piscih, da medicinska veščina ni vsemogočna in od nje ni mogoče 
pričakovati, da bo ozdravila vse bolezni ali vsakemu bolniku povrnila zdravje – 
obstajajo nekateri ozdravljivi in nekateri neozdravljivi bolniki. Če parafraziramo 
Sokrata, splošna značilnost tistega, ki je vešč neke dejavnosti, ki je izredno sposoben 
strokovnjak, je, da zna razlikovati med mogočim in nemogočim na svojem 
strokovnem področju (Država, 360e). Torej je za Sokrata jasno, da si strokovnjaki 
prizadevajo pridobiti celovito in sistematično znanje, ki jim bo omogočilo predvideti, 
kdaj bo njihov trud uspešen in kdaj ne. In v takšnih primerih neuspeh le kaže na 
vrzel v strokovnjakovem znanju, ki jo je treba zapolniti, preden se lahko šteje za 
vrhunskega strokovnjaka. Danes bi takšno stanje opisali le kot pomanjkljivo 
usposobljenost praktikanta. 
 
 
 



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 293. 
 

 

O stohastičnih in nestohastičnih veščinah 
 
Ob tem pa je treba poudariti, da za Sokrata obstaja velika razlika med veščinami, ki 
temeljijo na popolnem in sistematičnem znanju, in drugimi, ki vključujejo tudi 
(možnost) neuspeha. Na primer, nekdo, ki mu spodleti poskus izdelave čevljev, ni 
mojster čevljarstva. Hkrati pa odpoved krmarja ni (nujno) znak za sklep, da ni 
mojster krmarjenja; enako velja za zdravnike. Torej, obstajajo veščine, v katerih so 
napake dovoljene. Ta spoznanja lahko povzamemo v naslednjo trditev: tiste veščine, 
ki nekako vključujejo možnost neuspeha, so tako imenovane stohastične veščine 
(stohasmos kot domneva – Gorgija, 463a; Fileb, 55a–56b).  
 
Takoj ko je možnost neuspeha sprejeta v sami osnovi veščin, so odprta vrata za novo 
vrednotenje le-teh. To lahko storimo na podlagi razlikovanja med ciljem (telos) in 
funkcijo (ergon) veščin. V nestohastičnih veščinah sta cilj in funkcija soprisotna in 
ne more se zgoditi, da je funkcija izpolnjena, ne da bi bil hkrati dosežen tudi cilj. 
Sokrat pravi, da je korist same veščine mogoče doseči, če in samo če je veščina 
popolna in brez pomanjkljivosti. (primerjaj Država, 341d6–11; 345d1–5) V 
stohastični veščini je možno, da strokovnjak izpolnjuje zahteve svoje veščine, ne da 
bi dosegel svoj cilj, tj. zdravnik je strokovnjak, ki bo uspešen v izpolnjevanju svoje 
funkcije (uspešen bo kot delujoči, ker je funkcija medicine zdraviti) takrat, ko naredi 
vse, kar je mogoče, da reši pacienta, čeprav ne bo dosegel cilja medicine, saj pacient 
ne bo preživel. 
 
Četudi smo dosegli soglasje, da obstaja delitev med veščinami, je še vedno res, da je 
neka dejavnost veščina/technê, če in samo če ta dejavnost vključuje dojemanje in 
uporabo korpusa znanja, ki zagotavlja uspeh. V tem smislu so lahko stohastične 
veščine veščine le v nižjem pomenu. In Sokratov namen je to dokazati (Fileb, 55e–
56a). Če torej hočemo imeti stohastične veščine kot veščine v pravem, ne v 
manjvrednem pomenu, potem je treba zagotoviti dodaten argument za strokovno 
znanje, ki bi vključevalo tudi možnost strokovnega neuspeha. Namig lahko najdemo 
v Sokratovi trditvi, da mora strokovnjak, ki bi rad dal vse od sebe, razviti občutljivost, 
kako dojeti “/…/ kdaj je treba govoriti in kdaj se zadržati, in /.../ razpozna[ti] 
primernost ali neprimernost trenutka, [takrat] je njegova veščina lepo in popolno 
uresničena, prej pa ne.” (Fajdros, 272a) Stohastični strokovnjak mora torej razviti 
občutljivost, senzibilnost, za posebnosti posamezne situacije, občutek za primeren 
trenutek, ki mu omogoči, da se loti pravih postopkov, ob pravem času in na pravi 
način. Iz tega  sledita še dve ugotovitvi: 



294 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

(i) Stohastičnih veščin ni mogoče izvajati z mehansko uporabo pravil veščine, ker 
mehanska uporaba pravil ne zagotavlja uspeha. 

(ii) Stohastične veščine so veščine, ki razlikujejo med posameznimi primeri in 
situacijami – dovoljujejo izjeme. 

 
V ozadju tega je spoznanje, da je res, da stohastične veščine dopuščajo neuspehe, 
vendar je hkrati res, da poskušajo njihovo število čim bolj omejiti. Da morajo 
strokovnjaki uspeti v večini primerov svoje dejavnosti, je bila predpostavka 
vsakogar, ki je poskušal zagovarjati stohastično veščino. Morda pove to najbolj 
neposredno Galen v svojem dobro znanem stavku: "Če se nekdo zmoti enkrat v 
dvajsetih primerih, ni dosegel popolne gotovosti, vendar je boljši od človeka, ki se 
moti dvakrat, in boljši od tistega, ki se trikrat zmoti ... in vendar so se vsi držali izraza 
'večinoma'." (De meth. med. X, 58, 17) 
 
Omejitev neuspehov pa je možna le, če je strokovnjak res strokovnjak – da v celoti 
obvlada veščino, ki je (veščina kot veščina) sama utemeljena na epistêmê, saj samo v 
takih primerih omejitev neuspehov ni dosežena naključno, kot bi to bilo v primeru 
laika, ampak namerno s strani strokovnjaka, ki je mojster te veščine. 
 
Prejšnjo analizo primerov, zakaj bi lahko v stohastični veščini strokovnjaki v nekem 
smislu imeli popolno znanje o svoji veščini in pravilno izvajali le-to, pa kljub temu 
ne uspejo doseči želenih rezultatov, ki so pravi cilj njihove veščine, lahko 
nadgradimo s tremi predlogi: 
 
(i) Strokovnjak stohastične veščine ima lahko popolno znanje, a včasih ne 

doseže želenih ciljev, ker lahko nekateri zunanji dejavniki nepričakovano 
posežejo in preprečijo, da bi se strokovnjakova veščina pravilno udejanjila.  

(ii) Če je nekaj resnično načelo neke veščine (npr. medicine), potem mora biti 
nujno resnično. Ne more biti tako, da je načelo resnično le večinoma. Toda 
celoten sistem takšnih načel, ki jih poznajo strokovnjaki (tj. zdravniki), je 
abstrakten in premalo podroben, da bi zagotovil relevantno prakso za vse 
posamezne primere. Takšno stališče lahko pripišemo racionalistični šoli v 
starodavni medicini.  

(iii) Če obstajajo stohastične veščine, potem so (morajo biti) tudi njihova načela 
stohastična. Strokovnjaki znajo poiskati pomembne lastnosti stvari v naravi, 
vendar je prisotnost teh lastnosti le do neke mere povezana s prisotnostjo 
same narave stvari in zato dobimo kot rezultat nekaj, kar je zelo blizu 



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 295. 
 

 

frekvenčni verjetnosti. Začetke te ideje lahko najdemo v empiristični šoli 
starodavne medicine.  

 
Spoznanja o naravi stohastičnih veščin in o prizadevanjih strokovnjakov, ki jih 
udejanjajo tudi danes, lahko strnemo v tezo: Ni nam dano, da se ne bi motili. V naši 
naravi pa je, da stremimo k temu, da se motimo čim manj. 
 
O poti do modrosti 
 
Zakaj je bila potrebna predhodna analiza? Pokazali smo, kako in zakaj deluje Sokrat. 
Na drugi strani pa ostaja še vedno odprto vprašanje, kaj se je zalomilo takrat, ko je 
Sokrat poučeval ljudi, kot sta bila Alkibiad, obtožen mnogih zločinov in kasneje tudi 
pomoči Špartancem, in Kritija, eden od tiranov. Zgolj iz analize teksta je težko 
presoditi, če je bil za te težave kriv Sokrat s svojimi delovanji in je filozofija v 
vsakdanjem življenju lahko tudi nevarna. Zelo verjetno, čeprav je ta razlaga bolj 
ohlapna, bi bilo treba Sokratov neuspeh pri poučevanju opreti na dejstvo, da je 
poučevanje veščina, ki jo moramo razvrstiti med stohastične in tudi pri najboljšem 
strokovnjaku – učitelju – lahko pride do neželenega rezultata. Ob tem pa ne smemo 
pozabiti tudi na to, da Sokrat sam nikoli ne sprejema vloge učitelja, tj. tistega, ki 
podaja znanje. 
 
Tako smo spet pri slovitem delfskem oraklju: “Najmodrejši med vami, ljudje, je tisti, 
ki je kot Sokrat spoznal, da je v resnici glede modrosti ničvreden.” (Apologija, 23b) 
Sokrat si tako zada nalogo, da bo poiskal tistega, ki je modrejši od njega, in tako 
spodbil sporočilo oraklja. V Apologiji se začne razgovor o tem, kaj so pesniki hoteli 
povedati v svojih delih. Upa, da se bo lahko od njih kaj naučil (Apologija, 22b). Na 
žalost dobi odgovore, ki so zanj povsem nezadovoljivi. Iz tega izpelje sklep, da niso 
z vednostjo ustvarjali tega, kar so napisali, da je to zgolj stvar nadarjenosti, navdiha, 
in da ne vedo, kaj govorijo (Ibid., 22b–c). Če pa ne vedo, kaj govorijo, potem se od 
njih ne moremo učiti. Sokrat pričakuje in na nek način zahteva od svojih sogovorcev, 
da podajo definicije izrazov, ki jih uporabljajo. Pri tem pa ves čas poskuša, na 
poseben način, ovreči orakelj “Nihče ni modrejši od Sokrata.” Če bi torej pesniki 
vedeli, kaj so pomeni etičnih izrazov, ki so jih uporabili v svojih zapisih, potem bi 
imeli vednost, ki je Sokrat nima, in tako bi bil orakelj ovržen. Vendar pa Sokrat skozi 
spraševanje spodbije njihove tako imenovane definicije in, kot pravi sam: »Ko 
namreč koga v čem spodbijem, navzoči poslušalci vsakokrat menijo, da sem v tem 
moder.« (Ibid., 23a) Toda to ni res. Res pa je, da Sokrat išče definicijo (etičnih) 



296 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

izrazov v kontekstu osebnega življenja, da bi jo nato lahko razširil na druga področja. 
V ozadju pa je uresničevanje tistega, kar ima Sokrat za svojo najvišjo filozofsko 
dolžnost: na eni strani potrjevanje in prenašanja sporočila delfskega oraklja o 
univerzalni človeški nevednosti na etiškem področju in na drugi strani priprava 
posameznika za etične izboljšave skozi spodbijanje napačnih izvornih predstav o 
tem, da že poseduje etično vednost. Na ta način se udejanja izvorno načelo, ki ga 
zagovarja Sokrat, da nepreiskanega življenja ni vredno živeti. 
 
Pri tem je zanimivo, da Sokrat ponudi svoje razumevanja sporočila oraklja tako, da 
vpelje idejo o treh stopnjah modrosti. Najvišja stopnja je prava modrost – tista, ki jo 
ima bog (Apologija, 23a5–6). Srednja raven je “najmodrejši med ljudmi” (Ibid., 
23b2), ki je lahko značilnost vsakogar, ki je, tako kot Sokrat, “spoznal, da je v resnici 
glede modrosti ničvreden” (Ibid., 23b3–4). Najnižja raven je, “da se mnogim ljudem 
zdi moder, in najbolj sam sebi. Da pa to ni.” (Ibid., 21c6–7) Torej, kot ugotavlja 
Sokrat, če ima orakelj prav, najvišja stopnja modrosti ljudem ni dosegljiva. Stremeti 
pa moramo k doseganju druge stopnje, kar je mogoče le: “... če trdim, da je za človeka 
najvišje dobro to, da se sleherni dan pogovarja o kreposti in vsem drugem ... ter da 
preizkušam samega sebe in druge (Ibid., 38a1–4).  
 
Sokrat ve, da ker je neveden, ljudem ne more dati modrosti. Tako kot zdravniki 
koristijo telesom, ko jih delajo zdrave, bi lahko bili tudi modreci strokovnjaki za 
dobro počutje ljudi. To bi lahko dosegli skozi motrenje njihovih duš. Sokratu je 
jasno, da ni tak modrec. Dejansko je v situaciji, ki je podobna tistemu, ki hoče biti 
zdravnik, vendar to ni in ni sposoben zdraviti drugih. Sokrat se zaveda, da ni v 
njegovi moči, da bi zdravil duše tako, da bi postale krepostne. Sposoben je prisiliti 
druge, da v pogovoru priznajo stvari, kot so, da človeška odličnost ni nič drugega 
kot nekakšno strokovno znanje. Vendar je očitno, da bi nekdo obvladal veliko 
takšnih argumentov in še vedno ne bi bil zmožen ustrezno pretehtati izbire med 
boljšim in slabšim v dani situaciji.  
 
2.3 Sokratova metoda 
 
Zato si Sokrat kot svojo pedagoško nalogo zada, da bo svoje someščane poskusil 
dvigniti iz najnižje v srednjo stopnjo modrosti in jim pokazati, kaj je pomen sporočila 
delfskega oraklja. Kako lahko to doseže? V dialogu Protagora Sokrat sprašuje 
Hipokrata (mladeniča iz Aten), zakaj bi bil pripravljen plačati učnino Protagori? Kaj 
naj bi ga le-ta naučil? V čem je strokovnjak? (Protagora, 311a) Sokrat v pogovoru 



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 297. 
 

 

vodi Hipokrata do tega, da prizna, da je Protagora sofist in da pravzaprav ne ve, kaj 
to sploh je. Hipokrat meni, da je sofist poznavalec reči, ki zahtevajo modrost. A 
Sokrat sprašuje, kaj je torej tisto, kar sofist sam pozna in v čemer tudi učenca naredi 
za poznavalca, kot kitarist usposobi svojega učenca za govor o tem, kar sam pozna, 
tj. igranje kitare.  
 

»Sokrat: »V kateri od reči, ki zahtevajo modrost, je izveden sofist?« Hipokrat: /.../ tega ti pa  ne 
znam več povedati. /.../ Sokrat: »Imenuješ ga 'sofist', toda očitno ne veš, kaj neki je 'sofist', ki 
se mu nameravaš zaupati.« Hipokrat: »Tako je videti, Sokrat, po tem, kar praviš.« (Ibid., 312d - 
c) 

  
Sokrat je Hipokrata pripeljal do tega, da spozna svojo nevednost. Pri tem mu ni bilo 
treba Hipokrata spraviti v situacijo, kjer bi izjavljal nekaj, kar bi vodilo v 
kontradikcijo.  
 
Sokrat ima na zalogi tudi drugačno pedagoško taktiko, kar se lepo vidi v Apologiji, 
ko analizira Meletovo tožbo proti njemu. Melet naj bi govoril protislovno in se 
norčeval iz Sokrata. Zato ga mora Sokrat napeljati na napačno pot, da bo na koncu 
lahko prišel v situacijo, kjer bo Melet ali spoznal, da govori protislovja, ali pa, da je 
nevednež. V bistvu gre za naslednji postopek: 
 
(i) Sokrat postavi vprašanje. 
(ii) Sokrat, če je treba, sogovornika spodbudi s predlogom, ki je dejansko 

napačen, vendar se zdi tistim, ki so nevedni, resničen. 
(iii) Sogovornik sprejme Sokratov predlog. 
(iv) Sokrat ovrže sogovornikov odgovor. 
 
Če Sokratu uspe ovreči nasprotnikovo pozicijo, potem znova zastavi izvorno 
vprašanje in proces se začne znova. To ponavljanje lahko traja tako dolgo, da ali 
sogovorec preneha z dialogom ali pa prizna svojo nevednost. 
 
Dober primer za to je razgovor z mladim sužnjem v Menonu, ki lahko pride do 
posameznega spoznanja skozi spominjanje, ki je povzročeno s Sokratovim 
spraševanjem, vendar je predpogoj, da to uspe, znanje grščine. In kot se izkaže 
kasneje, ničesar drugega ni potrebno, da lahko suženj reši matematični problem. 
Vendar pa na tej poti Sokrat demonstrira Menonu, kako je mogoče sužnja spraviti v 
zadrego. Toda ta zadrega ob nepoznavanju specifičnega dela matematičnega 



298 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

problema ne temelji na navideznem vedenju, saj suženj: »Zdaj pa že meni, da je v 
zadregi, in kakor ne ve, tudi ne misli, da ve.« (Menon 84a–b) Tako smo prišli do 
točke, kjer se znova pojavi star problem, ki ima običajno oznako Menonov paradoks, 
in ga srečamo na začetku dialoga:  
 
(i) Če veš, kaj iščeš, potem je iskanje nepotrebno. 
(ii) Če ne veš, kaj iščeš, potem je iskanje nemogoče. 
(iii) Torej je iskanje ali nepotrebno ali nemogoče. 
 
V bistvu gre za problem, kako priti do odgovora na vprašanje: Kaj X je? Tipičen 
odgovor je: Možno je, da že intuitivno (implicitno) vemo, kaj X je, in to implicitno 
vedenje je zadostno, da nekaj prepoznamo kot instanco X-sa. Težava tega odgovora 
je, da umanjka jasna, eksplicitna opredelitev (definicija) tega, kaj X je. Pri tem nam 
mora biti jasno, da je fizični svet nepopoln in je tako nujno, da imamo določene 
pojme (koncepte), ki so neizkustveni in so dobljeni apriori, ker le na ta način lahko 
sploh utemeljimo možnost našega empiričnega izkustva (Primerjaj Fajdon, 74a–76c). 
 
Zanimivo je, da v pogovoru z Lahesom Sokrat poveže to, kar smo označili kot 
napačen predlog, z ugotovitvijo iz Menona o nepotrebnosti ali nemožnosti iskanja 
pravega odgovora. “Toda ali nam ni potrebno prav vedenje o tem, kaj neki je 
krepost? Kajti če sploh ne vemo, kaj neki je krepost, na kakšen način lahko komur 
koli svetujemo, kako naj si to najlepše pridobi?” (Lahes, 190b–c). Lahes se s tem 
strinja in sprejme Sokratovo trditev, da če naj bo svetovalec nekomu, potem mora 
vedeti, kaj je krepost in mora to znati tudi povedati. Težava te izpeljave je v tem, da 
je Sokrat z lažno trditvijo napeljal Lahesa, da sprejme trditev, da ve, kaj je krepost. 
In to napeljevanje nato v nadaljevanju izrabi, da pripelje Lahesa do protislovja. Kaj 
želi Sokrat doseči? Najprej to, da Lahes spozna, da je zgolj na najnižji stopnji 
modrosti – da se mu le zdi, da ve, kaj je krepost. Nato pa pokazati, da to, kar 
zagovarja, vodi v protislovje in tako doseči tisto, kar smo opredelili kot srednjo 
stopnjo modrosti – spoznanje, da je neveden. 
 
Sokratovo metodo, da sogovorca zapelje na napačno pot, bi lahko interpretirali na 
dva načina: 
 
− Prvi je dobronameren: s to metodo Sokrat pomaga sogovorcem, da se 

premaknejo z najnižje na srednjo stopnjo modrosti. Tistim, ki so na najnižji 



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 299. 
 

 

ravni, se zdi, da vedo, čeprav so nevedni. Sokrat, ki se opisuje kot preizkušalec 
takih ljudi, se zaveda, kaj takšen preizkus pomeni in kam vodi. Zavestno spelje 
sogovorca in pri tem preizkuša njegovo zmožnost prepoznavanja napačne poti.  

− Na drugi strani je interpretacija, da se Sokrat igra s svojimi sogovorci in jih želi 
zgolj osmešiti.  

 
Vendar, če bi veljalo to drugo, potem bi bil Ksenofontov opis Sokrata, ki smo ga 
predstavili na začetku, neresničen. Če pa sprejmemo prvo razlago, potem je jasno, 
da Sokrat s svojo metodo pomaga sogovorcem, da spoznajo svojo nevednost in se 
lahko v nadaljevanju izboljšajo v svoji modrosti in odličnosti nasploh. To je Sokratov 
poskus reševanja človeških duš pred navidezno vednostjo, ki je dejanska nevednost.  
 
Vidno je, da ima v okviru učenja in poučevanja Sokrat posebno držo, ki ga loči od 
njegovih sodobnikov, ki se radi poimenujejo učitelji (sofisti): 
 
(i) Izhaja iz spoznanja, da je v ozadju učenja vedno poudarek na kritičnem in 

doslednem razmišljanju, ki mora temeljiti na trdnih načelih in zdravih 
argumentih. 

(ii) Nato prihaja v ospredje njegovo prizadevanje za izobraževanje brez učiteljev, 
kar dobi neposredno podkrepitev v njegovih izjavah, da on ni (in ne more 
biti) učitelj, saj nima ustreznega znanja za poučevanje. In nazadnje,  

(iii) kar pa ni najmanj pomembno, se srečamo s Sokratovim prepričanjem, da 
lahko učenje filozofije pripomore k spremembi življenja ljudi na boljše. 

 
3 Sokratska metoda danes 
 
Ali takšna drža in temu prilagojene pedagoške metode lahko predstavljajo dober 
vstop v poučevanje filozofije v današnjem svetu? Odgovor na to ni enostaven. 
Najprej je zanimivo, če sploh obstaja nekaj, čemur lahko, upravičeno, rečemo 
Sokratova metoda. Brickhouse in Smith (2002) ter Wolfsdorf (2003) v svojih 
analizah pokažejo, da nekaj, kar bi bilo upravičeno opisati kot Sokratova metoda, 
enostavno ne obstaja. Na drugi strani so Benson (2000, 2011), Beversluis (2000), 
McPherran (2002), Vlastos (1994), Boghossian (2002, 2006, 2011), ki eksplicitno 
zagovarjajo upravičenost sintagme Sokratova metoda, saj, kot smo razdelali tudi v 
naši analizi, lahko s konsistentno razlago Platonovih dialogov pridemo do 
koherentne predstavitve Sokrata, ki prakticira posebno filozofsko metodo, ki ustreza 



300 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

običajni obliki, strategiji in epistemološkim predpostavkam filozofije v antičnem 
času. Boghosian naredi korak naprej in trdi, da je sokratska metoda dvoje: je del 
pedagogike, saj je specifična pedagoška metoda, ki jo uporabimo v skupini; in je 
hkrati teorija učenja, saj ima ontološke in epistemske predpostavke (Boghossian, 
2006).  
 
Ob tem se odpre še zanimivo vprašanje: Kdaj se pravzaprav pojavi potreba po 
vedenju? Tipičen odgovor bi bil, da se pojavi takrat, ko nevednost osebi predstavlja 
problem. Takrat nevednost doživljamo kot stisko, draženje ali na nek način 
nezadovoljstvo. Na drugi strani se vednost dojema kot pomembno, dragoceno, 
koristno, potrebno. Zakaj? Zaradi določenega cilja ali namena posameznikovega 
delovanja, v katerega posameznik vloži vso svojo strokovnost, vendar se, zaradi 
različnih vzrokov, kot smo pokazali v primerih stohastičnih veščin, ne udejanji v 
končnem rezultatu delovanja. Stopnja osebnega vlaganja v ta cilj bi delno določila 
stopnjo začutene potrebe po vedenju, kar bi posledično povzročilo primerljivo 
stopnjo radovednosti in prizadevanja za raziskovanje. Kot izhaja iz parafraze 
Menonovega paradoksa: nihče ne bo iskal tistega, kar že ima, niti če tega nima, če 
mu ga ni treba imeti. Zato mora Sokrat sogovornika najprej prepričati o 
instrumentalni vrednosti modrosti. Tako ga motivira, da se ukvarja s filozofijo kot 
sredstvom za doseganje nekega nefilozofskega cilja, na primer napredovanje v karieri 
ali dvig njegovega družbenega ugleda. V drugi fazi pa naj bi to instrumentalno 
odkrivanje vrednosti modrosti povzročilo, da sogovornik dojame užitek filozofskega 
preiskovanja, kar mu omogoči, da lahko preoblikuje svoja prepričanja o dobrem 
življenju. Prva stopnja torej vključuje poziv k razumnemu analiziranju, vendar je ta 
poziv zgolj na instrumentalni ravni, dočim je druga stopnja poskus vzpostavitve 
samostojne drže posameznika, ki v zadnji instanci pripelje do udejanjanja 
Sokratovega načela, da nepreiskanega življenja ni vredno živeti.  
 
Še enkrat se moramo vprašati: Zakaj vse te analize Platonovih tekstov? Naš cilj je bil 
opredeliti sokratsko metodo kot možno obliko učenja in poučevanja filozofije.  
 
3.1 Sokratska metoda kot psihična zloraba udeležencev 
 
Ali Sokratova metoda res cilja na vzpostavljanje radovednosti pri sogovorcu? 
Nekateri trdijo, da ne. Dillon (1980) trdi: “Iz sokratskega spraševanja v Dialogih ali 
v razredu nikakor ne sledi radovednost.” (Ibid. 22) Trdijo celo, da je namen sokratske 
metode ponižati, osramotiti in/ali zmesti udeležence razprave, najpogosteje zato, da 



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 301. 
 

 

bi prišli do boljšega razumevanja teme, o kateri se razpravlja. (Abbs, 1994 v 
Boghossian 2011). Trdijo, da je metoda, kjer udeležence zmedemo, jih spravimo v 
zadrego, kruta, da lahko govorimo celo o psihični zlorabi udeležencev. Od kod 
takšna predstava predstavljene metode? Vzemimo hipotetični primer: Zunanji 
opazovalec vidi učitelja, ki zastavi vprašanje. Sledijo odgovori učencev, ki jih učitelj 
zavrača. Znova in znova. Izpeljava opazovalca je naslednja: Učitelj kaže nevednost 
udeleženih. Jih s tem osramoti, saj morajo spremeniti mnenje ali obupati, priznati, 
da ne vedo. Razred zapustijo s sklonjeno glavo, osramočeni, zmedeni, z občutkom 
nesposobnosti. Učitelj je tisti, ki jih je “zrušil, ponižal, osramotil”. Pokazal je njihovo 
nevednost, svojo vednost. Lahko sestopi s podesta in zapusti prizorišče. Takšno 
izpeljevanje opazovanja dogajanja je podobno zlonamerni interpretaciji delovanja 
Sokrata, ki smo jo predstavili v podpoglavju 2.3 in jo zavrnili s Ksenofantovim 
opisom. Opazovalec naredi več napak: 
 
Prva napaka je ta, da gleda na učitelja in na celoten proces skozi oči tradicionalnega 
poučevanja, kjer je učitelj nosilec moči, ki jo lahko tudi zlorablja. Res je, da se učitelj 
s tradicionalnim poučevanjem izogne interakciji, izogne se vključevanju lastnih 
predsodkov, a se s tem izogne tudi lastni profesionalni in osebni rasti, hkrati pa 
ohranja razmerje moči. S sokratsko metodo se izognemo razmerju moči, saj se ne 
osredotočamo na ljudi, ki so udeleženi v procesu, temveč na izjave. Namen sokratske 
metode je namreč ta, da udeleženci razprave odkrijejo resnične propozicije s 
pomočjo preiskovanja (Boghossian, 2011). 
 
Druga napaka je v izpeljavi, da spreminjanje mnenja, stališč, zavrnitev primerov, 
razlogov itd. pomeni za osebo, ki je tega deležna, osramotitev in ponižanje. A kako 
naj bo nekaj, kar ti je pomagalo oblikovati dobre argumente, izboljšati kritično 
mišljenje, pomagalo pri razvoju veščine etične senzibilnosti, razumljeno kot orodje 
tvojega poniževanja? Za nekoga, ki je radoveden in bi želel odgovore na svoj zakaj, 
ni ponižujoče ali sramotno, če ti nekdo spoštljivo pokaže, da si zmotno mislil, da 
primer ali razlaga, ki si jo podal, ni dobra. In si zmeden. In začuden. A ta 
zmedenost/začudenost ni nujno nekaj slabega. Ni sramotna ali poniževalna. Je 
posledica iskanja odgovorov na intelektualna, na filozofska odprta vprašanja, tako 
da s pomočjo razprave preiskujemo hipoteze, zahtevne in nenavadne ideje, 
fenomene, kjer intuicija večkrat zadene ob steno razuma. 
 
 



302 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Ti neugodni občutki se pojavijo, tako Boghossian, ker pride do zamenjave rezultata 
metode z namenom metode. Torej, da si zmeden in v zadregi, ko gre za zahtevne 
koncepte in ideje, je povsem običajno in ni posledica uporabljene metode 
(Boghossian, 2011). Zato so tukaj tudi tisti drugi, ki na vprašanje, zastavljeno na 
začetku tega razdelka, tj. ali Sokratova metoda res cilja na vzpostavljanje 
radovednosti pri sogovorcu, odgovarjajo pritrdilno. Trdijo, da danes študenti 
izberejo predmet Filozofija iz čisto instrumentalnega razloga, ker menijo, da bodo 
tako postali dobri učitelji npr. slovenščine, nato pa jih v procesu izvajanja predmeta 
radovednost vodi k preučevanju modrosti kot take (Stump 2020, Benson 2011, Scott 
2000). Naša analiza je pokazala, da smo lahko upravičeni zagovorniki druge pozicije. 
S tem pa tudi podpiramo t. i. dobronamerno razlago delovanja Sokrata, in sicer da s 
to metodo Sokrat pomaga sogovorcem, da se premaknejo z najnižje na srednjo 
stopnjo modrosti. Tistim, ki so na najnižji ravni, se zdi, da vedo, čeprav so nevedni. 
Sokrat, ki se opisuje kot preizkušalec takih ljudi, se zaveda, kaj takšen preizkus 
pomeni in kam vodi. Zavestno spelje sogovorca in pri tem preizkuša njegovo 
zmožnost prepoznavanja napačne poti.  
 
3.2 Interakcija kot bistvo delovanja 
 
Ugotovili smo, da lahko v izhodišču sprejmemo izvorna Sokratova stališča: 
 
1. Ta, ki sprašuje, ni učitelj, ampak je nevednež. 
2. Ta, ki odgovarja, ni pasivni učenec, ampak je delujoči, ki s pomočjo usmerjenega 

spraševanja preiskuje samega sebe. 
 
Bistvo tega delovanja je interakcija, kjer rezultat ni sporočilo (nauk), ki ga učitelj 
prenaša na učenca. Odgovornost za to, kakšni so odgovori, je tako (predvsem) na 
strani učenca.  
 
Kaj nam taka metodološka naravnanost lahko prinese v procesu izobraževanja? 
Najprej je jasno, da je za učenca proces, v katerem je (so)odgovoren za izid, velik 
izziv in hkrati spodbuda za delovanje. Na učiteljevi strani je spraševanje utemeljeno 
na ozadju, ki vključuje pravo mero vodenja (kritičnega) razmišljanja in usmerjanja 
razgovora tako, da ne zapade v neko obliko slogana: »Vse je dopustno.«, kjer se v 
izidu realizira čisti relativizem. Ali drugače: osebna vpletenost v razgovor in 
(so)odgovornost za izid je vedno nekaj, kar temelji na subjektovi (učenčevi) drži, 
vendar izid naj ne bi bil niti čisto subjektiven, niti ne relativen.  



B. Borstner, S. Gartner: Sokrat med učenjem in poučevanjem filozofije 303. 
 

 

Kako je to mogoče udejanjiti? V bistvu gre za vprašanje, kako se naj v razgovoru 
uprimerjajo temeljni filozofski standardi, ki bodo omogočili doseganje želenega 
izida. Pri tem je jasno, da ti standardi ne morejo biti zapovedani s strani učitelja, 
ampak morajo biti stvar dogovora obeh partnerjev, ki sta vključena v proces učenja. 
To je še posebej pomembno takrat, ko želi učitelj opozoriti na izid, ki je, skladno z 
dogovorjenimi filozofskimi standardi, neustrezen. Takšne primere smo večkrat 
srečali v prej analiziranih Sokratovih razgovorih in niso, zaradi jasno opredeljene 
metodologije in sprejetih standardov, povzročali pretiranih težav za nadaljevanje 
dialoga. Hkrati pa so v primeru pozitivnega izida posamezna spoznanja lahko 
skladna z že sprejetimi prepričanji in razkrivajo nekatere presenetljive posledice za 
nadaljnje delovanje, saj na podlagi sprejete metodologije učenec ne more izpeljevati 
nekaj, kar bi bilo nekonsistentno z njo. Zato: 
 

»Poskus osramotitve ali ponižanja študentov nima nič opraviti s sokratsko pedagogiko in ima vse opraviti s 
slabim (po)učevanjem.« (Boghossian 2011, 7) 

 
4 Zaključek 
 
V sklepnem delu lahko povzamemo osnovna spoznanja, do katerih smo prišli z 
analizo Sokratovega delovanja v razgovoru kot eni od možnih metodoloških poti za 
poučevanje filozofije: 
 
1. Ves proces učenja naj bi potekal brez učitelja. 
2. Ta, ki vodi razgovor, mora s sogovorcem doseči soglasje o osnovnih 

metodoloških pravilih in standardih razgovora. 
3. Sogovorec je (so)odgovoren za izid spraševanja. 
4. Spraševalec je na začetku, bolj ali manj upravičeno, prepričan, kaj je tisto, kar 

sogovorec že implicitno ve, vendar se mu to razkrije šele skozi proces razgovora. 
5. To učenje vključuje tako kritično mišljenje kot konsistentnost izgrajevanja izida 

s predhodnimi prepričanji, ki jih sogovorec poseduje. 
6. Pri tem je pomembno spoznanje, da je poučevanje platonska stohastična 

veščina/technê in zato so napake možne. 
7. Paradoks izobraževanja kot veščine/technê v Sokratovi podobi: Sokrat ne more 

pokazati na nikogar, ki je njegov učitelj in je pripomogel k njegovemu napredku; 
ne more pokazati na učenca, kateremu je pomagal izboljšati življenje; niti ne 
more uspešno odgovoriti na vprašanja, ki si jih je zastavil sam. 

8. Torej, Sokrat ni učitelj. 



304 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

9. Vendar, dejavnost, ki jo prakticira, je usmerjena na preoblikovanje življenja, na 
doseganje vrline skozi spoznanje, kaj vrlina je. 

 
Morala sklene: Toda, učenje in poučevanje tega (filozofije) je v običajnem svetu 
nevarno, za kar je najboljši primer Sokrat sam. 
 
 
Literatura 
 
Benson, H. H. (2000). Socratic Wisdom: The Model of Knowledge in Plato’s Early Dialogues. 
New York. 
Benson, H. H. (2011). “Socratic Method.« V D. R. Morrison, The Cambridge Companion to Socrates. 

Cambridge: CUP. Str. 179–200. 
Beversluis , J. (2000). Cross-Examining Socrates: A Defence of the Interlocutors in Plato’s Early Dialogues. 

Cambridge. 
Boghossian, P. (2002). »Socratic Pedagogy, Race and Power: From People to Proposition«, Education 

Policy Analysis Archives, 10(3), doi: 10.14507/epaa.v10n3.2002 
Boghossian, P. (2006). »Behaviorism, Constructivism, and Socratic Pedagogy«, Educational Philosophy 

and Theory, 38:6, str. 713–722. doi:10.1111/j.469-5812.2006.00226.x 
Boghossian, P. (2011). »Socratic Pedagogy: Perplexity, humiliation, shame and a broken egg«, 

Educational Philosophy and Theory, 44(7), doi: https://doi.org/10.1111/j.1469-
5812.2011.00773.x 

Borstner, B. (2023). “Pogled nazaj, da bi (morda) bolje videli naprej”. V Šimenc, M., T. Grušovnik, A. 
Hladnik, Filozofija v šoli, šola v filozofiji. Ljubljana: Pedagoški inštitut. 114–127. 

Brickhouse, T. C., Smith, N. D. (2002). “The Socratic Elenchos?”. V G. A. Scott (ur.), Does Socrates 
Have a Method?, College Park, PA. str. 145–157. 

Dillon, J. T. (1980) “Curiosity as Non Sequitur of Socratic Questioning”, The Journal of Educational 
Thought (JET) / Revue de la Pensée Éducative , 14(1). Str. 17-22. 

Galen, De meth. med. V Opera Omnia. C. G. Kühn (Ed.) Leipzig. 1821 - 1833. 
Ksenofont (2018). Spomini na Sokrata. Prevod in spremna beseda Gregor Pobežin. Ljubljana: KUD 

Logos. 
McPherran, M. (2002) “Elenctic Interpretation and the Delphic Oracle.” V G. A. Scott (ur.), Does 

Socrates Have a Method?, College Park, PA. Str.114–144. 
Nussbaum, M. (1997). Cultivating Humanity: A Classical Defense of Reform in Liberal Education. Cambridge: 

Harvard University Press. 
Platon (2009). Zbrana dela. Prevod in spremna beseda G. Kocjančič. Celje: Mohorjeva družba.  
Scott, G., A. (2000) Plato’s Socrates as Educator. New York: SUNY. 
Stump, J. (2020) “On Socrates’ Project of Philosophical Conversion”, Philosopher’s Imprint, 20(32). 

November. 
Vlastos, G. (1994). Socratic Studies. V M. Burnyeat (ur.). Cambridge University Press. 
Wittgenstein, L. (2014). Filozofske raziskave. Prevedla Erna Strniša. Spremna beseda Jure Simoniti. 

Ljubljana: Beletrina. 
Wolfsdorf, D. (2003) “Socrates’ Pursuit of Definitions”, Phronesis, 48. Str. 271–312. 







 

 

 
 

POMEN KRITIČNE  
PEDAGOGIKE (PO FREIREJU) ZA 

POUČEVANJE FILOZOFIJE 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.17 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
MARKO ŠTEMPIHAR 
Gimnazija Bežigrad, Ljubljana, Slovenija 
marko.stempihar@gimb.org 
 
V prispevku se ukvarjamo z nekaterimi zamislimi kritične 
pedagogike po Paulu Freireju in njihovim pomenom za didaktiko 
filozofije. Na začetku pokažemo, kako se Freirejevo razumevanje 
dialoške metode umešča v njegovo kritiko pedagoških praks in 
predlaga nov pristop k poučevanju, takšen, ki se bo ujemal z 
njegovo zamislijo o pedagogiki osvoboditve. V nadaljevanju pa, 
kako se pojem dialoga, ki izhaja iz Freirejevih razmišljanj, 
povezuje z dialoškim pristopom k poučevanju filozofije, še zlasti 
v navezavi na sokratsko metodo. Da pa celotna razprava ne bi 
ostajala na čisto spekulativni ravni, ponudimo nekaj primerov iz 
naše pedagoške prakse. V sklepu nakažemo pomen spoznanj 
kritične pedagogike za poučevanje filozofije. Sklenemo, da je 
kritična pedagogika pomembna za poučevanje filozofije, saj 
proizvede orodja za razumevanje, kako se vsaka praksa 
poučevanja umešča v družbeni prostor, ki je vselej tudi že 
političen. Takšna refleksija pa pripomore k temu, da lahko bolje 
uresničujemo pedagoške cilje predmeta, ki ga poučujemo. 

Ključne besede:  
kritična pedagogika, 

Freire, 
 dialoškost poučevanja, 

didaktika filozofije, 
sokratska metoda 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.17 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

THE MEANING OF CRITICAL 

PEDAGOGY (AFTER FREIRE) FOR 

TEACHING PHILOSOPHY 
   

 MARKO ŠTEMPIHAR 
 Gimnazija Bežigrad, Ljubljana, Slovenia 

marko.stempihar@gimb.org 
  

Keywords: 
critical pedagogy, 
Freire, 
dialogical teaching,  
didactics of philosophy, 
Socratic method 

 In our article, we tackle some of the ideas of critical pedagogy 
after Freire and their meaning for the didactics of philosophy. At 
the beginning, we demonstrate how Freire's understanding of the 
dialogical method is placed in his critique of pedagogical 
practices. With the concept of dialogue, Freire proposes a new 
approach, the one that would correspond to his idea of pedagogy 
of freedom. In continuation, we analyse Freire’s concept of 
dialogue and we show how it is related to the dialogical method 
of teaching philosophy, especially in relation to the Socratic 
method. We illustrate theoretical concepts with examples from 
our teaching practice. We conclude that critical pedagogy is 
important for philosophical didactics, since it provides us with 
tools for understanding how each teaching practice is embedded 
in a social environment that is also a political space. Such 
reflection can then help us with a better realization of the 
pedagogical goals of our teaching subject. 

 
 



M. Štempihar: Pomen kritične pedagogike (po Freireju) za poučevanje filozofije 309. 
 

 

1 Uvod 
 
Paulo Freire se je v svojih delih pogosto skliceval na filozofska dela. Ob branju 
njegovih besedil vsekakor nastane vtis, da so filozofi, kot so Marx, Sartre, Hegel, 
močno zaznamovali njegovo misel. Hkrati pa je pertinentno tudi vprašanje, koliko 
je mogoče Freirejeva razmišljanja sama razumeti kot filozofska. Teh vprašanj v 
našem prispevku ne bomo podrobneje preiskali, osredotočili se bomo namreč na 
dialoškost, ki je ena od najpomembnejših tem iz Freirejevih razmišljanj. 
  
Kot bomo videli, je za Freireja pedagoška praksa delovanje v smeri človeške 
emancipacije. Freirejevo misel lahko opredimo kot humanistično, saj ima zanj 
izobraževanje posebno vrednost prav tedaj, ko omogoča človeku živeti življenje, ki 
potrjuje njegovo posebno vrednost in si za svoj etični cilj zastavlja ohranitev 
človekovega dostojanstva. Z izobraževanjem človek realizira samega sebe in se 
potrjuje kot subjekt, se pravi kot bitje, ki hkrati živi v svetu in ga ustvarja – oblikuje 
in preoblikuje, s čimer realizira lastno svobodo. Tukaj se Freire navezuje na bogato 
tradicijo humanizma, marksizma in eksistencializma.  
 
V konceptu dialoškosti pa se pokaže tudi politična razsežnost kritične pedagogike 
po Freireju: učenje in poučevanje gre razumeti kot vselej že politično (saj se dogaja 
v skupnosti in je vpeto v razmerja moči, hkrati pa ima potencial, da ta preobraža), v 
učenju pa je vsebovan tudi smoter ali telos: kot praksa osvobajanja prispeva k 
demokratizaciji družbe in njenemu odpiranju. 
 
Freirejev koncept dialoškosti nas tukaj še posebno zanima, ker se v nadaljevanju 
lotevamo refleksije o poučevanju filozofije. Če ima filozofija za cilj učenje misliti 
samostojno, se nekateri pristopi k poučevanju za sledenje temu cilju pokažejo kot 
ustreznejši. Dialoški pristop poskuša učence pripraviti do tega, da se v dialogu z 
učiteljem in drugimi učenci lotevajo razmisleka o filozofskih problemih, vendar tega 
ne gre razumeti kot neko od lastnega izkustva odmaknjeno početje, temveč prav kot 
pojmovno mišljenje, ki poskuša zapopasti izkustvo in ga premisliti z nove 
perspektive. V takšnem pristopu se spremenijo tudi razmerja med učiteljem in 
učenci, spremeni pa se tudi sama organiziranost razreda kot učeče se skupnosti. Kot 
bomo poskusili pokazati v nadaljevanju, se s takšnim pristopom odpirajo možnosti 
tega, kar Sokrat imenuje raziskovanje življenja, hkrati pa ima takšno odpiranje tudi 
politične implikacije, saj ustvarja skupnost, ki temelji na egalitarnosti in jo potrjuje. 



310 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Kritična pedagogika nam pomaga misliti prav ta moment političnega v pedagoškem 
delovanju. 
 
2 Freire: Dialoško učenje zoper bančni model izobraževanja 
 
Za Freireja je učenje praksa osvobajanja. V tem pogledu je Freire razsvetljenec, ki 
verjame v to, da vednost človeka osvobaja. Ni pa vsaka pedagoška praksa tudi že 
osvobajajoča. Nekatere prakse podpirajo razmerja gospostva in so njihovo orodje. 
Kritična ost Freirejeve kritične pedagogike je zato usmerjena zoper vsakršne 
pedagoške prakse, ki nasprotujejo človeški emancipaciji. Takšne prakse 
onemogočajo razvijanje svobode razmišljanja in mu s tem odvzemajo možnost 
branja/razumevanja sveta (ki je nujni pogoj osvobajanja – tega namreč ni brez 
razumevanja). S tem zanikujejo ali zatirajo tisto, kar je človeku najbolj notranje, to 
pa je potreba po samouresničevanju; s tem pa človeku jemljejo dostojanstvo in ga 
razčlovečijo.  
 
Eden najbolj polemičnih Freirejevih konceptov, ki naslavlja orisani problem, je 
koncept bančnega izobraževanja. V bančni zasnovi izobraževanja so učenci obravnavani 
kot posode, v katere učitelji odlagajo depozite. Takšna pedagogika je zatiralska, saj 
učence postavlja v položaj pasivnih sprejemnikov že izdelanih (ready-made) modelov 
znanja in jih s tem popredmeti:  
 
»Pripovedovanje učitelja v vlogi subjekta navaja učence k mehaničnemu pomnjenju 
povedanih vsebin. Še več, pripovedovanje učence spreminja v 'posode', v 'sklede', ki 
jih mora učitelj 'napolniti'. Kolikor bolj zvrhano jih napolni s svojimi depoziti, toliko 
boljši učitelj je. Učenci pa so toliko boljši, kolikor bolj krotko se prepuščajo temu, 
da jih napolnijo. /…/ Namesto da bi se sporazumevali, učitelj oblikuje in podaja 
'sporočila' ter depozite, ki jih učenci kot naključne vsebine potrpežljivo sprejemajo, 
pomnijo in ponavljajo.« (Freire 2019: 46) 
 
Težava nastopi, ko govori eden s pozicije, ki ne dovoljuje priglasitve drugega k besedi 
na način, ki bi izražal enakost med obema govorcema. Se pravi, ko je učitelj tisti, ki 
govori, učenci pa govorijo samo  toliko, kolikor jim to dopušča učitelj. V prostoru, 
ki ga ustvarijo takšna (oblastna) razmerja med učiteljem in učenci, je tudi govorjenje 



M. Štempihar: Pomen kritične pedagogike (po Freireju) za poučevanje filozofije 311. 
 

 

učencev že določeno z diskurzom, ki ga zastopa učitelj.1 Razmerje med učiteljem in 
učenci je v tem primeru razmerje neenakosti, saj je učitelj tisti, ki dovoljuje drugemu 
govoriti, on določa učne vsebine, on »razlaga«, učenci pa so v vlogi tistih, ki naj bi si 
zapomnili čim več od tega, kar jim je bilo razloženo. 
 
Zoper bančno zasnovo izobraževanja Freire postavi pouk kot dialoško razmerje. 
Tukaj ni preprosto učitelj tisti, ki ve, učenci pa so bolj ali manj nevedni in bodo 
deležni nekaj učiteljeve modrosti le, če bodo temu dovolj poslušni (in bodo 
potemtakem predvsem voljni ponavljati za njim besede in fraze, ki so jih sprejeli kot 
znanje, v katerega ni mogoče dvomiti – saj jim je bilo to tudi predstavljeno na takšen 
način). V dialoškem razmerju se učijo oboji: učenci in učitelji, zaradi česar nasprotje 
med njimi izgine, poslušanje v dialogu z drugim pa ni več podrejeno zahtevi po 
poslušnosti, temveč se napaja iz želje po iskanju in ustvarjanju vednosti: 
 
»Raison d'être izobraževanja za osvobajanje [je] v njegovem vzgibu, prisotnem od 
samega začetka, ki poraja težnje po spravi. Zato mora ta oblika izobraževanja 
vsebovati preseganje protislovja učitelj-učenci, in sicer na tak način, da obe strani 
hkrati delujeta kot učitelj in kot učenci.« (Freire 2019: 47) 
 
V dialoški zasnovi učenja se učenci skupaj z učiteljem učijo misliti probleme oz. 
raziskovati vprašanja, namesto da bi se na pamet naučili že izdelanih rešitev in 
odgovorov. Pravo učenje se torej dogaja onstran hierarhij in oblastnih razmerij, kjer 
so učitelji in učenci v položaju enakosti. 
 
Zatiranje torej ne nastopa vselej v obliki rabe represivnih sredstev, ki jih ima na voljo 
država. V demokracijah so v uporabi drugačna sredstva, takšna, ki bi jih z Orwellom 
lahko imenovali upravljalci/nadzorniki uma (ang. mind control). Na to v svojih delih 
opozarja Freire. Pedagogika zatiranih oziroma pedagogika osvoboditve (besedna 
zveza, ki je tudi naslov zadnje Freirejeve knjige) je tista, ki je usmerjena zoper 
poskuse zatiranja, ki so vsebovani v edukaciji kot načinu nadzora nad svobodnim 
mišljenjem ljudi. Ko učenje postane standardizirano, takšni postanejo tudi učenci (ko 
se jih razume kot tiste, ki se morajo prilagoditi obstoječim modelom, se tudi njih 

 
1 Diskurz kot govorna praksa, znotraj katere se določajo tudi meje glede smisla oz. pomena izrečenega: diskurzivni 
prostor, ki se tako vzpostavlja, je simbolno polje, v katerem je v veliki meri že predvideno, kako in o čem se bo 
govorilo – katere bodo tiste zamisli, ki bodo imele svoje mesto in se bo torej o njih govorilo, katere pa bodo 
potisnjene na obrobje ali pa iz tega povsem izrinjene. Bolj kot je diskurz naddoločen z razmerji moči, bolj je 
simbolno polje zaprto, bolj je že določeno, kako se bo v takšnem prostoru besedovalo (pa tudi kdo bo v glavnem 
govoril, kdaj in koliko časa itd.). 



312 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

modelira – kljub temu da načini učenja niso enaki za vse, prav tako niso enaki interesi 
in izkustvena ozadja, s katerih učenci začenjajo z učenjem). Učenje postane trening 
ali dril, mehansko ponavljanje za učiteljem, glavni učni cilj pa uspešno zapomnjenje 
in reprodukcija usvojenega. To pa ima vselej tudi politične razsežnosti, saj se s tem 
v učence vgradi prepričanje, da je svet danost zunaj njih, ki se je ne da spreminjati. 
 
Zatiranje je oblika nasilja, kar pa je v tem primeru toliko težje prepoznati, ker ne gre 
za odkrito nasilje (ki bi se manifestiralo kot neposredna raba sile, prav tako vršilci 
tega nasilja sami običajno ne delujejo agresivno), temveč v tem kontekstu govorimo 
o prikritem, sistemskem nasilju, ki se nad ljudmi kot simbolnimi bitji vrši prek 
neosebne instance, ki določa, kaj, kdaj in na kakšen način bo nekdo o nečem govoril. 
Takšno nasilje je prisotno v šolah, kadar šolsko učenje postane skrčena oblika učenja, 
kjer se tega razume predvsem kot transmisijo znanja (od učiteljev kot teh, ki vedo, k 
učencem kot nevednim). 
 
Dialoškost torej temelji na relaciji med dvema pozicijama, ki ju zasedata dva govorca 
oz. spoznavajoča subjekta. Preveč preprosto bi bilo, če bi ti poziciji opredelili kot 
poziciji učitelja in učenca, in pri tem pozabili, da je vsaka od teh pozicij tudi sama že 
diferencirana, saj za sleherni subjekt velja enaka ontološka premisa nedokončanosti, 
identitete v postajanju (mesto, kjer se Freire navezuje na eksistencializem). To 
pomeni, da subjekt ni danost, temveč je sam v-postajanju, učenje pa je 
(trans)formativno.  
 
Stanley Aronowitz v predgovoru k Freirejevemu zadnjemu delu Pedagogika osvoboditve 
zapiše, da je prvo načelo v Freirejevi filozofiji učenja radikalno postaviti pod vprašaj 
običajno razlikovanje med učiteljem kot strokovnjakom in učencem kot tabula rasa: 
 
»Do izobraževanja pride takrat, ko se srečata dva učenca, ki zavzemata nekoliko 
različna položaja v potekajočem dialogu. Toda oba s sabo že prinašata neko vednost 
in eden od predmetov pedagoškega procesa je raziskati to, kar vsakdo od njiju že ve, 
in kaj lahko naučita drug drugega. Drugi predmet pa je spodbuditi refleksijo subjekta, 
ki na podlagi svoje vednosti, deluje v svetu.« (Aronowitz 2000: 8) 
 
Natanko na tej premisi je mogoče avtentično učenje, saj je njena implikacija 
univerzalnost imperativa učenja: če velja, da se morajo učenci učiti, potem enako 
velja tudi za učitelje. V tem pomenu pa lahko rečemo, da med učitelji in učenci ni 
razlike. V procesu učenja se hkrati učijo in poučujejo vsi udeleženi. Če temu ni tako, 



M. Štempihar: Pomen kritične pedagogike (po Freireju) za poučevanje filozofije 313. 
 

 

gre za tiste vrste deviacije (celo perverzije) v pedagoški praksi, ki smo jo zgoraj s 
Freirejem imenovali bančna zasnova edukacije. 
 
3 Dialoškost pri pouku filozofije in sokratska metoda poučevanja 
 
V tem poglavju bomo teme, o katerih smo razmišljali do sedaj (dialoška organizacija 
pouka, pedagogika osvoboditve, kritično mišljenje), navezali na didaktiko filozofije. 
V nadaljevanju bomo torej razmislili o nekaterih povezavah med kritično 
pedagogiko in didaktiko filozofije. To bomo naredili tako, da bomo Freirejevo 
razumevanje dialoškosti pouka navezali na razmislek o pomenu dialoškega pristopa 
pri pouku filozofije. 
 
V tem delu članka bomo uporabljali izraz dialoškost skupaj s pojmom sokratske 
metode, ki sta medsebojno povezana, saj sokratska metoda temelji na dialogu, 
medtem ko je dialoški način poučevanja mogoč tudi ob uporabi drugačnih metod 
oziroma pristopov (npr. ko z učenci skupaj beremo filozofska besedila, ali pa tudi 
takrat, ko učitelj pri pouku za predstavitev filozofskih idej uporabi formo 
predavanja).2 
 
Najprej pa poudarimo, da takšna koncepcija pouka filozofije, kjer je dialog osnovna 
premisa poučevanja, ni nekaj samo po sebi umevnega ali nekaj, kar bi že kar 
avtomatično sledilo iz samega pojma. Tudi glede tega, kaj pojmujemo pod izrazom 
»pouk filozofije«, v šolskem polju obstajajo različna stališča. Za nekatere učitelje (pa 
tudi programe) je pouk filozofije predvsem seznanjanje učencev z zgodovino 
filozofije. Takšen pristop k poučevanju filozofije je tudi danes še precej pogost (tudi 
v programih, ki sicer omogočajo bolj odprt pristop – npr. v slovenskem prostoru, 
kjer učni načrt sam spodbuja k izbirnosti in dialoškosti ne samo pri obravnavi tem, 
temveč tudi pri izbiri le-teh). V tem članku bomo razmišljali o zasnovi pouka, ki se 
srečuje z idejo kritične pedagogike, torej takšni zasnovi, za katero je dialoškost (in 
demokratičnost odnosov, ki gre skupaj z njo) središčna. Poskušali bomo pokazati 
(tudi s pomočjo refleksije o primeru iz naše lastne pedagoške prakse), da je takšna 
zasnova tista, ki kar najbolje sledi načelom, ki so bila zasnovana že v antiki in jih 
največkrat povezujemo s Sokratovo osebo. 
 

 
2 Ko govorimo o sokratski metodi, se opiramo na ideje Leonarda Nelsona iz njegovega predavanja Die sokratische 
Methode, ki ga je imel decembra leta 1922 (prim. Nelson 2008). 



314 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Kadar govorimo o problemskem pristopu in sokratski metodi/sokratskem učitelju, 
se pravi o dialoškem pouku, ali je pri tem sploh še ustrezno uporabljati pojem 
poučevanja? Je Sokrat poučeval filozofijo oz. filozofiranje ali pa je ustrezneje reči, da 
je filozofiral skupaj z učenci, kar bi ponovno pomenilo, da zanj ni mogoče 
uporabljati naziva »učitelj« v tistem bolj običajnem pomenu (kjer se nanaša na osebo, 
ki poučuje)? Kaže, da imamo na eni strani poučevanje kot razlago ali predavanje, na 
drugi strani pa dialog kot vadbo filozofije ali filozofiranje sámo. Šele v tem drugem 
primeru naj bi torej šlo za to, da učenci tudi sami postanejo dejavni in torej resnično 
izvajajo to, česar se učijo (kar je pri filozofiji bistveno, kajti cilj učenja filozofije ne 
more biti dosežen, ko imajo učenci zgolj znanje o filozofiji – misliti samostojno kot 
cilj pomeni, da filozofija ni zgolj predmet, ampak postane glagol).  
 
Težava z onim prvim pristopom k pouku filozofije, ko učitelj poučuje – razlaga in 
učencem prenaša informacije o filozofih in njihovih zamislih –, je zlasti v tem, da 
učenci v tem primeru ostajajo povsem pasivni: usvajajo znanje, ne da bi ob tem kar 
koli tudi sami premislili. To se sicer lahko zgodi, a sama organizacija pouka jih bo 
zelo verjetno postavila v položaj pasivnih sprejemnikov informacij, ki bodo 
praviloma delovale kot prave kuriozitete (saj se bodo zdravemu razumu zdele 
skrajno nenavadne). Lahko si zamislimo, kako na nekoga, ki se prvič sreča s 
filozofijo, deluje informacija, da je nekoč v antični Grčiji živel nekdo, ki je prav zares, 
tj. pri zdravi pameti, mislil, da je vse voda (!?). Tudi v primeru, ko učitelj učencem ne 
bo ponujal zgolj informacij, ampak jim bo razlagal filozofske ideje denimo tako, da 
bo interpretiral/komentiral besedila, ne bo bistveno več možnosti za dejavno 
participacijo učencev pri pouku filozofije. 
 
Kaže torej, da prav dialoški pouk, kjer učenci niso pasivni slušatelji, temveč dejavni 
sogovorci, lahko preseže opisane zagate in torej šele resnično vodi k zastavljenemu 
cilju – samostojnemu mišljenju učencev. Toda vprašanje, ki se ob tem zastavi, je 
naslednje: kaj je pravzaprav sploh mišljeno z dialogom? Če je dialog način 
organiziranja pouka filozofije in je torej sam že tudi izvajanje filozofije, potem je že 
jasno, da ta ne more biti nekakšna izmenjava mnenj, ampak mora to preseči. Govoriti 
o dialogu v pedagoškem procesu se torej nanaša na nekaj mnogo bolj specifičnega 
od tistega, kar je mišljeno v vsakdanji govorici, ko se uporabi ta izraz. Ni dovolj, da 
jih govori več (in ne samo eden, npr. učitelj), za dialog morajo biti izpolnjeni še 
nekateri drugi pogoji. 
 



M. Štempihar: Pomen kritične pedagogike (po Freireju) za poučevanje filozofije 315. 
 

 

Navedimo klasičen primer: Platonove dialoge. Če trdimo, da so Platonovi dialogi 
napisani z namenom učenja filozofiranja, da imajo torej propedevtičen namen, 
potem to najbrž ni pretirano, temveč s tem opišemo tisti bistveni namen osebe, ki v 
njih praviloma zaseda središčno mesto, in to je Sokrat. Njegovo javno filozofiranje 
ali »rešetanje« je po njegovih lastnih besedah niz poskusov pripraviti sogovorce k 
temu, da začnejo še sami preiskovati lastno življenje, se pravi filozofirati (saj je 
filozofija po Sokratu dejavnosti spoznavanja sebe – v najširšem pomenu, kot 
raziskovanje eksistence).  
 
Iz tega bi lahko sklepali, da je Platon svoja besedila, v katerih Sokrat nastopa v vlogi 
govorca, ki dialoško vodi sogovorce k nekaterim temeljnim spoznanjem glede lastne 
vednosti (te je mogoče strniti v en sam ključni uvid: v to, kako nevedni so in kako 
zmotna so bila njihova verjetja v lastno vednost/modrost), pisal z namenom 
prikazati ali demonstrirati, kako se filozofira. Ob branju dialogov naj se bralec (na)uči 
filozofirati – tako bi lahko povzeli avtorjev namen. Platonove dialoge se pogosto 
jemlje kot zgled filozofiranja, a ob nadaljnjem razmisleku se pokažejo tudi določene 
težave, saj je prav sokratski/platonski dialog pravzaprav paradoksen. 
 
Zdi se, da so v Platonovih dialogih udeleženi različni sogovorci in da so ti med sabo 
v enakovrednem položaju, torej naj bi bila razmerja neenakosti družbenih pozicij 
presežena (v dialogu Menon nastopa kot sogovorec suženj), Sokratov položaj učitelja 
pa suspendiran. Toda že ob malo podrobnejšem branju se pokaže precej drugačna 
slika. Ta je prav nasprotna od pričakovane: namesto dialoga gre večinoma za govor 
enega, medtem ko je dejavnost njegovih sogovorcev skrčena na pritrjevanje 
njegovim izpeljavam in ugotovitvam (»Res je, kar praviš, Sokrates.«, »Pri Zevsu, res 
je tako!«). Kdor Sokratu ugovarja, je naposled obsojen na molk, še prej pa je deležen 
neusmiljene ironije (npr. Trazimah v Državi in Polos v Gorgiji). Platonovi dialogi se 
tako pokažejo kot precej problematičen zgled tega, kako naj bi se učence vodilo od 
pasivnega sprejemanja/izražanja mnenj k dejavnemu preiskovanju ali 
samospraševanju, skratka k samostojnemu mišljenju. (Problematičnost zgleda bi se 
še posebno pokazala, ko bi učitelj filozofije pri pouku poskušal posnemati Sokrata.) 
 
Morda pa bistvena težava ni samo v Platonovi zasnovi dialoga, temveč se skriva v 
sami opredelitvi dialoga in v pričakovanjih glede njegove rabe pri pouku. Kaj sploh 
pomeni zasnovati pouk na dialoški način? Če bi to pomenilo, da vsakdo pove, kar v 
nekem trenutku misli, ali bi bilo to potem kaj več kot izražanje mnenja – zaradi česar 
potem sploh še ne moremo govoriti o pedagoškem procesu v pravem pomenu 



316 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

besede (tisti, ki izraža mnenje, ostaja na mestu, medtem ko je za sleherno učenje 
potreben premik). Denimo, da dialog začnemo tako, da bo o neki temi ali vprašanju 
vsakdo povedal, kaj si misli. Kmalu ugotovimo, da je tisto, kar je izrečeno, večinoma 
iz reda mnenj. Govorci bodo izražali mnenja, za katera pogosto niso razmislili, katere 
so njegove predpostavke in posledice. Če bi dialog nadaljevali na isti način, bi se sicer 
na prvi pogled res zdelo, da smo s tem vzpostavili pogoje enakosti in svobodnega 
govorjenja, a težko bi dokazali, da se je zgodil kakšen omembe vreden spoznavni 
premik. Tukaj pa nastopi ključna poteza Sokratovega interveniranja: do spoznavnih 
premikov pride, ko je človek izzvan, ko so njegova ali njena prepričanja postavljena 
pod vprašaj – česar s samim izražanjem mnenj še ne dosežemo. 
 
Kako torej postopati, da bomo zvesti poslanstvu, ki ga je demonstriral Sokrat? Če bi 
učitelj preprosto pozval učence, naj se spontano vključijo v razpravo tako, da vsakdo 
pove, kaj misli, bi se le redko zgodilo, da bi razprava dosegla vsaj neko začetno 
filozofsko raven. Na drugi strani pa učiteljev poseg v razpravo to lahko tudi hitro 
zapre. Učenci umolknejo, pričakujoč, da jim bo učitelj končno ponudil »pravi« 
odgovor. 
 
V nadaljevanju pa še o paradoksu. Vsako poučevanje, ki ima za cilj samostojno 
mišljenje, se pravzaprav začne s posegom drugega. Kako naj se torej učni proces, ki 
ga v tek požene učiteljeva intervencija (vprašanje, formulacija problema), privede do 
mišljenja, ki se ne opira več na nič drugega kot na lastne argumentacijske moči? A 
tisto bistveno se pokaže v sami zastavitvi ustreznega vprašanja oz. oblikovanja 
problema. Zdravorazumska domneva je pogosto ta, da se razprava začne s poskusi 
odgovoriti na vprašanje, ki je ves čas že dano. Učenje misliti pa pod vprašaj postavi 
prav to domnevo: bistveno je, da najprej ustrezno formuliramo samo vprašanje, o 
katerem bo potekala razprava. Če za sokratskega učitelja lahko rečemo, da ne ponuja 
odgovorov, pa zanj prav tako velja, da učencem ne zastavlja vprašanj, na katera bi 
odgovarjali s svojimi mnenji. Prva skupna naloga je zato zastavitev oz. oblikovanje 
samega vprašanja in ne že kar hitenje k odgovorom.3 
 
Kaj iz povedanega sledi za razumevanje dialoga in njegovega pomena pri pouku 
filozofije? Dialog se začne tam, kjer se iz začetne diverzifikacije mnenj in 
konfrontacije med njimi zgodi premik na ravni posameznega subjekta: v dialog 
najprej vsakdo vstopi z nekim stališčem, ki ga je zavzel. To stališče zanj pomeni 

 
3 Prim. Heckmann 2018. 



M. Štempihar: Pomen kritične pedagogike (po Freireju) za poučevanje filozofije 317. 
 

 

središče razmišljanj, ki sledijo, iz njega izhaja in se z njim do neke mere identificira 
(stališče prepoznava kot »svoje«, kot del verjetij, ki tvorijo verovanjski svet, v 
katerem nastopa kot oseba). Dialog deluje kot moment odtujitve subjekta od lastnih 
stališč, saj se skozenj vzpostavlja distanca do začetnih idej, ki jih imajo govorci 
(mnenja, ki jih privzemajo kot bolj ali manj samoumevna). Bistvo dialoga zato ni v 
konfrontaciji mnenj, saj je slednje lahko pravzaprav najresnejša ovira, ki dialog 
onemogoča. V konfrontaciji sogovorci predvsem utrjujejo svoja stališča in iščejo 
načine, kako bi ubranili to, za kar so že na začetku domnevali, da je resnica (kljub 
temu da tega morda niso nikoli podvrgli natančnejšemu razmisleku). Takšne 
konfrontacije imajo lahko sicer spektakelsko razsežnost in so videti nadvse privlačne, 
njihov spoznavni učinek pa je vprašljiv. Namen razpravljavcev je v tem primeru zlasti 
prepričati druge v svoj prav, pri čemer uspešnost tega ne sovpada nujno tudi s 
stopnjo resničnosti pozicije, ki jo nekdo zagovarja. 
 
Dialog v filozofskih razpravah ima spoznavne učinke prav kolikor v njem deluje 
moment odtujitve: šele tedaj, ko se zgodi premik, s katerim subjekt na lastna stališča 
zre z druge perspektive, lahko nekaj spozna glede idej, ki jih je zagovarjal. Odtujitev 
ali razcep subjekta na zagovornika stališča in njegovega preiskovalca je torej pogoj 
(samo)spoznavanja. Prav v tem se kaže Sokratova poanta: kot »obad« poskuša 
sogovorca privesti do tega, da bo opustil oklepanje nekega mnenja, ki ga je 
obravnaval kot samoumevno resnico, s katero se je identificiral, in se bo lotil 
natančne preiskave njegovih predpostavk. Lahko rečemo tudi takole: vsako 
samospoznavanje, raziskovanje svojega življenja je mogoče šele v odnosu do drugega, 
v odnosu do katerega se zamaje podoba danosti identitete subjekta. Drugi zastopa 
simbolno mesto drugosti, ki vznikne v dialogu, je tisto, kar za subjekt deluje kot nekaj, 
kar se hkrati upira mišljenju in ga izzove. Drugi je pogoj, da se subjekt premakne na 
drugi kraj, s katerega bo šele lahko raziskoval privzeta stališča. 
 
V dialogu torej ne gre preprosto za soočanje stališč, saj je to premalo, da bi se zgodil 
prehod od mnenj k (oblikovanju) vednosti. Če izvem, da drugi mislijo drugače, kot 
mislim sam, se s tem še nič ne spremeni glede mojega védenja: zaradi informacije o 
tem, kaj menijo drugi, ne vem nič več in nič drugače, kot sem vedel (oz. sem 
domneval, da vem) preden sem takšno informacijo pridobil. Ta me bolj kot ne potrdi 
v mojem narcisizmu (kolikor se mnenja ali stališča drugih ujemajo z mojim 
mnenjem), ali pa sproži obrambni mehanizem (kolikor mnenja drugih izkušam kot 
ogrožajoča, saj jih zaznavam kot potencialno tista, ki bi utegnila omajati prepričanja, 
ki se jih oklepam). 



318 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Vrednost dialoga je zato predvsem v tem, da vsakemu učečemu se subjektu omogoči 
takšen premik: od začetne 'zlepljenosti' z mnenjem oz. narcističnega oklepanja 
stališč, ki se jih predstavlja kot lastna, h kritični drži, kjer ni več nekega privilegiranega 
stališča, saj je pod določenimi pogoji (ki jih določajo pravila kritičnega racionalnega 
diskurza) vsako stališče mogoče podvreči »rešetanju« (preiskovanju, refleksiji). Pri 
pouku filozofije se je zato treba kritično lotiti tudi tistega mnenja, ki ga imajo dijaki 
o tem, kaj naj bi dialog sploh bil. Pogosto je namreč prepričanje, da je dialog 
nekakšen pro et contra, ko sogovorci tekmujejo v tem, kdo bo koga prepričal v svoj 
prav. Kot je najbrž sedaj že jasno, dialog s tem nima nič skupnega. 
 
Kdo pa je tisti, ki govori v dialogu? Kdo se lahko priglasi k besedi? Je razlaga ali 
predavanje oz. daljši govor enega govorca nujno tudi že nasprotje dialoške zasnove 
pouka? Naj bi v dialoško organiziranem pouku večinoma govorili učenci, medtem 
ko naj bi bil učitelj predvsem 'olajševalec' diskusije in bi se moral kot pedagog držati 
v ozadju? Kakšno mesto oz. pomen ima za dialog branje filozofskih besedil in 
seznanjanje z drugimi viri? Ali dialog ovirajo ali pa je poznavanje vsaj nekaj izbrane 
filozofske literature v resnici nujni pogoj za kvalitetno filozofsko razpravo? Skratka, 
če je za sokratsko pedagogiko ključen dialog, kako naj potem deluje sokratski učitelj, 
da bo dialog ustrezno vpeljan v pouk in ne bo deloval zaviralno glede na cilj učiti se 
misliti samostojno? 
 
Sokratski pristop k poučevanju se opira na predpostavko, da vsakdo vselej že misli, 
hkrati pa velja, da bi vsak izmed nas lahko mislil bolje, tj. bolj artikulirano in bolj 
kompleksno. Sokrat vztraja pri ideji, da je zmožnost mišljenja/učenja univerzalna in 
inherentna umu, kar pomeni, da ne pride od zunaj in torej ni nekaj, kar bi bilo treba 
šele pridobiti. Kot zmožnost je dispozicija v tistem pomenu, ki ga je Aristotel pripisal 
vrlinam, ki so najprej čiste možnosti. Tako kot vrline razvijamo z vajo, se tudi 
zmožnost mišljenja udejanja z vajo mišljenja, torej z mišljenjem samim. Misliti se 
učimo s tem, ko razmišljamo. Sokratska pedagogika torej začne s samo prakso 
mišljenja, za sokratskega učitelja pa velja, da ni tisti, ki uči misliti, je pa nekdo, ob 
katerem se učenci učijo misliti. Učenci se učijo misliti s tem, da razmišljajo skupaj z 
učiteljem. Ravno to mišljenje v skupnosti je bistvo dialoga pri pouku filozofije. 
 
Pri pouku, vodenem po sokratski metodi, začnemo z oblikovanjem vprašanj. Učitelj 
pozove učence, naj v manjših skupinah najprej premislijo, katere so tiste teme, o 
katerih bi želeli razpravljati. S tem zadnjim poudarkom želimo doseči, da bi učenci 
predlagali teme, ki so filozofsko relevantne in imajo pomen za njih same. S tem se 



M. Štempihar: Pomen kritične pedagogike (po Freireju) za poučevanje filozofije 319. 
 

 

že poskušamo približati temu, da bi pouk za učence dejansko postal to, k čemur je 
svoje someščane nagovarjal Sokrat: raziskovanje življenja. 
 
Učenci bi sicer lahko predlagali vprašanja, ki bi bila primerna za obravnavo pri pouku 
filozofije, a jih ne bi v resnici nagovorila, zaradi česar bi bil interes zanje manjši, to 
pa bi potem vplivalo na sam potek razprave. Učenci, ki o filozofiji nekaj že vedo, bi 
utegnili oblikovati vprašanja, s katerimi bi poskušali zadovoljiti učitelja, medtem ko 
zanje ne bi bila tako zelo pomembna. 
 
Pri organizaciji pouka na dialoški način je pomembno tudi tole: učitelj naj jasno pove, 
da je namen pouka skupaj premisliti neko vprašanje ali problem in da je uspeh tega 
v veliki meri odvisen prav od dejavnosti vseh udeleženih. Učenci so v šolah sicer 
navajeni, da jim učitelji zastavljajo vnaprej pripravljena vprašanja, in to z namenom, 
da bi jih s tem napotili k odgovorom, ki že obstajajo in jih učitelj pozna. Učilnica, v 
kateri poteka pouk po sokratski metodi, je organizirana drugače, in to na več ravneh. 
Kot rečeno, vprašanja niso dana vnaprej, saj jih bodo morali učenci šele izoblikovati. 
Bistveno je, da to delajo skupaj, kar ponovno vnese razliko v samo zasnovo pouka 
(glede na njegovo običajno/monološko/zasnovo, kjer je učitelj središče in vir 
znanja): učeča se skupnost, ki se s tem formira, nadomesti tisti način dela, kjer vsak 
učenec zase dela neko nalogo. Toda tukaj gre tudi za to, da je naloga skupnosti 
oblikovanje raziskovalnega polja (in ne zgolj skupinsko iskanje rešitev v šolskem 
prostoru, ki ga učencem predstavijo kot danost).  
 
Pomemben vidik takšne organizacije učne situacije pa je tudi v tem, da se učenci 
zavejo svoje odgovornosti oziroma se naučijo prevzemanja odgovornosti za to, kako 
bo potekal učni proces. S tem se spremenijo razmerja med učiteljem in učenci. 
Položaj, v katerega so postavljeni učenci, že sam po sebi napeljuje k angažiranosti, 
prevzemanju pobude, saj jim je jasno sporočeno, da za potek pouka ni odgovoren 
samo učitelj in da je to, česa se bodo naučili (in kako bo učenje potekalo) odvisno 
od njihove dejavne udeležbe. 
 
Udeleženost učencev pa gre še dlje. Potem ko bodo v skupini oblikovali vprašanja, 
bo njihova naloga tudi ta, da jih zastavijo drugim v razredu. Učitelj jim bo pri 
oblikovanju vprašanj v pomoč – z vprašanji in s komentarji, da bodo uspeli z 
raziskovalnim vprašanjem čim bolje izraziti problem, ki ga želijo raziskati, pa tudi, 
da bo oblikovano vprašanje ustrezno za razpravljanje: odprta vprašanja namesto 
vprašanj, na katere je mogoče ponuditi enoznačne odgovore. Od učitelja dobijo 



320 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

nalogo, da postanejo organizatorji diskusije. Že pred tem so spoznali Sokrata in 
razmišljali o njegovem delovanju (ob branju odlomkov iz Apologije, Fajdona in 
Kritona). Njihova naloga je, da postanejo kot Sokrat, ki z vprašanji spodbuja 
sogovorce in usmerja potek diskusije s povzemanjem stališč in z nakazovanjem 
možnih implikacij izraženih stališč.4 
 
Takšna organizacija pouka, kjer so učenci dejavno udeleženi pri izbiri in oblikovanju 
vprašanj ter problemov, pa tudi pri sami izpeljavi diskusije, je tudi prakticiranje 
demokracije. Učenci lahko s tem pridobijo izkušnjo udeleženosti pri snovanju učnih 
vsebin in soudeleženosti pri vodenju učnega procesa, prevzemanja pobude za učenje, 
odgovornosti za učni proces, participacije v refleksiji in evalvaciji dogajanja v 
razredu. Gre za možnost izkustva učenja, kjer velja načelo enakosti inteligenc in 
enakovrednosti udeležencev in udeleženk v učnem procesu, saj se nikogar ne 
izključuje, vsakdo ima možnost sodelovati, proces učenja je inkluziven, vključujoč, 
spodbujajoč prispevek vsakogar. Ravno tako pa ne obstaja selekcija na podlagi 
sposobnosti ali preteklih dosežkov. Vsak prispevek učencev (kolikor izraža angažma 
in voljo do učenja ter upošteva načela racionalnega pogovora) je enakovreden 
vsakemu drugemu prispevku, ki upošteva enaka načela. 
 
Odločitev, kako bo organiziran pouk, je vselej tudi politična – in ne samo strokovna. 
Nosi namreč implikacije za družbeno življenje tistih neposredno udeleženih 
(učencev, učiteljev), pa tudi za širšo skupnost; učitelji in učenci so člani politične 
skupnosti, šole pa so državne ustanove, katerih poslanstvo je z vzgojo in 
izobraževanjem prispevati k skupnemu dobremu. Sklepati smemo, da načini, na 
katere so ljudje udeleženi v procesih vzgoje in izobraževanja, oblikujejo njihove 
predstave in zamisli o tem, kaj pomeni biti del družbenega življenja. V šolah 
preživimo večji del otroštva in praviloma tudi mladostniška leta, ki so človekova 
formativna leta: leta, ko intenzivno preiskujemo svet in se sprašujemo o svojem 
mestu v njem. Kako bodo kot odrasli ljudje razmišljali o svojem mestu v skupnosti, 
je v veliki meri odvisno od tega, kako so se naučili skupnega bivanja v šolah. Prav 
ustanove vzgoje in izobraževanja so za veliko večino otrok tisti prostori, kjer 

 
4 Učence se kajpada ne spodbuja k imitaciji Sokrata, kot ga predstavi Platon. Sokratski obad bi lahko postal celo 
zaviralec diskusije, saj je ta sogovorce namenoma spravil v zadrego, ta pa se praviloma ne konča v pripravljenosti 
raziskovati, saj odpore pogosto še okrepi. Sokratski pouk zato ni imitiranje zgodovinskega Sokrata, temveč pomeni 
vodenje pouka na osnovi nekaterih načel, ki se jih pripisuje Sokratovemu načinu filozofiranja. Sokrat, kot ga je 
predstavil Platon, vztraja pri univerzalnosti človekovega razuma oziroma pri tem, da ima vsakdo zmožnost 
razumskega premišljevanja in učenja. Platonov Sokrat (le ugibamo lahko, ali je bil takšen tudi zgodovinska oseba 
Sokrat) je vztrajal, da ima vsakdo zmožnost in dolžnost uporabljati razum in da se učenje zgodi ravno z rabo dialoga. 



M. Štempihar: Pomen kritične pedagogike (po Freireju) za poučevanje filozofije 321. 
 

 

pridobijo prva izkustva bivanja v skupnostih zunaj ožjih družinskih okolij. Kako 
bodo otroci, ki se demokratičnega življenja/udejstvovanja5 ne (na)učijo v šolah, 
odrasli v ljudi, usposobljene za demokratično bivanje? 
 
Pouk zaradi povedanega ne postane političen šele tedaj, ko se učitelj odloči, da bo v 
razredu odprl teme, ki zadevajo politične fenomene: npr. pri pouku zgodovine govor 
o političnih razmerah nekega časa, pri pouku sociologije razlaga zgradbe in delovanja 
demokratičnih institucij in pojavov, kot sta anomija in atomizacija. V tem pogledu 
bi bila političnost v procesu vzgoje in izobraževanja priložnostna epizoda, ki bi se 
pojavila občasno, pri obravnavi specifičnih tem in še to le pri nekaterih predmetih. 
 
Političnost v poučevanju, kot o njej razmišljamo tukaj, ima torej mnogo širši pomen. 
Vsaka odločitev glede pedagoških pristopov (organizacija pouka, izbira gradiv, način 
udeležbe učencev pri pouku) je vselej že politična, saj strukturira prostor skupnosti 
in vzpostavi določena družbena razmerja. Učitelji in učenci so vpeti v razmerja moči, 
ki primarno niso učinek njihovih svobodnih izbir, kar pa ne pomeni, da njihove 
izbire ali odločitve teh razmerij ne morejo preoblikovati. Prav v tem je ključna 
poanta: če so učitelji na začetku postavljeni na mesto glavnih odločevalcev glede 
tega, kako bo potekal pouk, se z vpeljavo sokratske metode spremeni tudi učiteljeva 
vloga, posledično pa tudi razmerja med učiteljem in učenci. Soudeleženost učencev 
pri oblikovanju pouka (izbire učnih vsebin), dejavna udeleženost učencev pri 
vodenju dialoga – vse to vpliva na strukturo učeče se skupnosti in angažiranost 
posameznic in posameznikov. Mislim, da torej ni pretirano reči, da gre v tem 
primeru, ko se učeča skupnost uči skozi dialog, tudi za prakticiranje ali učenje 
demokracije.6 
 
Če je vsaka pedagoška poteza tudi že politična, saj v njej odseva politična izbira, 
potem je razlika med kakovostmi teh potez prav v izbirah glede načina organiziranja 
pouka: monološki pristop ima politične implikacije drugačne vrste, kot ga bo imel 

 
5 Demokratično življenje pravzaprav ni nič drugega kot udejstvovanje – vita activa, če uporabimo klasičen termin. 
Pri tem pa ni mišljeno zgolj »aktivno državljanstvo«, s katerem se danes misli predvsem udeležbo na volitvah in 
referendumih ter ozaveščenost glede aktualnih političnih razmer (spremljanje dnevne politike), temveč udeleženost 
pri upravljanju s skupnimi zadevami ter soodločanje o razpolaganju s skupnimi viri ali dobrinami. Podlaga za takšno 
udeleženost pa je tudi neka stopnja zmožnosti refleksije in kultiviranja vrlin (kot so pravičnost, preudarnost, 
obvladanost) ter je torej mnogo bolj kot stvar tehnike stvar etike. 
6 Vez med pedagogiko in demokracijo je implicirana tudi v Derridajevi ideji o demokraciji, ki ima priti (démocratie 
à venir). Demokracija, kot jo razume Derrida, ni neko vzpostavljeno stanje, temveč je proces demokratizacije, 
nerazdružljiv od učenja za demokracijo/učenja demokracije. 



322 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

dialoški pristop. Naša teza je ta, da bo prav dialoški pristop tisti, ki bo omogočal 
demokratiziranje učnega procesa. 
 
Kakšno je torej razmerje med poukom filozofije in učenjem demokracije, ali 
splošneje, kakšne so politične implikacije poučevanja filozofije? Ker je vsako 
poučevanje že politično, enako velja za poučevanje filozofije. Dejstvo, da nekdo 
poučuje filozofijo (in ne kakšen drug predmet, npr. matematiko ali fiziko), še ne pove 
ničesar o tem, kako demokratičen bo učni proces oz. ali se bodo učenci v učilnicah 
učili demokracije. Če je učenje demokracije mogoče šele kot prakticiranje le-te, 
potem mora biti temu ustrezno organiziran tudi pouk. Če so razmerja med učiteljem 
in učenci nedemokratična (se pravi, da o vseh glavnih stvareh v razredu – izbiri učne 
snovi, načinih dela, organiziranosti pouka – odloča zgolj učitelj), se učenci pri pouku 
pač ne bodo pripravljali biti dejavni članice in člani demokratične skupnosti. 
 
Ker obstajajo različni didaktični pristopi k poučevanju filozofije, je prostor 
poučevanja mnogo bolj odprt, kot je to pri kakšnem drugem predmetu. V 
pedagoškem polju za legitimne veljajo različni pristopi k poučevanju: pretežno 
predavateljski pristop in pretežno dialoški pristop sta oba lahko označena kot 
legitimna načina poučevanja filozofije. Poučevanje filozofije lahko celo ohranja 
hierarhična razmerja, kljub temu da se učenci na primer učijo o Sokratu ali 
Descartesu ter o njunih zamislih o tem, da ima vsakdo dolžnost misliti, ter o dvomu 
kot metodi spoznavanja. To se zgodi predvsem takrat, ko učitelj prevzame vlogo 
razlagalca misli vélikih mislecev oz. posrednikov modrosti. Vloga učencev pa 
postane ta, da si zapomnijo tisto, kar so proizvedli znameniti umi (ki so opravili svojo 
dolžnost mišljenja, medtem ko naj si učenci raje ne domišljajo, da imajo privilegij 
takšne dolžnosti). 
 
Kako se z vpeljavo sokratske metode spremenijo razmerja v razredu? Na to 
vprašanje bomo poskušali odgovoriti s pomočjo refleksije o nekem primeru iz 
razreda. 
  



M. Štempihar: Pomen kritične pedagogike (po Freireju) za poučevanje filozofije 323. 
 

 

4 Primer učne ure 
 
Proti koncu šolskega leta (po tem, ko smo že opravili kar nekaj branja izbranih 
filozofskih besedil in se pogovarjali o njih) so dijaki v nekem 3. letniku dobili 
naslednjo nalogo:7 
 
1. V skupinah (po 4–5 dijakov) oblikovati vprašanja za razpravo. 
2. Predstaviti vprašanje kot raziskovalno polje, prostor, ki ga strukturira filozofski 

problem. 
3. Voditi dialog v razredu. (Dodatno navodilo: skupina, ki je zadolžena za vodenje 

dialoga, ne sme izražati svojih stališč. Njihova naloga je skrbeti za to, da bo 
potekal dialog med drugimi v razredu.) 

 
Primeri vprašanj, ki so jih oblikovali učenci, razdeljeni v skupine: 
 
− Ali je diktatura lahko pravičnejša od demokracije? 
− Ali je smrtna kazen moralno upravičljiva? 
− Zakaj imamo ljudje potrebo po tem, da verjamemo v vrednote? (problem 

nihilizma) 
− Ali bi se morali tujci asimilirati v večinsko kulturo? 
− V nadaljevanju bomo na kratko poročali samo o razpravi ob prvem vprašanju. 

Zapisali bomo nekaj opazk o poteku razprave. 
 
Dijaki so o vprašanju začeli razpravljati z izražanjem idej o tem, kaj prinaša 
demokracija, kakšne so njene prednosti (svoboščine, pravice), zakaj bi bilo bolje 
živeti v demokraciji kot v kakšnem drugem sistemu, ter o tem, kako bi bilo življenje 
v diktaturi drugačno od življenja v demokraciji (predvsem v smislu, da bi bile 
omenjene svoboščine in pravice okrnjene ali izgubljene). Na začetni ravni so se dijaki 
osredotočili predvsem na vprašanje, v katerem političnem sistemu bi bilo življenje 
za njih boljše (in v katerem sistemu bi raje živeli). A kot je že kmalu opazil eden od 
dijakov, to ni bilo čisto neposredno povezano z zastavljenim vprašanjem. Po 
njegovih besedah je manjkalo to, da se pogovarjajo o pravičnosti, po čemer vprašanje 

 
7 Da je bilo to na koncu šolskega leta, ni zanemarljivo. Sam čas vpeljave naloge je bil načrtovan, saj je po našem 
prepričanju srečanje s filozofskimi besedili nujna predpriprava za takšno organizacijo pouka. Ta namreč bistveno 
pripomore k temu, da se pogovor odlepi od zdravorazumske ravni in je zmožen gibanja na ravni pojmovnega 
mišljenja. Izkušnja, ki jo bomo opisali, je to potrdila. 



324 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

tudi vprašuje. (Sam sem to sicer opazil že prej, a na to nisem hotel opozoriti, saj bi 
to pomenilo, da diskusije več ne vodijo dijaki. Po sokratski metodi mora biti 
učencem prepuščena tudi refleksija in evalvacija lastnega početja, kar pomeni, da jim 
je treba pustiti tudi to, da zaidejo na stranpoti in da potem sami ugotovijo, koliko so 
dosledni v svojem razpravljanju. Če se od teme preveč oddaljijo, jih sicer učitelj lahko 
na kratko opomni, naj se vprašajo, ali še govorijo o temi, ki je središčna za razpravo.) 
Ko je dijak na to opozoril, se je razprava premaknila k razmišljanju o naslednji temi. 
Denimo, da bi obstajal nekdo, ki bi bil pravičnejši od drugih ljudi. Dijakinja je 
predlagala, da si zamislimo superračunalnik, ki bi imel popolno vednost o tem, kaj je 
pravičnost in kako jo udejanjiti, tj. kakšna politična ureditev bi bila konsistentna s to 
vednostjo.8 Kakšen bi bil lahko argument za demokratični način odločanja, ko bi 
odločali ljudje na podlagi lastne presoje, ki temelji na njihovih omejenih inteligencah, 
ki niso primerljive z vsevednostjo superračunalnika? 
 
Do takšnih vprašanj smo prišli v dialogu, ki ga je vodila skupina dijakov. Namen tega 
poročila sedaj ni podrobneje opisati samega poteka pogovora, temveč predstaviti 
dogajanje v razredu skozi vloge, ki so jih privzemali dijaki in učitelj. 
 
Učiteljeva vloga v razpravi je bila drugačna od one, bolj običajne. Učitelj ni bil niti 
razlagalec niti udeleženec v pogovoru (ni sodeloval kot sogovorec, ki bi tudi sam 
poskušal odgovarjati na zastavljeno vprašanje). Učitelj je vztrajal na obrobju same 
razprave in je občasno ponudil tisti pogled s strani, ki omogoči videti tisto, kar je 
sicer prisotno, ni pa vsakomur neposredno očitno (ko nekaj ostaja prikrito, ker je 
nekomu prav pred očmi). Tudi ali pa še zlasti tedaj, ko bi lahko posegel v razpravo 
z razlago ali navezavo na filozofe ali pa s komentarjem glede poteka razprave, tega 
ne naredi. Sokratska pedagogika bazira na zaupanju učitelja v zmožnost učencev 
rabiti lasten razum. To pomeni, da tudi tedaj, ko razprava zaide drugam, kot je morda 
učitelj predvideval, ali pa se oddalji od teme, ki jo odpira vprašanje, učitelj ne posega 
neposredno v diskusijo. Morda bo zastavil vprašanje: Je razprava še relevantna za 
naše vprašanje? Se vam zdi, da še vedno govorimo o temi, s katero smo začeli? Na 

 
8 Neki drug dijak pa je predlagal, da bi si zamislili, da računalnik mnogo bolje ve, kaj je (objektivno gledano) tisto 
najboljše za nas, kot vemo mi sami. K temu so se pojavila nadaljnja vprašanja drugih dijakov: je to, kar imenujemo 
pravična ureditev, ureditev, ki najbolje udejanja to, kar je za ljudi dobro? (Kar bi bila definicija pravičnosti, blizu 
Platonovi opredelitvi iz Države: vladarji so popolnoma pravični, ker so prišli do spoznanja vrhovnega Dobrega – in 
njihovo vladanje je popolnoma skladno s tem spoznanjem.) A kako to določiti in kaj bi pomenilo, da je nekaj 
objektivno najboljše za vse ljudi? Kaj bi se zgodilo v primeru, da bi ta vsevedna instanca ugotovila, da je za ljudi 
objektivno dobro nekaj drugega, kot bi o tem menili ljudje? Bi bila diktatura vsevedne instance v tem primeru 
upravičena (kljub temu da bi bila 'volja' superračunalnika tukaj v očitnem navzkrižju z voljo ljudi) in bi bila torej 
pravičnejša od demokracije? 



M. Štempihar: Pomen kritične pedagogike (po Freireju) za poučevanje filozofije 325. 
 

 

začetku naslednje ure pa lahko predlaga kratko evalvacijo prejšnje ure: Kaj mislite o 
poteku razprave, ki smo jo imeli prejšnjikrat? Kakšne so bile njene kvalitete in 
omejitve? Pomaga pa lahko tudi pri načrtovanju ure: Kako bi danes nadaljevali 
pogovor? Kaj sledi iz tega, o čemer smo razpravljali prejšnjo uro? Kako bi se teme 
lotili v nadaljevanju? Katera vprašanja od zadnjič so ostala odprta ali še ne dovolj 
raziskana? Učiteljeva vloga pa je tudi v beleženju idej in vprašanj, ki so se porajala 
med diskusijo. Pa tudi to, da že med samo uro opozori na pomembnost preciznosti 
pri oblikovanju vprašanj (zgoraj zapisana vprašanja so bila oblikovana z nekaj 
pomoči s strani učitelja) ter da morajo biti vprašanja dovolj razumljiva udeležencem 
v razpravi. Skratka, učiteljeva naloga ni oblikovati vprašanja namesto učencev, 
temveč pomagati oblikovati vprašanje tako, da bo razumljivo, kako se ta vprašanja 
navezujejo na problem, ki ga učenci želijo raziskovati. 
 
Opisani primer je eden od možnih načinov dialoškega poučevanja. S takšnim 
pristopom smo se poskušali približati sokratski metodi, po kateri v razredu 
prevladuje diskusija. To pa še ne pomeni, da dialoško poučevanje ne more obstajati 
tudi v drugačnih oblikah organiziranja pouka. Vztrajanje pri dialoškosti je namreč še 
posebno pomembno pri branju besedil (kot dialog bralcev z avtorjem) in pri 
poslušanju učiteljevih razlag, ki imajo sicer bolj formo predavanja. 
 
5 Sklep 
 
Kritična pedagogika po Freireju nikakor ni izvor zamisli o dialoškem pristopu k 
poučevanju, dialoškost je namreč že v samem izvoru filozofije v stari Grčiji. Pa 
vendar ima kritična pedagogika pomembno mesto za refleksije o poučevanju 
filozofije oz. njene didaktike. Ravno kritična pedagogika je tista, ki nam pomaga 
razmišljati o političnih razsežnostih poučevanja in nas opozarja na razmerja med 
učitelji in učenci, ki so z vidika zastavljenih ciljev poučevanja problematična. Če je 
cilj poučevanja filozofije misliti samostojno, (na)učiti se misliti, potem je pri sledenju 
temu cilju način, kako je organiziran pouk in kakšna so razmerja med učiteljem in 
učenci, zelo pomemben. Dialoški pristop je tisti, s katerim se ta razmerja poskuša 
preoblikovati tako, da iz začetnih hierarhij (šole so hierarhično urejene ustanove) 
med učitelji in učenci ustvarjamo drugačne učne situacije in z njimi drugačna 
razmerja med udeleženimi v učnemu procesu. Kot smo poskušali pokazati v svojem 
prispevku, so ta drugačna razmerja takšna, da so skladnejša s tistim, kar se pri 
poučevanju filozofije še posebno poudarja: filozofiranje kot delovanje v skupnosti, 
v katerem je poglavitni spoznavni cilj približevanje resnici oz. njeno artikuliranje v 



326 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

skupnostni refleksiji. To pa nujno presega izražanje mnenj in njihovo seštevanje, saj 
se zgodi prav kot dialoška praksa, v kateri se potrjuje enakovrednost inteligenc in 
univerzalna zmožnost učenja.  
 
Zaradi omejenosti s prostorom smo se v svoji predstavitvi prispevka kritične 
pedagogike omejili na njeno pojmovanje dialoga in dialoškosti poučevanja, pokazalo 
pa se je, da je prav to eden ključnih konceptov, ki se navezuje na razmišljanje o tisti 
didaktiki filozofije, ki ravno tako poudarja dialoškost (bolj specifično smo v 
prispevku govorili o dialoškosti in sokratski metodi poučevanja). 
 
Naš sklep bi torej bil, da je ukvarjanje s kritično pedagogiko za učitelje filozofije 
pomembno, saj le-ta ponuja konceptualna orodja za refleksijo o tem, kako je 
poučevanje vselej že politično. S takšno refleksijo pa se lotevamo tudi premisleka o 
tem, katere oblike pedagoškega dela kar najbolje ustrezajo učenju za 
demokracijo/učenju demokracije, ki – kot smo poskušali pokazati – že tudi sovpada 
z nekim pomembnim segmentom demokratizacije družbe. Demokratična skupnost 
pa pomeni tudi optimalno okolje za učenje samostojnega mišljenja. 
 
 
Literatura 
 
Aronowitz, S. (2000). Introduction. V P. Freire. Pedagogy of freedom: Ethics, democracy and civic courage (1–

20). Rowman & Littlefield Publishers. 
Freire, P. (2019). Pedagogika zatiranih. Krtina. 
Heckmann, G. (2018). Das sokratische Gespräch. LIT Verlag. 
Nelson, L. (2008). Sokratska metoda. FNM, ½, 43–64. 
 
 



 

 

 
 

POUČEVANJE ETIKE –  
MED INDOKTRINACIJO, 
FRUSTRACIJO IN SAMOCENZURO 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.18 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
FRIDERIK KLAMPFER 
Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
friderik.klampfer@um.si 
 
V prispevku obravnavam nekaj zadreg, s katerimi se učitelji_ce 
srečujemo pri poučevanju etike. V izogib dilemam, ki 
obremenjujejo pedagoški proces in zavirajo učenje, zagovarjam 
takšno zasnovo in izvedbo pouka etike, ki bosta kar najbolje 
usposobili učence_ke za samostojno in reflektirano moralno 
presojo in/ali poglobili njihovo moralno razumevanje, tudi če bi 
se izkazalo, da se morebiten napredek v znanjih, spretnostih in 
veščinah, ki so tvorne zanju, ne pretvori samodejno v moralno 
izboljšane odločitve in dejanja. Pouk etike bi bilo treba jasno 
razmejiti od tradicionalno razumljene etične ali moralne vzgoje, ki 
si v prvi vrsti prizadeva za trajne spremembe v obnašanju oz. 
vedenjskih dispozicijah. Ugotavljam, da učni načrti za predmete, 
ki v nazivu tako ali drugače omenjajo etiko in obljubljajo 
obravnavo izbranih etičnih vprašanj in tem, vsebujejo elemente 
obojega – urjenja v moralni presoji in moralno vzgojo, da pa zlasti 
pri predmetih na primarni in sekundarni ravni izobraževanja 
slednji žal praviloma izrinjajo prve. 

Ključne besede:  
pouk etike,  

moralna vzgoja,  
etiška refleksija,  

etika,  
moralna presoja 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.18 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

TEACHING ETHICS: BETWEEN 

INDOCTRINATION, FRUSTRATION, 
AND SELF-CENSORSHIP? 

   
 FRIDERIK KLAMPFER 
 University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 

friderik.klampfer@um.si 
  

Keywords: 
teaching ethics,  
moral education,  
ethical reflection, 
ethics,  
moral judgement 

 In this paper, I discuss some of the dilemmas that teachers face 
when teaching ethics. I advocate for a design and implementation 
of ethics classes that best equip students for independent and 
reflective moral judgment and/or deepen their moral 
understanding, even if it turns out that potential progress in the 
knowledge, skills, and abilities that form the basis for these does 
not automatically translate into morally improved decisions and 
actions. I insist that ethics classes should be clearly distinguished 
from traditionally understood ethical or moral education, which 
primarily aims for lasting changes in behavior or behavioral 
dispositions. I find that curricula for subjects that mention ethics 
in their titles and promise to address selected ethical issues and 
topics contain elements of both training in moral judgment and 
moral education. However, especially at the primary and 
secondary education levels, the latter, unfortunately, tends to 
overshadow the former. 

 
 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 329. 
 

 

1 Uvod 
 
Kateri so glavni izzivi poučevanja etike? V pričujočem prispevku se bom osredinil 
na tiste, ki so specifični za pouk etike in s katerimi se učitelji_ce filozofije ne srečujejo 
– ali pa vsaj ne v enaki meri – pri obravnavi, recimo, tradicionalnih ontoloških, 
spoznavnih ali estetskih vprašanj/problemov. Pričujoči članek zato namenoma 
zapostavlja kurikularne, pedagoške in didaktične dileme, ki se pojavljajo pri 
poučevanju filozofije kot take. Med njimi tudi tiste, ki jih v zvezi z izbiro učnih 
metod, učnega procesa in/ali načinov ocenjevanja pridobljenega znanja prinašata 
nagel razvoj in vsesplošna dostopnost umetne inteligence, natančneje, rastoča 
sposobnost rokovanja z računalniškimi programi za ustvarjanje besedil. Jeffrey 
Watson je v nedavnem zapisu na uradni strani Ameriškega filozofskega združenja 
APA lepo povzel implikacije omenjenih sprememb za proces urjenja v filozofskem 
mišljenju s pomočjo metode pisanja filozofskih esejev/sestavkov in načine 
ocenjevanja napredka pri njem: 
 
»Umetna inteligenca me sili, da od ocenjevanja pisnih izdelkov preidem k 
ocenjevanju piscev. Eseje sem bil vajen ocenjevati neosebno, po objektivnih 
kriterijih; besedila sem obravnaval neodvisno od avtorjev in se posvečal izključno 
značilnostim prvih. Zdaj pa se moram ocenjevanja študentov lotiti bolj celostno, kot 
filozofov – spremljati jih v zgodnjih fazah procesa pisanja, jih prositi, naj svoje ideje 
predstavijo ustno v pogovoru ali pred vrstniki, jih spodbuditi, naj razvijajo 
intelektualne vrline, ki jih bodo potrebovali, če se bodo želeli izogniti algoritemskim 
manipulacijam. To je vrsta napredka, ki sem jo želel spodbujati vseskozi, in ne 
gradnje odstavkov in oblikovanja citatov. Če moje dosedanje ocenjevalne prakse 
potiskajo študente v naročje inteligentnih strojev, bom moral pač spremeniti svoje 
ocenjevalne prakse.« (Watson, 2024, moji poudarki) 
 
Ker pa nas omenjene kulturne in tehnološke spremembe silijo k razmisleku o 
ustaljenih in preverjenih pedagoških pristopih pri poučevanju filozofije nasploh ter 
nimajo posebnih pedagoških ali didaktičnih implikacij zgolj za pouk etike in 
ocenjevanje pri njem pridobljenega znanja, jih bomo hočeš nočeš pustili ob strani. 
  



330 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

2 Potreba po pouku etike 
 
Poklicnim filozofom je potreba po pouku etike nekaj najbolj samoumevnega. Pa bi 
znali o njej prepričati tudi ljudi, ki ne delijo z nami filozofskega znanja in še manj 
zanimanje za našo disciplino? V zadnjih dveh do treh desetletjih se je širom sveta, 
no, vsaj v razvitih zahodnih državah in z nekaj zamude tudi pri nas, uveljavilo 
spoznanje, da je poleg njihove učinkovitosti, komercialnega ali tržnega potenciala, 
družbene koristnosti in/ali tehnološke uporabnosti, spoznavne vrednosti, 
intrinzične zanimivosti ipd. pomembno posvetiti čas in pozornost tudi etičnim 
platem znanstvenih raziskav, etičnim platem uporabe novih tehnologij, delovanja 
ustanov in snovanja javnih politik. To razodetje je spremljala intenzivna 
institucionalizacija etike – množenje znanstvenih in strokovnih revij za etiko, 
ustanavljanje etičnih inštitutov, kateder in komisij, izdelava etičnih poklicnih 
kodeksov, formalizacija postopkov etične presoje raziskovalnih projektov itd. Če bi 
merili položaj in vpliv etike po eksponentni rasti števila etičnih kodeksov, komisij in 
strokovnjakov, bi se lahko filozofi_nje zadovoljno zleknili_e v svoj pregovorni 
naslonjač – etika in etična presoja sta danes vseprisotni. Prav vsak od nas se bo prej 
ali slej in v takšni ali drugačni obliki srečal z etičnim usposabljanjem in/ali moralno 
vzgojo. Tako je tudi prav. Niso namreč le sodobni poklicni izzivi tisti, ki od nas 
terjajo informirane, pretehtane moralne odločitve. Ena od nalog izobraževanja je, da 
nas opremi za življenje v naravnem in družbenem svetu; če naj se v tem svetu 
znajdemo in uspešno delujemo, ga moramo najprej razumeti in znati pravilno 
ovrednotiti dogajanja v njem. Od izobraževanja na primarni in sekundarni ravni zato 
upravičeno pričakujemo vsaj naslednje: (i) da nas opremi za premišljevanje o dobrem 
življenju ter usposobi za njegovo izbiro in vztrajanje v njem, (ii) da nas usposobi za 
delo, s katerim se bomo lahko preživljali, in (iii) da nas usposobi za življenje v 
skupnosti z drugimi ljudmi, ki je čisto posebne vrste, namreč skupnost enakih, 
svobodnih in samoupravljajočih se posameznikov. (Brighouse, 2006) Etika nam 
lahko pomaga najprej razjasniti, nato pa še poiskati odgovor vsaj na prvo in zadnje 
vprašanje. 
 
Vzemimo, da smo prepričali dvomljivce, da je pouk etike potreben in ne zgolj 
koristen. S kakšnim namenom pa naj etiko poučujemo in na kak način? V pričujočem 
članku zagovarjam ciljno usmerjen pouk etike kot ostrenja, brušenja sposobnosti 
moralne presoje in/ali poglabljanja moralnega razumevanja, tudi če ne eno in ne 
drugo morda neposredno moralno ne izboljša odločitev in ravnanj učencev_k. V 
izogib nesporazumom sem dolžan bralcem_kam dve pojasnili. Prvič, moralna 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 331. 
 

 

presoja seveda ni enovita ali monolitna, temveč večplastna in kompleksna zmožnost. 
Obsega tako a) moralno občutljivost, tj. dojemljivost za moralne razsežnosti/plati 
odločitvene situacije, kot b) moralno zaznavo, tj. sposobnost prepoznati za moralno 
presojo relevantne lastnosti in jim odmeriti ustrezno težo, in c) moralno 
premišljevanje oz. moralno presojo v ožjem pomenu besede, tj. sposobnost tehtanja 
moralnih razlogov za in proti različnim opcijam ter oblikovanja končne moralne 
sodbe o tem, kako bi, v celoti gledano oz. upoštevaje vse, kar je v moralni presoji 
treba upoštevati, morali ravnati (Rest, 1986).  
 
Osrednjo tezo/misel pričujočega članka bi lahko zato natančneje ubesedil takole: cilj 
pouka etike naj bo, da slušatelji (učenci, dijaki, študenti) v čim večji meri nadomestijo 
spontano, intuitivno, podzavestno moralno presojo z reflektirano moralno presojo 
in/ali informirano odločitvijo. Da skratka eno, tj. slabšo, spoznavno prakso 
zamenjajo z drugo, spoznavno dobro oz. boljšo. Drugič, da je tako zasnovan pouk 
etike ciljno usmerjen, ne pomeni, da je učitelju v celoti prepuščena izbira učnih 
metod in oblik dela/pouka, se pravi poti do tega cilja. Kot bom dokazoval v 
nadaljevanju, osredotočenost na izboljšanje moralne presoje narekuje in istočasno 
zamejuje nabor splošnih pristopov in oblik dela v razredu, ki so primerni za 
doseganje takega cilja, pa tudi načinov preverjanja znanja, s pomočjo katerih bi lahko 
izmerili, kako zelo so se slušatelji temu cilju približali. Na izboljšanje moralne presoje 
osredotočen pouk etike bo tako že na prvi pogled favoriziral problemski pristop 
pred zgodovinskim, skupinsko premišljevanje/razpravo pred branjem in 
premlevanjem o prebranem v samoti ter končno pisanje filozofskih esejev pred 
odgovarjanjem na vprašanja objektivnega tipa. Nekoliko poenostavljeno rečeno, ker 
se moralne presoje ne da izboljšati, ne da bi se (iz)urili v njej, v moralni presoji pa se 
ni mogoče (iz)uriti drugače, kakor da vedno znova moralno presojamo, premlevamo, 
premišljujemo in argumentiramo, bo pri tako zasnovanem pouku pot v nekem 
smislu vedno že tudi cilj (in obratno). Zoperstavljanje ciljno usmerjenega pouka 
procesno usmerjenemu je v tej luči umetno, ločnica med enim in drugim pa pri 
pouku etike, ki se osredotoča na napredek/izboljšanje sposobnosti moralne presoje, 
zabrisana.1   
 

 
1 Rudi Kotnik (Kotnik, 2011) se po vsem sodeč zavzema za procesnorazvojni model kurikula s poudarkom na 
razvoju osebnostnih potencialov učenca_ke, kot neprimerna pa odklanja učnosnovni in učnociljni model z njunima 
poudarkoma na vsebini oz. ciljih poučevanja. Kot rečeno, če si pri pouku etike za poglavitni cilj zastavimo izboljšanje 
(sposobnosti) moralne presoje oz. poglobljeno moralno razumevanja pri učencih_kah, zbledi kontrast med procesno 
in ciljno orientiranim poukom. 



332 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Takšno, na moralno presojo osredotočeno zasnovo pouka etike, bom v pričujočem 
članku zagovarjal pred naslednjimi možnimi/bolj ali manj utemeljenimi pomisleki 
oz. kritikami: 
 
(i) Da favorizira kognitivno, zanemarja pa enako pomembno afektivno in 

emotivno plat vsakdanjega moralnega izkustva.  
(ii) Da je tako zasnovan pouk etike vse premalo ambiciozen – pouk etike bi moral 

stremeti k temu, da učenci pridobijo/usvojijo moralno vednost/znanje, ne da se 
izmojstrijo v moralni presoji; zakaj bi se namreč zadovoljili s tem, da bodo znali 
v bodoče bolje utemeljevati svoje sodbe, se pravi mnenja, ko pa bi si lahko 
namesto bolj ali manj utemeljenih mnenj pri pouku etike pridobili znanje?  

(iii) Da zanemarja vzgojni oz. delovanjski vidik (ne poskrbi/zagotovi, da bodo med 
poukom etike učenci ponotranjili pravilne vrednote/načela/norme in/ali postali 
moralno boljši ljudje).  

(iv) Da z gojenjem kulture dvoma in vrtanjem v tudi najbolj samorazvidno resnične 
podmene in implikacije ustaljenih moralnih stališč vodi učence_ke v pogubni 
etični skepticizem in/ali relativizem, medtem ko spravlja učitelje_ice v obup.  

 
Glavni argument za tako zasnovan pouk etike je, da se na ta način najlažje izognemo 
zdrsu v indoktrinacijo in da se taka zasnova pouka etike najbolje ujema z 
razsvetljenskim pedagoškim idealom neodvisnega, samostojnega misleca in 
avtonomnega delovalca. Hkrati ni nobene potrebe, da bi si pri pouku etike zastavili 
za eksplicitni cilj poučevanja izoblikovanje ali izboljšanje moralnega značaja 
učencev_k – učenci_ke bodo določene pohvalne miselne navade ('habits of the 
mind') in argumentacijske strategije posvojili in ponotranjili med samim urjenjem v 
moralni presoji, pri iskanju zadovoljivih razlag, zakaj je določeno ravnanje 
nedopustno, kadar je (po splošnem prepričanju) takšno, v procesu razčlenjevanja, 
kaj je šlo narobe, kadar ta ne pripelje do zadovoljivega odgovora ali rešitve, in 
refleksije o tem, kako se kar najbolj učinkovito in zanesljivo izogniti pastem, ki 
prežijo na nas v obliki spoznavnih hib, hipokrizije in samoprevare, miselnih bližnjic, 
pobožnih želja, pristranosti in predsodkov, vseh tistih motečih dejavnikov/motilcev 
torej, ki tipično izkrivljajo moralno presojo in pred katerimi ni zares imun nihče od 
nas, tudi učitelji_ce ne. 
 
Očitek o favoriziranju kognitivne in sočasnem zanemarjanju afektivne in emotivne 
plati moralnega izkustva lahko razumemo na več načinov. V enih od teh možnih 
branj je bolj, v drugih pa manj prepričljiv. Posvetimo se najprej očitku, da je predmet 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 333. 
 

 

etike vsakodnevno moralno izkustvo v vsej svoji večplastnosti in kompleksnosti in 
da osiromašimo etiko, če se pri pouku v celoti posvetimo enemu samemu elementu, 
namreč oblikovanju moralnih sodb. Ta očitek izvira iz nesporazuma in ga zato ni 
težko zavrniti. Nobene potrebe namreč ni, da bi se pri pouku etike razpravljalo 
izključno o pravilnosti oz. nepravilnosti takšnih ali drugačnih dejanj ali praks. 
Moralna in kvazimoralna čustva, vzgibi in razlogi za dejanja ter človeški značaji so 
enakovreden oz., natančneje, enako hvaležen predmet moralne presoje. S 
poudarkom na moralni presoji in usposabljanju zanjo se zato ne izneverimo 
kompleksnosti in bogastvu vsakodnevnega moralnega izkustva, kvečjemu obratno – 
ker etiko odlikuje in od nekaterih drugih, zlasti empiričnih ved (npr. sociologije in 
psihologije morale), razlikuje zanimanje za normativno plat moralnega izkustva, torej 
za utemeljevanje oz. upravičevanje moralnih sodb, za vrste argumentov, dokazil, 
razlogov, evidence, ki tovrstne sodbe v nasprotju z drugimi, le na videz prepričljivimi 
vrstami argumentov, dokazil, razlogov, evidence, ki jih enako pogosto srečujemo v 
moralnih razpravah, dobro podpira, je favoriziranje moralne presoje, premišljevanja, 
sklepanja, deliberacije v resnici tvorno za etiko. Etike si brez moralne presoje in 
premišljevanja – ter posledično pouka etike kot usposabljanja zanju – sploh ni 
mogoče zamisliti. Nismo pa, kot rečeno, v urjenju sposobnosti presoje omejeni 
izključno na sodbe o pravilnosti dejanj. Zlasti mlajšim in njihovemu specifičnemu 
življenjskemu izkustvu bo bližje razmišljanje o vrednotah (prijateljstvu, družini, 
zaupanju, zvestobi, ljubezni, sreči) in razlogih, zaradi katerih jih cenimo.   
 
Zgornji odgovor nas pripelje do drugega, na prvi pogled nekoliko bolj utemeljenega 
očitka predlaganemu pristopu, in sicer da z vztrajanjem na refleksiji pretirano 
intelektualiziramo vsakdanje moralno izkustvo. Moralno izkustvo je vendarle v prvi 
vrsti izkustvo, kot tako pa ga zaznamuje/odlikuje specifična fenomenologija, 
izkustvena plat – kako se je znajti v moralni dilemi, kako se je počutiti krivega za 
nekaj, kako se moralno ogorčenje ali sram ali ponos kvalitativno razlikujejo od svojih 
nemoralnih ekvivalentov ipd. Pouk etike, ki zanemari tako pomemben vidik tega 
kompleksnega pojava, je preprosto pomanjkljiv. A tudi ta očitek po premisleku 
izgubi svojo ost. Filozofija je v svojem bistvu preprosto refleksija. 
 
3 Pouk etike kot usposabljanje v moralni presoji 
 
Kaj mislim z moralno presojo? John Locke nam lahko pomaga do prvega približka. 
Sledeč Locku bi lahko opredelili moralno presojo kot ocenjevanje verjetnosti, da je 
določena moralna sodba ali propozicija resnična glede na vso razpoložljivo evidenco. 



334 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Toda Lockovo naziranje je žal preozko. Locke namreč ne razume presoje kot poti 
do vednosti, temveč kot manjvreden nadomestek zanjo. Vednost, da p, enači z 
gotovostjo, da je p resničen, izvirajoč iz neovrgljivega dokaza, da p. Učenec, ki 
dokaza za določeno matematično propozicijo ne razume, temveč verjame, da je 
resnična, ker učitelj tako pravi, v skladu s tem pojmovanjem torej ne ve, da je ta 
resnična, temveč o tem kvečjemu sodi.2 Po domače: ugiba. Tak model presoje je za 
naše potrebe neuporaben, saj a) presojo in sodbe kot rezultat le-te obravnava kot 
nekaj spoznavno manjvrednega in b) omejuje vednost zgolj na tiste propozicije, 
katerih resničnost je mogoče demonstrirati v strogo matematičnem pomenu te 
besede, se pravi deduktivno izpeljati iz samorazvidno resničnih premis in na ta način 
odstraniti najmanjši dvom v njihovo resničnost. Lahko pa iz njega izluščimo 
uporabno idejo, da prave vednosti o poljubni propoziciji p ne more biti brez 
razumevanja razlogov, zakaj je ta propozicija resnična.  
 
Na sledi smo, skratka, modelu moralne presoje ali premišljevanja, ki nas bo pripeljal, 
če že ne do dragocenih spoznavnih ciljev (etične vednosti, etičnega razumevanja ali 
etičnega izvedenstva), pa vsaj v njihovo bližino. Usposabljanje za moralno presojo – 
urjenje v njej, ostrenje le-te in kar je še teh sopomenk –, ki bi nam bilo lahko v pomoč 
pri konkretiziranju učnih ciljev pouka etike, bi lahko razumeli kot zavestno in 
načrtno prizadevanje postati (bolj) izvedeni v etičnih vprašanjih. John Harris in 
David Lawrence opredelita etično izvedenstvo oz. izvedenstvo v etičnih zadevah kot 
»zmožnost (ability), da ustvarimo ali sestavimo, analiziramo ali predstavimo 
kombinacijo dokazov in argumentov, potrebnih za podkrepitev, zagovor, 
kvalifikacijo, oslabitev ali ovržbo določene etične propozicije. Ali pa za razkritje 
težav in dvoumnosti, protislovij in nedoslednosti – skratka prednosti in slabosti – v 
etičnih stališčih, sodbah, trditvah ali sklepih, pravzaprav v katerih koli razlogih ali 
sklepanjih, ki nastopajo v razpravah o etičnih vprašanjih.« (Harris & Lawrence, 2019, 
76) Pri tem so etične propozicije trditve, da je določeno ravnanje, predlog, politika 
ali stanje pravilno ali napačno, dobro ali slabo, hudobno ali krepostno iz tega ali 
onega razloga – bodisi ker koristi ali škodi osebam ali njihovim pravicam oz. 

 
2 »Vendar je najbolje, da izobraževanja v Lockovem duhu ne razumemo v prvi vrsti kot poskus posredovanja znanja. 
Locke je bil namreč pri uporabi oznake »znanje« zelo skop … Veliko večino tega, kar pojmujemo kot znanje, bi 
Locke označil za 'presojo'. Presoja je sestavljena iz ocene verjetnosti, da je propozicija resnična. Tako ima lahko na 
primer matematik dokazljivo znanje, da znaša vsota notranjih kotov trikotnika 180 stopinj. Študent, ki dokaza ni 
razumel, vendar pa trditev sprejema, ker zaupa matematiku, nima znanja, temveč je namesto tega oblikoval sodbo. 
V danem primeru bi lahko Locke študenta spodbudil, da se potrudi razumeti dokaz in si tako pridobi znanje. Vendar 
pa to po Locku ni mogoče na vseh področjih raziskovanja. Predmeti kot zgodovina, geografija in naravoslovje od 
učencev zahtevajo, da ocenijo verjetnost, da so trditve resnične. Velik del izobraževanja po Locku tako ne sestoji iz 
povečevanja zaloge znanja učencev, temveč iz razvijanja njihove presoje.« (McNulty, 2014, 493) 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 335. 
 

 

interesom, ker povzroča nepotrebno bolečino, trpljenje ali stisko kakemu čutečemu 
bitju, ker nepošteno ali nepravično ravna z nekom ali ker ne spoštuje volje 
avtonomne osebe. 
 
Izoblikovati slušatelje v izvedence za etiko bi bil seveda že z vidika skromnega časa, 
ki je znotraj predmetnikov ali učnih načrtov odmerjen pouku etike, nedvomno 
pretirano ambiciozen cilj. Nihče ne bo postal izvedenec za etična vprašanja po enem 
semestru pouka etike, kaj šele po nekaj urah razpravljanja ali skupnega premišljevanja 
o etičnih vprašanjih. Kot regulativni ideal, nekakšna orientacija v prostoru možnih 
pristopov, pa si Harrisov in Lawrenceov poudarek na razvijanju zmožnosti 
utemeljevanja, utrjevanja, argumentiranja, navajanja razlogov za mnenja in stališča o 
moralnih zadevah nedvomno zasluži pozornost. 
 
Kar nas končno pripelje do vprašanja, čemu si ne bi zastavili za cilj pouka etike raje 
pridobivanje, kopičenje etičnega znanja ali vednosti, se pravi vednosti o tem, kaj je 
prav in kaj narobe, kot pa usposabljanja v moralni presoji, njenega izboljševanja? 
Sam bi se rad tej skušnjavi uprl. Če kaj, je etično razumevanje primernejši kandidat 
za učni cilj kakor pa etična vednost. Nemalo filozofov resda vidi v poskusu 
razmejitve razumevanja o p-ju od vednosti o p-ju razlikovanje brez razlike – ti (ena 
od takih je Paulina Sliwa, Sliwa, 2017) bodo preprosto enačili etično razumevanje z 
vednostjo o prav in narobe oz. s poznavanjem razlike med njima. Drugi, t. i. 
neredukcionisti (ena takih je Alison Hills, Hills, 2009), pa vidijo v moralnem 
razumevanju pomembno spoznavno stanje z drugačno vlogo od tiste, ki jo je 
tradicionalno opravljalo propozicijsko znanje ('vednost o'). Osebno bi se strinjal s 
slednjimi, da je lažje nekaj spoznati, kot pa razumeti, in da spoznavalcem pogosto 
pripisujemo znanje, ne da bi jim pripisali tudi razumevanje. Ne da bi se hotel zapletati 
v pajčevino filozofskih dilem o etičnih pričevanjih in njihovi spoznavni vrednosti, a 
etično znanje si je vsaj na prvi pogled mogoče pridobiti in ga nekomu posredovati 
dalje na podlagi pričevanja, medtem ko za etično razumevanje to ne velja. Če si 
sposodim ideje Alison Hills – v nasprotju z vedenjem, zakaj p, razumevanje, zakaj p, 
vključuje celo vrsto sposobnosti. Kadar je q odgovor na vprašanje, zakaj p, so za 
razumevanje, zakaj p, potrebne3 naslednje sposobnosti: 

 
3 Alison Hills vztraja, da so te sposobnosti hkrati potrebne in zelo verjetno tudi zadostne za moralno razumevanje: 
»Mislim, da so te sposobnosti posamezno nujne za moralno razumevanje, in domnevam, da so lahko skupaj 
zadostne, če le drži, da p in da je q razlog, zakaj p (čeprav sem odprta za možnost, da bodo poleg tega potrebne še 
kake druge sposobnosti).« 



336 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

i) da sledimo razlagi, zakaj p, ki jo je podal nekdo drug; ii) s svojimi besedami 
pojasnimo, zakaj p; iii) sklepamo, da p (ali da je verjetno, da p) iz informacije, da q; 
iv) iz informacije, da q’ (kjer sta p’ in q’ podobna, a ne enaka p in q), potegnemo 
sklep, da p’ (ali da je verjetno, da p’); v) glede na informacijo, da p, podamo pravilno 
razlago, q; vi) ob podatku, da p’, podamo pravilno razlago, q’. 
 
Sposobnosti, ki jih identificira Alison Hills, že na prvi pogled zadevajo moralno 
presojo, premišljevanje in refleksijo – razumevanje, zakaj je določeno dejanje 
moralno napačno, namreč zahteva zmožnost, da podamo razlago, zakaj je takšno, 
oz. da takim razlagam sledimo. Čemu p razumemo, ko znamo pojasniti, zakaj p (s 
pomočjo stvari, ki naredijo p resničen). To je sumljivo podobno temu, za kar bi po 
moje moralo pri pouku etike v prvi vrsti iti in kar sem poimenoval usposabljanje v 
moralni presoji. Če razumevanje, zakaj ne smemo lagati, zahteva, da znamo moralno 
sklepati/razglabljati (reason), zakaj je tako, ta zmožnost pa ni drugega kot zmožnost, 
da to zadovoljivo pojasnimo in da takim razlagam sledimo, potem lahko mirno 
rečemo, da je cilj pouka etike (tudi) tako opredeljeno moralno razumevanje.  
 
Kakšen je torej odnos med tremi najbolj obetavnimi kandidati za vlogo cilja, za 
uresničitev katerega si prizadevamo pri pouku etike, moralno presojo, moralno 
vednostjo in moralnim razumevanjem? Morda bi lahko zagato odpravili kot verbalni 
disput, dokler smo se pripravljeni strinjati, da je cilj pouka nekaj več kot golo 
poznavanje etičnih doktrin, načel in teorij ter njihovih avtorjev, klasikov etične misli. 
Ali bomo ta ‘nekaj več’ poimenovali izostrena moralna presoja, poglobljeno moralno 
razumevanje ali na novo pridobljena moralna vednost, je drugotnega pomena. Da bi 
razumeli načelo, je treba znati korektno pojasniti, zakaj je to načelo 
resnično/veljavno (npr. v obliki izpeljave iz kakega bolj splošnega načela), in ga 
uporabiti v pojasnitvi tega ali onega moralnega dejstva (recimo, zakaj je laganje 
nedopustno).  
 
Poznavalcem zgodovine moralne filozofije ali opusa Hannah Arendt bi se znali ob 
mojem predlogu poroditi dvomi v smiselnost takega učnega cilja, če je s 
sposobnostjo moralne presoje mišljena sposobnost razumskega utemeljevanja 
moralnih sodb oz. v njih izraženih moralnih stališč in prepričanj. Omenjena namreč 
v svojem znanem spisu Resnica in politika zanika, da bi se dalo moralne sodbe, kot 
je znameniti Sokratov življenjski moto »Bolje je krivico trpeti, kot pa jo povzročati.«, 
sploh kdaj dokazati oz. razumsko utemeljiti. Po njenem je mogoče filozofske sodbe 
verificirati kvečjemu z vzgledom. Zgoraj navedeno sodbo denimo tako, da molče 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 337. 
 

 

trpimo krivico, kadar bi jo lahko 'popravili' le za ceno povzročanja novih krivic, 
filozofsko resnico, da je pogum vrlina, tako da izpričamo pogum v okoliščinah, ko 
bi povprečnega človeka ohromil strah ipd. 
 
Ta izziv pa se ne zdi pretirano resen, saj ni jasno, na kak način naj bi Sokrat z 
zaužitjem strupa/trobelike in izvršitvijo izrečene smrtne kazni verificiral omenjeno 
sodbo. S tem ko se je odločil raje trpeti krivico, kot da bi – v prizadevanju, da jo 
popravi – (novo) krivico povzročil, je dokazal le, da on sam to iskreno verjame, ali 
da ni hinavec, ki bi eno pridigal, počel pa nekaj drugega. Dokaz, da je omenjena 
sodba resnična, pa njegova odločitev oz. ravnanje v nobenem pomenu te besede ni. 
Dodatna težava tiči v dometu tovrstnega skepticizma – Hannah Arendt namreč kar 
počez dvomi o dokazljivosti prav vseh filozofskih sodb in ne zgolj etičnih med njimi, 
iz česar izhaja, ne le da ne bo nobenega haska le od pouka etike, ampak tudi od pouka 
filozofije nasploh, če ga bomo zasnovali kot usposabljanje, urjenje v filozofskem 
mišljenju/argumentaciji. 
 
Hannah Arendt v svojem skepticizmu glede možnosti razumskega utemeljevanja 
moralnih sodb seveda še zdaleč ni osamljen primer. Pomislimo na Humea in njegovo 
danes že ponarodelo misel, da normativnih sklepov ni mogoče izpeljati iz izključno 
opisnih premis (t. i. razkorak med dejstvi in najstvi oz. 'is-ought gap'). Ali na Millovo 
opozorilo, da trditve o intrinzično dobrih stvareh ni mogoče dokazati z enako 
strogostjo kot matematične teoreme. In nenazadnje, na s pozitivizmom navdihnjeno 
sumničavost do vrednostnih in normativnih sodb nasploh, ki je slednje skrčila na 
izraze občutij, čustev ali volje, ki jim ni mogoče pripisati resničnostne vrednosti. 
Pouk etike, kot sem si ga zamislil in ga vsa ta leta tudi prakticiram, zato nujno 
predpostavlja, prvič: nekakšno različico kognitivizma v metaetiki, po katerem sodbe 
o prav in narobe ter o moralnem dobrem in slabem izražajo prepričanja o 
objektivnih – ali vsaj intersubjektivnih – dejstvih v svetu, in drugič: smiselnost in 
smotrnost razpravljanja o moralnih vprašanjih, skupnega, usklajenega prizadevanja 
poiskati zadovoljive odgovore nanje oz. rešitve za etične probleme. Intelektualne in 
moralne vrline so v taki zasnovi pričakovan stranski učinek vodenega, 
strukturiranega pogovora (morda po vzoru sokratskega dialoga, kjer je učitelj_ica v 
ospredju le pedagoško, medtem ko ostaja filozofsko v ozadju), če le-ta poteka v 
dovolj odprtem duhu in se ga vsi udeležujejo v dobri veri in nihče s figo v žepu. 
  



338 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

4 Kako poučevati etiko? 
 
V pričujočem prispevku je namenjenega precej več prostora in pozornosti učnim 
ciljem kot učnim metodam. Naj kljub temu na kratko in, priznam, preveč površno 
nakažem, kako bodo prvi določali druge. Če naj bo cilj pouka etike usposobiti 
slušatelje v moralni presoji, tovrstnega usposabljanja pa ne gre razumeti kot 
preprosto kalibracijo njihovih ne dovolj natančnih moralnih detektorjev, temveč kot 
poglabljanje razumevanja, zakaj je določeno dejanje nedopustno, določen vzgib 
nizkoten, določena naravnanost moralno hvalevredna in določena stvar dobra po 
sebi, torej kot zmožnost, da sebi in drugim to pojasnimo na prepričljiv način, bodo 
imele ene vrste filozofskega čtiva in ene oblike dela prednost pred drugimi. Ali bodo 
taki učni cilji favorizirali problemski ali zgodovinski pristop? Definitivno 
problemski, nato pa z vztrajanjem, da je treba izražena mnenja utemeljiti, ter analizo 
in ovrednotenjem ponujenih utemeljitev preiti od moralnih sodb k razlogom zanje 
(tj. moralnim razlogom) in od bolj ali manj mehanske, algoritemske uporabe načel k 
njihovemu razčlenjevanju, interpretaciji, reformulaciji in nazadnje utemeljevanju. 
Opisana alternativa seveda ni izključujoča. Ker so se tudi filozofski klasiki 
opredeljevali do posameznih dejanj ali vrst dejanj, bodisi da so intuitivne sodbe ali 
soglasje v obsodbi obravnavali kot dokazila, da je predlagano moralno načelo ali 
teorija pravilno, ali pa na primerih dejanj ponazorili njune implikacije, je mogoče oba 
pristopa tudi plodno kombinirati. Pomislimo le na Aristotelova razmišljanja o 
prijateljstvu, Kantova o laganju ali Millove zagate ob vrednotenju življenja 
zadovoljnega prašiča in nezadovoljnega Sokrata. Z navezavo na konkretno izkustvo 
ali skozi pogosto bizarne miselne eksperimente sodobnih filozofov_inj? S pomočjo 
umetniških del in drugih kulturnih artefaktov, ki zastavljajo moralna vprašanja in/ali 
ponazarjajo/ilustrirajo moralne dileme?  
 
Etika je sistematična refleksija o našem vsakdanjem moralnem izkustvu. Kot taka 
zahteva minimum nabranega moralnega izkustva in minimum sposobnosti kritične 
refleksije o njem. A moralno izkustvo ni ne pri vseh ljudeh enako in ne v vsakem od 
nas enako bogato in/ali raznovrstno. Če naj otroke spodbudimo k premišljevanju o 
moralnih dilemah, še več, jih zagrejemo zanje, je treba premišljevanje navezati na 
njihove konkretne življenjske izkušnje, na situacije, v katerih so se že – ali pa bi se 
kmalu lahko – znašli. Po drugi strani pa jih je treba opremiti tudi z orodjem za 
premišljevanje, tj. s pojmovnim aparatom ('besednjakom') in seznaniti s filozofsko 
metodo(logijo). Sposobnost moralne presoje, najsi jo po modelu zaznave razumemo 
kot ostrenje moralnih čutil/čutov ali po modelu abstraktnega mišljenja kot izpeljavo 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 339. 
 

 

posamičnih moralnih sodb/sklepov iz dejstvenih premis in veljavnih občih moralnih 
načel, namreč vedno že sega onkraj situacije, o kateri v danem trenutku moralno 
presojamo, in še tako bogato in raznovrstno osebno moralno izkustvo kliče k 
dopolnitvi z osebnimi izkušnjami drugih ljudi v drugačnih vlogah in drugačnih, tudi 
umetno ustvarjenih/izmišljenih življenjskih situacijah.4 
 
Vsaj na prvi pogled težko karkoli pametnega rečemo o poučevanju etike nasploh, ko 
pa je toliko različnih vrst poslušalcev s tako različnim predznanjem in z življenjskimi 
izkušnjami, toliko različnih predmetov z etičnimi vsebinami in toliko zelo različnih 
pričakovanj glede učnih izidov. (Končno sem naslovil zloglasnega slona v sobi.) 
Gotovo zahteva poučevanje poklicne etike na univerzitetni stopnji čisto drugačen 
pristop kot obravnava predpisanih etičnih tem v okviru maturitetne skupine ali, 
bognedaj, etična ali moralna vzgoja pri vrtčevskih otrocih.5 Pa vendar, če se ozremo 
na Lipmanove napotke za vodenje filozofskega dialoga oz. merila za njegovo 
ovrednotenje kot uspešnega ali neuspešnega (Lipman, 1996), se je težko izogniti 
sklepu, da je večina teh meril univerzalnih, takih torej, da veljajo za vsako filozofsko 
razpravo neodvisno od starosti udeležencev_k v njej: izvabljanje pogledov ali mnenj, 
pomoč učencem_kam pri izražanju njihovih misli, vključno s pojasnitvijo in 
preoblikovanjem trditev, izpeljevanje logičnih implikacij iz njih, vztrajanje pri 
definiranju uporabljenih izrazov, odkrivanje in odpravljanje neskladnosti v izraženih 
mnenjih, razkrivanje skritih in potencialno spornih predpostavk v zastavitvah in 
predlaganih rešitvah problema, vztrajanje, da svoja mnenja in stališča podkrepijo s 
prepričljivimi razlogi, razmislek o alternativnih formulacijah in rešitvah itd. 
 
 
 
 

 
4 Kotnik (2009 in 2011) lepo pokaže, kako se da literarno delo, v tem primeru Schlinkovega Bralca, plodno uporabiti 
kot iztočnico za moralno razpravo o dolžnostih iz ljubezni in za ponazoritev konflikta med dobrodejnostjo in 
spoštovanjem avtonomne volje. Glavnega junaka razjeda dilema, ali naj, za ceno razkritja svojih mračnih skrivnosti 
pred krivično obsodbo in kaznijo, reši zločinko ali pa naj molči in dovoli, da bodo sostorilke ženski, ki jo je nekoč 
ljubil, po krivici naprtile izključno odgovornost za nepojmljiv vojni zločin. Malo verjetno je, da se bo kdor koli od 
nas kdaj znašel v situaciji, ko bomo prisiljeni izbirati med reševanjem vojne zločinke in lastnim udobjem (oz. zaščito 
ugleda). Če predstavimo dilemo nekoliko drugače, če jo oklestimo morečega zgodovinskega konteksta in aluzije na 
nerazrešeno kolektivno krivdo nemškega ljudstva ter uokvirimo situacijo kot izključujočo izbiro med dolžnostjo, ki 
nam jo nalaga ljubezen do druge osebe, in dolžnostjo, ki nam jo nalaga skrb zase, ali, če želite, med tem, kar od nas 
zahteva ljubezen, in tem, kar nam nalaga pravičnost, pa se bodo z njo brez pretiranega naprezanja poistovetili tudi 
mladoletniki. 
5 Nekaj razlike v didaktičnem pristopu bo bržkone tudi glede na to, ali hočemo v dijaku ali študentu zgolj prebuditi 
zanimanje za filozofijo, ga_jo navdušiti zanjo, ga_jo opremiti z osnovnim filozofskim pojmovnim aparatom oz. 
besednjakom ali pa ga izklesati v filozofa. 



340 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

5 Specifičnosti etike kot učnega predmeta 
 
Vzemimo, da smo prepričljivo pomirili dvome glede predlaganih učnih ciljev in vsaj 
v grobem nakazali, izbiro kakšnih učnih gradiv in metod ter kakšne oblike dela nam 
bodo ti narekovali. S tem pa seznam dilem še zdaleč ni izčrpan. V nadaljevanju na 
kratko obravnavam nekaj teh, ki izvirajo iz specifičnosti predmeta in metod 
filozofske etike. Pouku etike je istočasno v pomoč in v breme: 
 
(i) Da je to praktična filozofska disciplina – iščemo odgovore na vprašanja o dobrem 
in prav(ilnem), ne zato – ali vsaj ne izključno zato – ker bi nas dajala radovednost ali 
ker bi nas privlačile intelektualne uganke/izzivi, temveč da bi znali dobro živeti in 
prav(ilno) ravnati. Kot je v Nikomahovi etiki zapisal že Aristotel: 
 
»Naše razpravljanje (o naravi in izvoru vrlin, op. FK) pa ne sme biti samo teoretično 
kot druge razprave. Saj ne razpravljamo zato, da bi ugotovili, kaj je vrlina, ampak da bi postali 
dobri; sicer bi od naše razprave ne imeli nobene koristi.« (Nikomahova etika, 1103b, 29–33, 
77 v slovenski izdaji, moj poudarek) 
 
(ii) Da k pouku etike vsak prinese določeno prtljago, moralna stališča in izkustvo, ki 
je obenem snov/hrana za premišljevanje in prepreka le-temu. Starejši ko so 
udeleženci_ke, bolj ko so izoblikovani njihovi nazori in značaji/osebnosti, več je te 
prtljage in težje jo je odložiti. Usposabljanje za moralno presojo zato zahteva ravno 
toliko učenja (learning) tega, kar še ne vemo in znamo, kot pozabljanja (unlearning) 
tega, kar mislimo, da že vemo in znamo. V moralne razprave redko, če sploh kdaj, 
vstopamo kot nepopisan list, odprtega duha in dovzetni za vso evidenco, ki so jo 
sprte strani uspele nabrati in karseda prepričljivo predstaviti. 
 
(iii) Da imajo drugače kot ontološka ali metafizična in v manjši meri kot spoznavna 
ali metodološka vprašanja moralna stališča oz. opredelitve do moralnih problemov 
praktične, življenjske implikacije. V razpravah o moralnih zadevah je, skratka, nek 
osebni zastavek, ki v razpravah o ontoloških in spoznavnih vprašanjih umanjka, ki 
etične razprave čustveno obarva in jim da nezgrešljiv osebni ton. Še več, urjenje v 
moralni presoji, drugače kot druge vrste filozofskega mišljenja brez neposrednih 
praktičnih implikacij, upočasnjuje in otežuje podzavesten odpor do vednosti, tj. 
premaguje psihološke mehanizme in kognitivne strategije, ki jih je Tomaž Grušovnik 
poimenoval 'hotena nevednost'. 
 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 341. 
 

 

(iv) Filozofska etika je razen tega po svoji zasnovi kritična veda – zanima jo, katere 
dele našega osebnega moralnega izkustva in skupne moralne prakse se da osmisliti 
in/ali razumsko upravičiti, kaj pa je treba iz prvega in drugega odstraniti kot 
relikt/preostanek verske ali ideološke indoktrinacije, lokalnih vraž in običajev, 
kolektivnih utvar in fantazem oz. gole – in v toliko z vidika razuma samovoljne in 
naključne – družbene konvencije. Kot taka prinaša ljudem, ki niso le vajeni spontane, 
nereflektirane moralne presoje in ustaljenega načina razmišljanja in delovanja, 
temveč so z enim in drugim praviloma tudi zadovoljni, v glavnem slabe novice – 
večina tega, kar mislijo, da vedo o moralnih zadevah, se namreč izkaže za dokazljivo 
neresnično ali vsaj zgrajeno na trhlih temeljih. Revizija moralnih stališč pa potegne s 
sabo revizijo preteklih življenjskih izbir in praks in drugačen, svež pristop k 
prihodnjim (pomislite, recimo, na etično veganstvo ali podnebno pravičnost). Kar 
laika, razumljivo, vznejevolji in pred čimer si zato raje zatisne oči in pokrije ušesa. 
 
Pri obravnavi moralnih tem je, skratka, veliko v igri/na tehtnici – od praktične 
identitete in vrst navezanosti/pripadnosti (kolektivom, projektom, idealom) do 
samopodobe. Če je sklep na prvi pogled prepričljivega/zdravega argumenta za povrh 
še protiintuitiven, bodo učenci_ke vso intelektualno energijo vložili v njegovo 
ovržbo. Temu je smiselno prilagoditi pedagoška pričakovanja – učitelj_ica lahko v 
razredu računa z odpori, ki ne bodo vedno izključno spoznavno motivirani. Tudi če 
razpravo, namesto na določenim etičnim teorijam lastnih moralnih načelih, 
zakoličimo na stvareh, ki jih učenci potihoma že sprejemajo, le njihovih implikacij 
se v celoti ne zavedajo, se bodo učenci_ke, soočeni z argumenti, ki zahtevajo revizijo 
njihovih stališč ali spremembo v načinu življenja, spraševali, ali smejo glede na 
razpoložljivo evidenco še naprej verjeti, kar so morda naivno verjeli doslej (da si 
uspešni zaslužijo uspeh in neuspešni neuspeh, da ni s prehranjevanjem z mesom ali 
z vožnjo z avtomobili nič narobe, da smo moralno spodobna bitja, če vsaj občasno 
darujemo v dobrodelne namene, da so naše moralne dolžnosti maloštevilne in 
nezahtevne, saj kot posamezniki itak ne moremo veliko prispevati k reševanju/storiti 
glede najbolj perečih družbenih problemov itd.), in ne, ali bi morali glede na 
predstavljeno evidenco opustiti svoja nereflektirana prepričanja.  
 
 
 
 
 
 



342 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

6 Nevarnosti etike kot učnega predmeta 
 
Nevarnost instrumentalizacije 
 
Utemeljevanje, argumentiranje, navajanje, preizkušanje in tehtanje razlogov za 
moralne sodbe je privlačen kandidat tako za učno metodo kot za osrednji učni cilj. 
Težave bi znale nastopiti zaradi strukturne podobnosti med argumentiranjem in 
naknadno racionalizacijo in pa skušnjave, pred katero so redki med nami imuni, 
namreč da bi zlorabili pridobljene argumentacijske veščine in spretnosti za potrebe 
racionalizacije in ne argumentacije v pravem pomenu besede. V čem točno je razlika 
med eno in drugo? Argumentiranje je načeloma odprto, nezaključeno in v toliko 
nepredvidljivo rezoniranje/sklepanje, za racionalizacijo pa to ne velja. Ko 
argumentiramo, in če to počnemo v dobri veri, sledimo logiki argumenta tja, kamor 
nas pač po železni logični nujnosti vodi množica dobro podprtih, verodostojnih 
premis. In zato pogosto končamo na nepričakovanem kraju, ki v nas vzbudi 
nelagodje. Pri racionalizaciji pa so taka neprijetna presenečenja v načelu izključena – 
ko racionaliziramo, se sprašujemo, kako bi najbolje pred seboj in drugimi 
utemeljili/upravičili moralno sodbo, ki smo jo spontano in podzavestno oblikovali 
oz. sprejeli kot resnično, še preden smo se lotili iskanja razlogov, zaradi katerih bi jo 
kot tako morali sprejeti. Z nekaj poenostavljanja bi lahko dejali, da gre pri 
argumentaciji za iskanje premisam ustreznega sklepa, pri racionalizaciji pa, ravno 
obratno, za iskanje danemu sklepu ustreznih premis. 
 
Je pa meja med argumentacijo in racionalizacijo seveda pogosto zabrisana ali pa vsaj 
sebe in druge brez težav prepričamo, da v prid določenemu stališču argumentiramo, 
ko pa ga v resnici racionaliziramo. Racionalizacija je resna prepreka pristopu k 
poučevanju etike, ki je osredotočen na razvijanje kognitivno-argumentacijskih 
sposobnosti. Več kot je za slušatelje_ice na tehtnici, bolj kot bi izid razprave utegnil 
ogroziti njihovo praktično identiteto, osrednje nazore in družbenopolitične 
navezanosti, večje je tveganje, da bodo ti_e v razredu argumentirali v slabi veri, se 
pravi racionalizirali. 
 
Nevarnosti instrumentalizacije pri pouku etike pridobljenega znanja (izboljšane 
sposobnosti moralne presoje) za potrebe naknadne racionalizacije trdovratnih 
moralnih stališč ali odpora do sprememb v obnašanju nikakor ne gre podcenjevati. 
Jo pa na srečo zmanjšuje dejstvo, da ne moremo izboljšati svoje moralne presoje oz. 
poglobiti moralnega razumevanja, ne da bi ponotranjili oz. posvojili določene 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 343. 
 

 

miselne, intelektualne strategije, natančneje, ne da bi razvili vrsto k resnici usmerjenih 
('truth-conducive') intelektualnih, moralnih in socialnih vrlin, od spoznavne 
opreznosti in skromnosti do odprtega duha in spoštljivosti v komunikaciji. Ni le 
prazno upanje, da bomo pri pouku etike razvili in gojili preiskujoč ('inquisitive') 
značaj, tj. se izoblikovali v tip človeka, ki želi priti stvarem do dna, ki je do sebe in 
drugih iskren, ki ga ni sram priznati sebi in drugim, da se je o tej ali oni stvari motil, 
in ki se je pripravljen učiti iz napak. Če je oblikovanje takih in drugačnih spoznavnih, 
socialnih in moralnih vrlin prej stvar srečnega naključja kot pa nujen stranski učinek 
urjenja v moralni presoji, bo treba trening pač ustrezno prilagoditi.  
 
Nevarnost indoktrinacije 
 
Med teoretiki izobraževanja velja za nekakšen truizem, da izobraževanja ne gre 
zamenjevati z indoktriniranjem. Enotno, splošno sprejeto definicijo indoktrinacije 
in razlago, v čem se ta razlikuje od pristnega izobraževanja, pa bomo onstran 
površinskega soglasja, da je izobraževanje dobro, indoktriniranje pa slabo, kljub 
temu zaman iskali. Prevladujejo trije pristopi, eni pri procesu indoktrinacije 
poudarjajo vsebino, drugi učiteljeve namene/namere in tretji izide. 
 
Definicija s poudarkom na vsebini: 
 
‚Učitelj_ica indoktrinira učence_ke z določenim naukom ali s pojmovanjem N 
(propozicijo ali množico le-teh), če prenaša N na svoje učence in je N nekaj 
nedokazanega ali celo v načelu nedokazljivega (kot, denimo, komunizem ali 
katolicizem).‘ 
 
Definicija s poudarkom na učiteljevih namenih: 
 
‘Učitelj_ica indoktrinira učence_ke z določenim naukom ali s pojmovanjem N 
(propozicijo ali množico      le-teh), če uči N z namenom oz. s ciljem, da bi učenci_ke 
verjeli oz. sprejemali N neodvisno od evidence o njegovi (ne)resničnosti.’ 
 
Definicija s poudarkom na izidu: 
 
‘Učitelj_ica indoktrinira učence_ke z določenim naukom ali s pojmovanjem N 
(propozicijo ali množico      le-teh), kadar se proces učenja zaključi z vero učencev v 
N in je njihov um v razmerju do N zaprt, tj. če o njem niso pripravljeni podvomiti. 



344 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

V določeni meri senca indoktrinacije spremlja vsak, kot se temu popularno reče, 
‘pouk za vrednote’. Zaskrbljenost, da bi ji utegnili biti izpostavljeni učenci_ke pri 
pouku etike, kjer se prvenstveno urijo v moralni presoji in/ali poglabljajo svoje 
moralno razumevanje, pa je kljub temu že na prvi pogled pretirana. Bolj kot se pouk 
etike v učnih metodah in ciljih oddaljuje od modela moralne/etične vzgoje kot 
transmisije dominantnih (z vidika posameznika pa nereflektiranih) norm in vrednot, 
manjše je tveganje, da bo hote ali nehote zdrsnil v indoktrinacijo in dogmatizem. 
Učitelj_ica seveda še naprej izbira ali vsaj predlaga teme in vodi oz. pomaga usmerjati 
razpravo o njih. Niti učiteljevo_ičino opredeljevanje do predmeta razprave ne bo 
samo po sebi veljalo za poskus indoktriniranja, vsiljevanja lastnega mnenja, kaj šele 
usoden korak v enoumje. Še manj velja to za sam izbor tem za razpravo, ki v razredu, 
še bolj pa izven šole, pogosto poskrbi za nepotrebno vznemirjenje. Tudi najbolj 
kontroverzne etične teme (abortus, evtanazija, kloniranje, genski inženiring, gensko 
spremenjena hrana, prehranjevanje z mesom, naše dolžnosti do okolja oz. v zvezi z 
njim, odnos do beguncev, vojna, spolnost, spolna usmerjenost in identiteta ipd.) 
puščajo veliko manevrskega prostora za izostritev oz. izboljšanje moralne presoje 
učencev_k, ne da bi jim pri tem učitelj_ica vsiljeval_a lastna stališča. Da se učitelj_ica 
do predmeta razprave osebno opredeli, je občasno celo zaželeno, če ga je 
pripravljen_a v razpravi z učenci_kami argumentirano zagovarjati in pod težo 
nasprotnih argumentov revidirati ali celo opustiti, jim na ta način priskrbi pozitiven 
vzgled. Nasprotna strategija, neopredeljevanje, zadržanost v sodbi, enaka distanca 
do vseh izraženih mnenj in dajanje prav vsem, ki se oglasijo, posredno spodbuja 
latentni moralni relativizem. Seveda pa mora razprava v takih primerih potekati v 
duhu medsebojnega spoštovanja in zaupanja in učenci_ke morajo imeti trdna 
zagotovila, da učitelj_ica mnenj, ki bodo odstopala od njegovega_njenega, ne bo 
ožigosal_a kot napačnih ali pa jih zanje celo kaznoval_a.  
 
Nevarnost zdrsa v etični skepticizem/relativizem/nihilizem 
 
Zlasti uvodni etični tečaji pogosto vzbudijo v slušateljih dvom v moralo in distanco 
do prizadevanj filozofov, da bi etične sodbe in etično vednost postavili na trdne, 
razumske temelje. Če se pri predstavitvi glavnih moralnih teorij ob njihovih 
primerjalnih prednostih poudari, kar je edino pravilno in pošteno, tudi njihove 
primerjalne slabosti, nastane pri poslušalcih vtis, da so vse enako napačne in nobena 
dovolj dobra. Osredotočanje na filozofsko zanimive teme, glede katerih se tudi 
mnenja poklicnih filozofov močno razhajajo, ta vtis le še dodatno okrepi. Nevarnost 
zdrsa v etični skepticizem (»ni mogoče z gotovostjo vedeti/reči, kaj je prav in kaj 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 345. 
 

 

narobe«), relativizem (»kar je prav za nas, je lahko za druge narobe in obratno«), 
subjektivizem (»to je tvoje mnenje, moje je pač drugačno«) in nihilizem (»nič ni ne 
prav in ne narobe«) se še poveča, če se odločimo za pouk etike v obliki 
nepristranskega, uravnoteženega predstavljanja argumentov za in proti posameznim 
stališčem. Ne pomaga, da si etika sama koplje grob, ko si kot eno osrednjih etičnih 
vprašanj sploh zastavlja naslednje vprašanje: Čemu sploh biti moralen? 
 
Etični skepticizem in/ali relativizem je pogosto uvožen. Takrat zna biti še posebej 
odporen na filozofsko terapijo. Praviloma ga je več pri študentski populaciji, precej 
manj pa med srednješolsko in osnovnošolsko populacijo. Univerzalnega zdravila 
zanj ni, so pa nekateri ukrepi v boju proti njemu preverjeno bolj učinkoviti kot 
drugi.6 Etični skepticizem in relativizem je treba najprej vzeti resno, kot upoštevanja 
vredno alternativo moralnim teorijam, a iz tega razloga tudi podvreči enako strogim 
merilom, kakršnim skeptiki podvržejo moralne teorije. Etične sodbe so videti 
sumljive le tako dolgo, dokler jih ne postavimo ob bok drugim vrednostnim in 
normativnim sodbam, ki (neupravičeno) uživajo precej več zaupanja od njih, in 
dokler ne znižamo ontološke in spoznavne letvice. Je pa boj proti etičnemu 
skepticizmu in relativizmu tek na dolge proge in zanju velja, da ju je bolje 
preprečevati kot zdraviti.    
 
Nevarnost vtisa o poljubnosti ocenjevalnih kriterijev 
 
Sprememba v načinu ocenjevanja – ne ocenjuje se več pravilnosti odgovorov in 
rešitev, temveč kakovost razglabljanja (reasoning) in argumentacije. Slednja pa je 
precej manj oprijemljiva kot prva. Napredek v procesu ostrenja moralne presoje je 
težje objektivno izmeriti in številčno odmeriti kot poznavanje preverljivih dejstev, 
procesov in razmerij, ki so za povrh podrobno opisana v učbenikih. To upravičeno 
spravlja v zadrego tako učitelje kot učence – prvi morajo v duhu Watsonovega 
uvodnega nasveta izmeriti napredek v intelektualnih vrlinah (miselni disciplini, 
veljavnosti sklepanja, pojmovni natančnosti, čustvenem nadzoru, sposobnosti 
razumevanja, razločevanju moralno relevantnih od moralno nerelevantnih lastnosti 
ipd.), slednji jim morajo zaupati, da vsaj približno vedo, kaj delajo, tudi če jim tega 

 
6 Za primer inteligentnega zagovora etičnega relativizma (in nekoliko manj prepričljiv poskus, da bi se izognil 
njegovim težko prebavljivim praktičnim implikacijam) glej rekonstrukcijo metaetičnih stališč Bernarda Williamsa v 
Callcut, 2023, za pedagoški model pouka etike s praktičnimi nasveti, kako učencem_kam pomagati, da se izognejo 
zdrsu v skepticizem/relativizem, pa Callcut, 2006. 



346 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

ne znajo vedno zadovoljivo pojasniti, in da razlike v podeljenih ocenah niso plod 
učiteljeve muhavosti, osebne nenaklonjenosti ali predsodkov. 
 
Ima pa seveda morebitno nezadovoljstvo s prejeto oceno tudi določeno 
prognostično vrednost, sploh če ni osamljeno. Večji kot je pri učencih_kah razkorak 
med pričakovano in prejeto oceno in več kot je iz tega razloga razočaranih 
učencev_k, bolj zgovorno to priča, da ti_e ne le da niso usvojili_e osnov moralnega 
presojanja oz. uspeli_e prenesti teorije v prakso, temveč da jim manjka tudi ustrezno 
metaznanje, sposobnost vpogleda v lasten napredek na eni in morebitne 
pomanjkljivosti na drugi strani. Moralna refleksija, ki naj učencem_kam preide v kri, 
ni ali pa vsaj ne bi smela biti omejena na moralno presojo prvega reda, se pravi sodbe 
o tem, da je nekaj prav ali narobe, in pa spremljajoče jih razlage, zakaj, zaradi katerih 
lastnosti dejanja, akterja ali okoliščin je takšno. Vedno mora vključevati tudi 
avtorefleksijo, se pravi razmislek o procesu premišljanja, ki nas je pripeljal do 
omenjenega sklepa, rečeh, ki smo jih pri tem predpostavili, pa jih morda ne bi smeli 
(ker so sporne), in logičnih posledicah naših stališč, ki smo jih spregledali, pa jih 
morda ne bi smeli (ker so za nas v resnici nesprejemljive ali pa se bodejo s kakimi 
drugimi našimi stališči). Vsaka slaba ocena in nezadovoljstvo z njo prinaša dve slabi 
novici – da pri učencih moralna presoja prvega reda šepa in pa da so za povrh še 
slepi za to. 
 
Prevratniški značaj pouka etike 
 
Etiko lahko poučujemo neobremenjeno, kot bi poučevali pravila kratkočasne 
intelektualne igre. A kot v navezavi na Sokrata opozarja Martha Nussbaum (2010), 
so etični razmisleki v končni fazi razmisleki o tem, kako bi morali živeti, o dobrem 
in/ali pravičnem življenju torej, in jih zato ne gre jemati zlahka. Pouk etike je za 
povrh potencialno subverziven, saj prinaša s seboj tveganje, da bo omajal našo vero 
v ideal/naše predfilozofsko pojmovanje dobrega življenja in pravične družbene 
ureditve. Usposabljanje v etični presoji ni zastonj, zanj plačujemo intelektualne, 
psihološke in socialne stroške. 
 
Pouk etike in normativne politične filozofije odstira predsodke, razbija utvare in 
odstira resničnost izpod plasti ideološke navlake, zato je v tem smislu vedno že 
razočarajoče (disillusioning). Vzemimo meritokratsko pojmovanje porazdelitvene 
pravičnosti – če naj meritokracijo, vladavino zaslužnih, poučujemo kritično, se v 
razredu ne bi smeli izogniti resni obravnavi očitka, da je ta ideal ali defekten sam v 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 347. 
 

 

sebi ali pa le napol uresničen v političnih skupnostih ali družbenih podsistemih, ki 
deklarativno slonijo na meritokratskih načelih, vključno z našim gospodarskim, 
izobraževalnim in znanstvenoraziskovalnim sistemom. Ni treba biti prerok za 
pravilno napoved, da bo tovrstna razprava predvidljivo omajala vero udeležencev v 
meritokratske ideale in načela. Ali pa vzemimo filozofske razprave o moralnem 
statusu nečloveških živali in kritike našega ravnanja z njimi – če je verjeti raziskavam, 
ki sta jih med profesorji etike opravila Schwitzgebel in Rust, obstaja velika verjetnost, 
da se boste pod težo filozofskih argumentov spreobrnili v vegetarijanca ali vegana.7  
 
S poučevanjem filozofske etike, zlasti če je ta sumničava ali celo izrazito sovražna do 
prevladujoče, podedovane, zdravorazumske običajne morale ('common morality'), 
bi znali ogroziti to, kar Paul Gomberg (Gomberg, 2002) imenuje skupno etično 
življenje, etična skupnost, skupno etično razumevanje ('shared ethical life', 'ethical 
community', 'shared ethical understanding/conception'), nekakšen preplet 
ponotranjenih družbenih norm, ki določajo, kaj smemo upravičeno pričakovati drug 
od drugega, in tako usmerjajo/uravnavajo našo moralno presojo, posledično pa 
oblikujejo tudi naše intuitivne odzive na dejanske in hipotetične situacije, ki jih v 
obliki miselnih eksperimentov tako radi preverjajo filozofi_nje (recimo Singerjev 
Ribnik ali Tramvaj Philippe Foot in Judith Thomson). Paul Gomberg med temi 
normami omenja zapoved skrbi za otroke/potomstvo, prepoved ubijanja, 
spoštovanje lastnine, vključno z dolžnostjo, da priskočimo na pomoč neznancem v 
življenjski nevarnosti (ne pa, zanimivo, tudi moralno dolžnost, ki jo nekateri 
utilitaristi izpeljejo iz občega moralnega načela, da moramo po najboljših močeh 
pomagati neznancem, ki so se znašli v stiski zaradi revščine, lakote in pomanjkanja). 
 
Kolikor so torej posledice ukvarjanja s filozofsko etiko za običajno, 
zdravorazumsko, predfilozofsko moralo vsaj reformistične, če ne celo 
revolucionarne/prevratniške – in taka, se pravi dvomeča do skritih predpostavk in 
radovedna glede spregledanih implikacij, neusmiljena do opaženih nedoslednosti in 
protislovij v sistemu moralnih prepričanj, bi skoraj morala biti, če naj bo vredna 

 
7 Podatki o stališčih do vegetarijanstva so med vsemi zbranimi še posebej osupljivi. V raziskavi med profesorji iz 
petih ameriških zveznih držav je kar 60 odstotkov anketiranih profesorjev etike na 9-stopenjski lestvici (v razponu 
od 'zelo moralno slabo' do 'zelo moralno dobro') ocenilo redno uživanje mesa sesalcev, kot sta govedina ali svinjina, 
kot 'moralno slabo'. Med profesorji nefilozofi je, recimo, enako menilo borih 19 odstotkov vprašanih, medtem ko 
so se filozofi, katerih specialnost ni etika, s 45-odstotnim deležem uvrstili nekje vmes. Res pa so v odgovoru na 
kasnejše vprašanje, ali so pri svojem zadnjem večernem obroku morda jedli meso sesalcev, te statistično pomembne 
razlike med omenjenimi skupinami čudežno izpuhtele – nanj je odgovorilo pritrdilno približno 38 odstotkov 
profesorjev iz vseh skupin, vključno s 37 odstotki profesorjev etike. Zelo verjetno je, skratka, da se boste spreobrnili 
na deklarativni ravni, v praksi pa bo vse ostalo po starem. (Schwitzgebel, 2019) 



348 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

svojega imena –, bo filozofska etika vselej ogrožala ne le tihi družbeni konsenz o 
normah obnašanja, pač pa, kolikor je tako skupno(stno) etično pojmovanje vtkano 
v samodojemanje vsakega od nas, tudi našo družbeno identiteto in občutek 
pripadnosti. V končni fazi se nam lahko pripeti, da bomo, če nam pouk etike ne bo 
zgolj odprl oči za nedoslednosti in protislovja v naših moralnih prepričanjih, temveč 
nas bo po spreobrnjenju poslal še na pot pokore zaradi neortodoksnih stališč ali pa 
zato, ker bomo s svojim vzgledom v bližnjih vzbujali slabo vest, postali celo nekakšni 
izobčenci. 
 
Impotentnost etične refleksije? 
 
Da usposobljenost v moralni presoji, premik od spontane k bolj reflektirani moralni 
presoji še ni jamstvo za bolj moralno ravnanje, temveč da zeva med prvim in drugim 
globoka vrzel, v vrsti člankov dokazuje Eric Schwitzgebel.8 Schwitzgebel je takole 
strnil razmeroma porazna spoznanja o skromnem vplivu ukvarjanja z etiko na 
odločitve in dejanja9: 
 
 »Zdi se, da se etiki ne obnašajo bolje kot pripadniki primerljivih poklicev. Res pa se 
tudi ne obnašajo slabše od njih. Večinoma se strokovnjaki za etiko – kljub temu da 
glede posameznih vprašanj, zlasti vegetarijanstva in dobrodelnih donacij, sprejemajo 
strožje moralne norme kot drugi – ne obnašajo nič drugače kot profesorji katere koli 
druge vrste, logiki, kemiki, zgodovinarji ali inštruktorji tujih jezikov.« 
 
Kako si razložiti, da poklicno ukvarjanje z etiko in njeno vsakodnevno preučevanje 
in poučevanje tako neznatno vplivajo na moralne odločitve in ravnanje? 
Schwitzgebel imenuje ta pojav etika burgerja s sirom (angl. cheeseburger ethics) in 
zanj ponudi naslednjo razlago – ko svoje študente_ke poučujemo, recimo o 
Singerjevih argumentih za vegetarijanstvo, nas ti argumenti prepričajo in se 
potrudimo o njihovi vodotesnosti prepričati tudi študente_ke. Ob prestopu praga 

 
8 Schwitzgebel, 2008, in Schwitzgebel & Rust, 2009, za poljuden povzetek dognanj o vplivu poklicnega ukvarjanja z 
etiko na moralno obnašanje pa Schwitzgebel, 2015. 
9 Kako etične so odločitve poklicnih etikov v primerjavi z dvema drugima poklicnima skupinama, filozofi neetiki in 
profesorji drugih profilov, sta Schwitzgebel in Rust (2018) preverjala po naslednjih kriterijih: glasovanju na javnih 
volitvah, pogostnostjo telefonskih klicev materi, uživanju mesa sesalcev, darovanju v dobrodelne namene, smetenju, 
motečem klepetanju in loputanju z vrati med filozofskimi predstavitvami, odgovarjanju na študentska elektronska 
sporočila, udeležbi na konferencah brez plačila kotizacije, darovanju organov, krvodajalstvu, kraji knjig iz knjižnic, 
splošni moralni oceni o oddelčnih kolegih na podlagi prvega vtisa, poštenosti pri odgovarjanju na anketna vprašanja 
in včlanitvi v nacistično stranko v Nemčiji v tridesetih letih prejšnjega stoletja. Eni od teh kriterijev so že na prvi 
pogled primernejši za razmejevanje med pro- in antisocialnim obnašanjem kot pa za merjenje njegove etičnosti, a ta 
razprava bo morala počakati na drugo priložnost. 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 349. 
 

 

fakultetne restavracije pa nato svoja moralna pričakovanja do sebe (ne pa nujno tudi 
drugih) znižamo z 'moralno idealen/vzoren' na 'moralno spodoben/sprejemljiv' in 
si podobno kot velika večina drugih obiskovalcev brez slabe vesti naročimo piščanca. 
V svojem ravnanju, skratka, ciljamo na etično povprečje ali rahlo iznad njega; dobro 
poznavanje etike nam pri tem pomaga kvečjemu tako, da se jasneje zavemo 
razkoraka med idealom in realnostjo in da se ob tem spoznanju slabše počutimo. Če 
je Schwitzgeblova diagnoza vsaj približno točna,10 bi bilo torej naivno pričakovati, 
da bo pouk etike učence, dijake ali študente izklesal v osebnosti/osebe, ki ne bodo 
le dobro in pravilno razmišljale/presojale, pač pa tudi temu ustrezno ravnale. In se 
nerazumno gnati za tako nerealističnim pedagoškim ciljem. 
 
Skušnjava (samo)cenzure 
 
Kaj poučevati, na kakšnih temah in primerih brusiti moralno presojo učencev_k? Ali 
so kake etične teme, o katerih se ne bi smelo razpravljati, recimo samomor? Abortus? 
Spolna morala? Homoseksualnost? Moralna dopustnost mučenja? Naše dolžnosti 
do beguncev in migrantov? Domnevne moralne prednosti demokracije pred drugimi 
političnimi ureditvami? Je pri izbiri tem določena mera samocenzure nujna? Je 
tovrstna previdnost znamenje pragmatične modrosti ali oportunistične 
strahopetnosti?  
 
Odgovor se kot že nekajkrat doslej glasi: odvisno od okoliščin. Je skupina notranje 
povezana ali ne, vlada v njej prijateljski in sodelovalen ali sovražen in tekmovalen 
duh? Zasledujemo s poukom še kake druge cilje? Učimo, recimo, otroke spoštljive 
komunikacije? Želimo ustvariti prostor, kjer se bodo počutili varne in sprejete? Tudi 
če pri pouku morda uporabljamo katero od različic sokratskega dialoga – da bi 
učence spodbudili k razpravi, jih je treba najprej šele opogumiti, da brez strahu pred 
zasmehovanjem in norčevanjem ubesedijo svoje misli o predmetu razprave. Bolj kot 
bo ta že v izhodišču razdvajal duhove in večja kot bo verjetnost, da bodo s svojim 
mnenjem sprožili negativen, sovražen odziv drugače mislečih, več bo takih, ki bodo 
svoje mnenje raje zadržali zase ali pa se do vprašanja raje ne bodo javno opredelili. 

 
10 Grušovnik (2017) ponuja drugačno razlago za odpornost človeškega obnašanja na spremembe, ki bi 
jih pričakovali v luči napredka v našem moralnem zavedanju – ni pomanjkanje informacij krivo, da tako 
počasi in neradi opuščamo očitno nemoralno vedenje, temveč racionalizacijske strategije in strategije 
samoprevare, ki omogočajo posamezniku, da ob soočenju z novimi, nevšečnimi informacijami (o 
pregrevanju ozračja, trpljenju rejnih živali, kalvariji beguncev itd.) namesto vedenja spremeni 
prepričanja in nove informacije bodisi nemudoma zavrne bodisi preinterpretira tako, da po novem 
upravičujejo in ne več obsojajo njegovo delovanje. 



350 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

V zvezi s tem se zdi razumno naslednje kompromisno stališče: a) nekatere teme bodo 
učence_ke predvidljivo razdvajale; takim temam se je zavoljo ohranjanja skupnosti 
raziskovanja oz. kritičnega, ustvarjalnega, skrbnega in sodelovalnega mišljenja, ki ga 
pomagajo gojiti, priporočljivo izogibati, sploh če lahko moralno 
presojo/premišljevanje enako dobro urimo na drugih, manj razdvajajočih temah; b) 
katere teme sodijo v to kategorijo, bo v veliki meri odvisno od starosti in zrelosti 
udeležencev_k; če ob tej spremenljivki v enačbo vstavimo še (možnost navezave na 
osebne) izkušnje oz. črpanja iz njih, ki okrepi motivacijo za premišljevanje in izboljša 
razumevanje, bodo določene teme že v izhodišču odpadle. To ne pomeni, da se o 
nekaterih etičnih temah ne sme razpravljati. O (skoraj) vsem je mogoče v etiki 
argumentirano razpravljati (vsaj za študente_ke filozofije bi moralo to veljati), so pa 
določene teme didaktično, z vidika učnih ciljev, za delo v razredu preprosto manj 
primerne kot druge.   
 
7 Pouk etike in moralna/etična vzgoja  
 
Kot sem nakazal že v uvodu, bi želel pouk etike razmejiti od moralne vzgoje, vsaj 
tiste tradicionalno pojmovane. Pouk etike naj bo primarno namenjen temu, da 
pomaga učencem_kam izboljšati njihovo moralno – ali, bolj splošno, etično-
politično – presojo, ne pa postati boljši ljudje. Moralna vzgoja – vsaj za tisto v 
liberalnem duhu to nesporno velja – namreč kljub vsem zaklinjanjem, da ni 
namenjena prenosu, pač pa razjasnjevanju in utemeljevanju lastnih vrednot in 
seznanjanju s tujimi, ne sme biti pretirano kritična, če naj bo učinkovita. Pri pouku 
etike naj bo v ospredju moralna presoja, moralna motivacija in/ali obnašanje pa v 
drugem planu. Seveda je pravilna, zanesljiva, natančna, celovita moralna presoja 
trden temelj za pravilno motivacijo in/ali ravnanje. Ni pa sama po sebi zanju ne 
nujna in ne zadostna. Do pravilne motivacije in pravilnega ravnanja je navsezadnje 
mogoče priti tudi po bližnjicah – pomislimo samo na psihofarmakotike, recimo 
tablete za krepitev zaupanja do drugih ljudi. Pa tudi zadostno jamstvo za pravilno 
ravnanje ni, saj se pač pogosto zgodi, da moralno pravilno ravnanje od nas zahteva 
moč, ki je naša volja ne premore, in nam zato spodleti storiti to, kar bi po lastni 
presoji morali storiti. In kar potem racionaliziramo ali pa o tem varamo sebe in druge. 
Čemu bi se potem trapili z izboljševanjem moralne presoje, ki lahko vodi do 
pravilne(jše) motivacije in ravnanja, nam je pa sama na sebi ne zagotavlja? 
 
 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 351. 
 

 

Moralna vzgoja seveda ni izključno ciljno usmerjena, z razvijanjem družbeno 
zaželenih miselnih, čustvenih in vedenjskih dispozicij brusi tudi pojmovno orodje in 
nam vceplja sklepalne navade. Pa vendar, v končni fazi se uspeh ali neuspeh moralne 
vzgoje meri v enotah izboljšanih odločitev in ravnanja.  
 
Kako globoka vrzel ločuje pouk etike od tradicionalno razumljene moralne/etične 
vzgoje, bo seveda odvisno od obeh členov tega razmerja, od tega, kako je zasnovan 
pouk etike, in pa od zastavljenih ciljev in uporabljenih metod moralne/etične vzgoje. 
Če je cilj ali eden od poglavitnih ciljev moralne vzgoje, da gojenci usvojijo vednost 
o prav in narobe oz. kak spoznavni približek temu, recimo da zagotovi, da bodo 
določeno število zgrešenih moralnih mnenj in stališč opustili in/ali zamenjali s 
pravilnimi, se bosta le delno prekrivala. Podobno bo veljalo za t. i. konservativno 
moralno vzgojo, katere cilj je, da vcepi otrokom disciplino, redoljubnost, 
spoštovanje do avtoritet, domoljubje idr. vrline iz arsenala konservativnih vrednot, 
in kjer je ves poudarek na moralnem vedenju in prav nič ali malo na moralnem 
mišljenju (Gutmann, 2001, 55–56). S poukom etike, ki sem ga zagovarjal v 
pričujočem prispevku, se tudi bolj slabo ujema ‘vzgoja za etiko in vrednote’, kolikor 
je eden od njenih deklariranih ciljev “pomagati, da otroci postanejo krepostni, 
pošteni, odgovorni in sočutni.” (Strahovnik, 2018)  
 
Tradicionalno pojmovanje moralne vzgoje, kjer je poudarek na izboljševanju 
otrokovega moralnega značaja, pa polagoma izrinjajo sodobnejša pojmovanja, ki 
postavljajo v ospredje spodbujanje etične refleksije, krepitev moralnega zavedanja in 
odgovornosti, usposabljanje za kritično mišljenje, vrednotenje, razumevanje, ki bo 
otrokom pomagalo premagati predsodke in se izogniti neetičnim praksam in 
stališčem.  
 
Če in kolikor si moralna vzgoja med drugimi prizadeva tudi za vse naštete izide in 
njen cilj ni preprosto v stališčih popravljen in vedenjsko izboljšan moralni akter, 
temveč “avtonomen, kritično razmišljujoč posameznik, ki zmore objektivno in 
neodvisno od najrazličnejših družbenih pritiskov razsojati o moralnosti in v skladu 
z njo tudi ravnati” (Grušovnik, 2017), si nam z dilemo, ‘ali pouk etike ali moralna 
vzgoja’, ni treba razbijati glave. 
 
  



352 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

8 Zaključek 
 
V pričujočem članku sem zagovarjal zasnovo pouka etike kot usposabljanja v 
moralni presoji oz. poglabljanja moralnega razumevanja. Taka zasnova je načeloma 
združljiva z uporabo različnih učnih metod in vrst učnega gradiva, ne pa tudi s 
tradicionalno pojmovano moralno ali etično vzgojo, ki se pod zavajajočo oznako 
'etika' vrinja v predmetnike šolskih programov tudi pri nas. Kot tradicionalna 
filozofska disciplina ima etika določene specifike in te so, kot sem dokazoval, pri 
pouku etike obenem priložnost in breme.    
 
 
Literatura 
 
Arendt, H. (2003). Resnica in laž v politiki. Ljubljana: Društvo Apokalipsa. 
Brighouse, H. (2006). On Education. London: Routledge. 
Callcut, D. (2006). »The value of teaching scepticism«. Teaching Philosophy, 29/3, (september 2006). Str. 

223–235. 
Callcut, D. (2023). »Wrestling with relativism«. AEON, 20. oktober 2023, URL: 

https://aeon.co/essays/bernard-williams-moral-relativism-and-the-culture-wars. 
Caldwell, P. (1996). »Poučevanje filozofije: Kdo izbira izraze? Kdo določa situacije?«. V M. Šimenc & 

R. Kotnik (ur.) (1996). Str. 171–188. 
Davey, A. G. (1972). »Education or indoctrination?«. The Journal of Moral Education, let. 2, št. 1. Str. 5–

15.  
Gomberg, P. (2002). »The fallacy of philanthropy«. Canadian Journal of Philosophy, 32/1. Str. 29–66.  
Grušovnik, T. (2017). »Moralna vzgoja, hipokrizija in samoprevara«. Šolsko polje, let. 28, št. 1/2. Str. 

59–71. 
Gutmann, A. (2001). Demokratična vzgoja. Ljubljana: Slovensko društvo raziskovalcev šolskega polja. 
Hand, M. (2006). ”Against autonomy as an educational aim”. Oxford Review of Education 32/4. Str. 

535–550. 
Hand, M. (2018). A Theory of Moral Education. New York: Routledge. 
Harris, J. & Lawrence, D. (2019). »Ethical expertise and public policy«. V The Routledge Handbook of 

Ethics and Public Policy; London & New York: Routledge. Str. 76–88. 
Hills, A. (2009). »Moral testimony and moral epistemology«. Ethics, let. 120, št. 1 (oktober 2009). Str. 

94–127. 
Kotnik, R. (2011). »Med literaturo in filozofijo : didaktična vprašanja ob Schlinkovem romanu 

Bralec«. Analiza: časopis za kritično misel, let. 15, št. 1/2. Str. 5–13. 
Kotnik, R. (2014). »Philosophy textbooks : a gap between philosophical content and doing 

philosophy«. Croatian Journal of Philosophy, vol. 14, no. 40. Str. 151–158. 
Kotnik, R. (2009). »Teaching the elements of philosophical thinking«. Croatian Journal of Philosophy, vol. 

9, no. 26. Str. 233–241. 
Kotnik, R. (2007). »Procesni vidik kritičnega mišljenja«. Časopis za kritiko znanosti., let. 35, št. 229/230. 

Str. 125–135.  
Kotnik, R. (2006). »Kurikularne dileme problemskega pouka filozofije«. Analiza : časopis za kritično 

misel, let. 10, št. ½. Str. 3–17. 
Kotnik, R. (1996). »Učiti filozofijo ali učiti filozofirati«. V M. Šimenc & R. Kotnik (ur.). (1996). Str. 5–

20. 
Law, S. (2006). The War for Children's Minds. Liberal Values and Why We Should Defend Them. London: 

Routledge. 



F. Klampfer: Poučevanje etike – med indoktrinacijo, frustracijo in samocenzuro 353. 
 

 

Lipman, M. (1996). »Vodenje filozofskega dialoga«. V M. Šimenc & R. Kotnik (ur.). (1996). Str. 99–
122. 

McNulty, L. (2014). »John Locke«. geslo v Encyclopedia of Educational Theory and Philosophy, Los Angeles: 
Sage Publications. Str. 492–495.  

Nussbaum, M. (2010). »Poučevanje klasikov. Filozofija in javno življenje«. FNM: filozofska revija za 
učitelje filozofije, 2010/1-2. Str. 4–10. 

Rest, J. R. (1986). Moral Development: Advances in Research and Theory. New York: Praeger Press. 
Schwitzgebel, E. (2008). »Do ethicists steal more books?«. Philosophical Psychology, 22(6), 711–725. 

https://doi.org/10.1080/09515080903409952 
Schwitzgebel, E. (2015). »Cheeseburger ethics«. AEON, 14. julij 2015. URL: 

https://aeon.co/essays/how-often-do-ethics-professors-call-their-mothers. 
Schwitzgebel, E. & Rust, J. (2009). »The moral behaviour of ethicists. Peer opinion«. Mind, let. 118, št. 

472. Str. 1043–1058. 
Centa, M. idr. (2019). Skupaj se učimo, da skupaj živimo. Priročnik etične vzgoje. Ljubljana: Teološka 

fakulteta 
Sliwa, P. (2017). »Moral understanding as knowing right from wrong«. Ethics, 127 (april 2017). Str. 

521–552. 
Strahovnik, V. (2017). »Pomen moralne teorije za etično vzgojo«. Šolsko polje, let. 28, št. ½. Str. 45–58. 
Šimenc, M. (2018a). Nove prakse filozofije. Ljubljana: Pedagoška fakulteta UL. 
Šimenc, M. (2018b). Prispevki k didaktiki filozofije. Ljubljana: Pedagoški inštitut. 
Šimenc, M. (ur.). (2012). Razvoj državljanske vzgoje v Republiki Sloveniji. Konceptualni okvir in razvoj 

kurikulumov (državljanska vzgoja in etika, družba). Ljubljana: Pedagoški inštitut.  
Šimenc, M. & Kotnik, R. (ur.). (1996). Filozofija v šoli. Prispevki k didaktiki filozofije. Ljubljana: Zavod RS 

za šolstvo. 
Vodičar, J. (2012). »Kako poučevati etične vsebine danes?«. Vzgoja, 54 (junij 2012). Str. 9–11. 
Watson, J. (2024). »Reflections on teaching in the AI age«. Blog of the APA, 25. januar 2024. URL: 

https://blog.apaonline.org/2024/01/25/teaching-in-the-age-of-artificial-intelligence/ 
 
 
  



354 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

 
 



 

 

 
 

POUČEVANJE FILOZOFIJE  
Z MISELNIMI EKSPERIMENTI: 
KVANTNI PRISTOP K  
PROBLEMU TAKŠNOSTI 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.19 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 

JANEZ BREGANT,1 BORIS ABERŠEK2 
1 Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
friderik.klampfer@um.si 
2 Univerza v Mariboru, Fakulteta za naravoslovje in matematiko, Maribor, Slovenija 
boris.abersek@um.si 
 
Eno izmed težjih vprašanj v filozofiji duha je, kako nekaj 
takšnega, kot je zavest, ki se nam zdi nekaj edinstvenega, umestiti 
v fizični svet tako, da ne bo izgubila svoje unikatnosti. Največja 
prepreka, ki jo je treba pri tem premagati, je odsotnost jasnega 
mehanizma, ki bi natančno pojasnil, kako fenomenalna stanja 
vzniknejo iz gmote, ki jo imenujemo možgani. Težava pri tem je, 
da je izkustvo vedno subjektivno, zaradi česar se znanstvenim 
pojasnitvam, ki so objektivne, izmika. V tem prispevku bomo (i) 
pokazali, kako lahko z uporabo miselnih eksperimentov pri 
poučevanju filozofije, v našem primeru »kitajske sobe«, ta 
problem nagovorimo in (ii) skušali ugotoviti, ali nam lahko 
odgovor na vprašanje, kako nastane zavest v naših možganih, 
priskrbi nedeterministična kvantna mehanika, pri čemer bomo 
zagovarjali trditev, da kvantni pristop k zavesti prej vodi k 
idealistični ontologiji kot pa k fizični pojasnitvi tega, kako se 
pojavi. 

Ključne besede:  
zavest,  

problem takšnosti,  
»kitajska soba«,  

idealizem,  
kvantna mehanika 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.19 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

TEACHING PHILOSOPHY BY THE 

USE OF THOUGHT EXPERIMENTS: 
THE QUANTUM APPROACH TO THE 

PROBLEM OF QUALIA 
   

 JANEZ BREGANT,1 BORIS ABERŠEK2 
 1 University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 

janez.bregant@um.si 
2 University of Maribor, Faculty of Natural Sciences and Mathematics, Maribor, Slovenia 

 boris.abersek@um.si 
  

Keywords: 
consciousness,  
problem of qualia,  
Chinese room,  
idealism,  
quantum mechanics 

 One of the hard questions in the philosophy of mind is how to 
place something like consciousness, which we find unique, into 
the physical world in a way that it does not lose its originality. The 
biggest obstacle to overcome seems to be the absence of a clear 
mechanism that would thoroughly explain how phenomenal 
states emerge from the brain. The trouble is that experience is 
always subjective and, as such, cannot be captured by objective 
scientific explanations. This paper shows how by the use of 
thought experiments in teaching philosophy, in our case the 
»Chinese room«, this problem could be addressed, and tries to 
find out if perhaps the indeterministic quantum mechanics can 
answer the question of how consciousness arises in our brain. It 
argues for the claim that the quantum approach to consciousness 
leads to the idealistic ontology rather than to the physical 
explanation of how it comes into being. 

 
 



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 357. 

 

 

1 Uvod 
 
Sodobne učne metode vedno izhajajo iz posameznikovih potreb in njegovega načina 
oblikovanja svojega korpusa znanja, pri čemer je treba upoštevati disciplini lastno 
metodologijo in »orodja «, ki jih ima na voljo. Pri poučevanju filozofije imajo pri tem 
pomembno vlogo t. i. miselni eksperimenti. Gre za poizkus preveriti predpostavko z 
uporabo preproste domislice oziroma izmišljene situacije, ki v praksi običajno ni 
možna. (Brown, 1991) Ne glede na to, ali jih lahko izvedemo ali ne, so, dokler so 
logično možni, zelo uporabni pri ločevanju dobrega od slabega sklepanja. Sicer ne 
prispevajo k povečanju našega znanja o svetu, zahtevajo pa, če so za vsebino 
razprave primerni in izvirni ter ob dejstvu, da jih lahko razvije malodane vsakdo, da 
naša prepričanja o svetu revidiramo. Posledica sodobnih učnih metod, ki v primeru 
filozofije vsebujejo tudi miselne eksperimente, pa je, da lahko v učnem procesu 
govorimo npr. o problemskem pouku, o konstruktivizmu, o raziskovalnem pouku 
ali o rutini, tj. avtomatizmu, kjer določene naučene načine reševanja problemov 
ponotranjimo do te mere, da, ko je nek problem treba rešiti, ne razmišljamo več, 
kako naj to naredimo, ampak kot v primeru vožnje kolesa ali avta instinktivno 
ukrepamo tako, da pridemo do njegove rešitve. Posameznikovo zavedno se je tako 
spremenilo v nezavedno. Kako pa pridemo do naših izkušenj? Kako jih prepoznati? 
Kakšna je njihova narava? V tem prispevku bomo pokazali, kako lahko pri 
poučevanju filozofije na ta vprašanja odgovorimo s pomočjo miselnih 
eksperimentov, ki bodo predstavljali izhodišče za analizo uspešnosti kvantnega 
pristopa pri reševanju problema takšnosti. 
 
Izhajali bomo iz klasičnega miselnega eksperimenta, ki ga je leta 1980 razvil Searle 
in ki ga imenujemo kitajska soba (Searl, 1980). V osnovi je bil mišljen kot sredstvo 
za ponazoritev razlike med ljudmi in stroji, ki naj bi prvim omogočala pripisovanje 
zavesti, drugim pa ne, pri čemer se je opiral na to, da ljudje razumemo, kar počnemo, 
stroji pa ne. Sicer je že leta 1950 Turing predlagal test, ki je znan pod imenom 
Turingov test, za ločevanje človeka od programa. Z njim bi lahko podprli 
predpostavko, seveda zgolj v primeru, če bi ga stroj opravil in tako ne bi mogli 
razlikovati njegovih odzivov od naših, da stroji ne le manipulirajo s simboli, ampak 
resnično razmišljajo (Turing, 1950/1990). Še več, to bi pomenilo tudi, da ni 
razmišljanje nič več od manipuliranja s simboli, takšen pogled pa se skriva tudi v 
prepričanju nekaterih raziskovalcev umetne inteligence (UI), ki vztrajajo na tem, da 



358 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

je mišljenje, pa naj bo realizirano s človeškimi nevroni ali silicijevimi tranzistorji, 
vedno povezano tudi z zavestnim razumevanjem.  
 
Toda, ali nismo tudi ljudje takšni stroji? Kako pa vemo, da imajo tudi drugi 
kakršnekoli kvalitativne izkušnje (v slo. takšnosti, v ang. quale)? Ali nismo tudi mi 
omejeni le na spoznavo lastne zavesti? Vsakih toliko časa dobimo iz zunanjega sveta 
kodirano sporočilo, ki ga s pomočjo manipulacije s simboli v našem notranjem svetu 
prevedemo, pri čemer ne vemo natančno (niti na makroravni niti na mikroravni), 
kako to počnemo, in ga pošljemo nazaj v zunanji svet. Delamo se, kot da vemo, kaj 
se dogaja v nas in okoli nas, ampak glede na to, da imamo dostop samo do lastnih 
takšnosti, tega, kako je biti nekdo drug, sploh ne moremo spoznati. Na to, da imajo 
tudi drugi isto kvalitativno izkušnjo, ko so npr. lačni, ali da jo sploh imajo, lahko v 
najboljšem primeru samo sklepamo, zanesljivo pa tega nikoli ne moremo ugotoviti. 
V nadaljevanju bomo pokazali, kako lahko pri poučevanju filozofije omenjene 
probleme osvetlimo s pomočjo miselnega eksperimenta »kitajske sobe«, ki ga bomo 
analizirali v luči Berkeleyjevega fenomenalizma in kvantnega pristopa k problemu 
takšnosti.  
 
2 Zavest  
 
Zavest kljub napredku znanosti še vedno ostaja ena od največjih skrivnosti. 
Vprašanja, ki že od nekdaj burijo, še vedno ostajajo: Zakaj obstaja? Kaj je njena 
funkcija? Kako lahko nastane iz nevronskih procesov v možganih? Kot je že leta 
1866 zapisal T. H. Huxley: »Kako lahko nekaj tako izrednega, kot je stanje zavesti, 
nastane kot posledica draženja živčnega tkiva, je prav tako nedojemljivo, kot pojav 
velikana, ko Aladin podrgne po svoji svetilki« (Huxley, 1866: 193). Zavest se je v 
zgodovini tolmačila na različne načine, vedno pa se je povezovala z zasebnostjo v 
smislu tega, da ima do nje dostop zgolj njen lastnik. Gre za t. i. subjektivno 
kvalitativno izkustvo, takšnost, ki običajno ponazarja z besedno zvezo, »kako je biti«. 
Slednja lepo kaže na to, da se zavestna stanja, vsaj v fenomenalnem smislu, 
individualizirajo po tem, kako jih doživljamo: to, da sem lačen, vem zaradi tega, ker 
imam takšno izkušnjo (in ne neke druge, recimo, tiste, ki jo imam, ko sem žejen). 
»Ko vzamete v roko to knjigo in si pogledate naslovnico, poteka v vaših možganih 
vrsta procesov. Fotoni zadenejo retino in električni impulz potuje po optičnih živcih 
in med različnimi predeli možganov. Vsi ti procesi so zelo zapleteni in jih še ne 
poznamo do potankosti, vendar so relativno razumljivi in jih lahko raziskujemo z 



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 359. 

 

 

objektivnega stališča znanstvenika. Kaj pa subjektivni vidik? Ko pogledamo 
naslovnico, se je zavedamo in neposredno doživljamo slike in besede, ki tako 
vstopajo v naše notranje psihično življenje. Morda to vzbudi čustva, izzove misli, 
spomine. Vsa ta doživetja tvorijo zavest, naše subjektivno, notranje psihično 
življenje« (Miščevič, Markič, 1998: 79). 
 
Kako zavest sploh definirati? Na splošno gre za pojem, ki označuje povezavo med 
duhom in svetom, s katerim je ta v stiku (Van Gullick, 2014), in vključuje 
samozavedanje, ločevanje med sabo in ostalimi, reševanje problemov in nalog ter 
lastno (moralno) odgovornost. Različni znanstveniki (psihologi, psihiatri, 
nevrofiziologi, fiziki, biologi, kemiki, računalničarji, filozofi itd.) zavest preučujejo z 
različnih vidikov, pa je rezultat vseh njihovih raziskav edino to, da njene enotne 
definicije ni. V raziskave so se v zadnjih letih pričele vključevati tudi različne 
spiritualne in meditacijske tehnike, kar vse skupaj še otežuje. Očitno je zgolj, da je 
zavest izrazito individualna in subjektivna, da pa bi jo znanost sploh lahko razumela, 
bi morala biti kolektivna in objektivna. Vidike zavesti bi sicer lahko razdelili na 
naslednje kategorije:  
 
(a) čista zavest (brez mentalnih vsebin, kar ustreza meditaciji);  
(b) superzavest ali spremenjena zavest (kar ustreza jasnovidnosti, telepatiji, 

telekinezi ipd.);  
(c) normalna zavest (mentalne vsebine so odvisne od naših namenov, kar ustreza 

stanju budnosti);  
(d) podzavest (kar ustreza vsem mentalnim procesom, ki se jih ne zavedamo, ki pa 

lahko načeloma postanejo zavestni ob primerni pozornosti); 
(e) nezavedanje (kar najverjetneje ustreza mrtvim bitjem); 
(f) fenomenalna zavest (mentalno stanje kot doživetje ob gledanju, poslušanju, 

dotikanju, vonjanju in okušanju); 
(g) zavest kot dostop (o tem govorimo takrat, ko o mentalnem stanju razmišljamo, 

ko ga uporabljamo kot vodnik za dejanja in ko njegovo vsebino posredujemo 
dalje, npr. zavest kot dostop imamo, kadar prepoznamo obraze ali se 
spominjamo preteklih dogodkov); 

(h) samozavedanje in sledenje (monitoring) (o tem govorimo takrat, ko razmišljamo 
o lastnih dejanjih in njihovih posledicah ter ko nadzorujemo svoje zaznavne 
informacije: samozavedanje vsebuje pojem jaza in možnost njegov uporabe v 
razmišljanju).  



360 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Natančna analiza bi verjetno pokazala, da tudi ta delitev ni popolna in da moramo 
znotraj nje razlikovati še druge vidike zavesti. Kakorkoli, če upoštevamo vse 
omenjene kategorije, lahko, preden nadaljujemo, razvijemo uporabno definicijo 
zavesti, in sicer da gre proces zaznavanja sveta preko čutnih interakcij z okoljem, ki 
vsebujejo subjektivno kvalitativno izkustvo, in za proces opravljanja kognitivnih 
operacij, ki vključujejo razmišljanje, tehtanje, sojenje, predpostavljanje, načrtovanje, 
sklepanje, odločanje ipd. Kljub vsemu pa dana definicija ne odgovarja na neprimerno 
težje vprašanje glede zavesti, namreč, kaj je njena narava. Po Chalmersu (1996) je 
težava v tem, da »nam nobeno raziskovanje korelacij med možgani, tj. proženjem 
nevronov in občutki, npr. bolečino, ne da odgovora na vprašanje, »kako je biti«. 
Znanost lahko pojasni funkcionalne vloge različnih mentalnih stanj in najde fizične 
mehanizme, ki jih realizirajo, zdi pa se, da to ni dovolj, obstaja še nekaj, kar moramo 
pojasniti. Namreč, potem ko vemo vse o sinaptičnih povezavah med nevroni, se še 
vedno sprašujemo: »Zakaj to občutimo tako, kot občutimo?« (Bregant, 2014). 
Skratka, kako lahko fizični procesi v možganih realizirajo subjektivno doživljanje, je 
vprašanje, ki predstavlja pravo skrivnost mentalnega in je znano pod imenom težek 
problem zavesti (Chalmers, 1996) ali pojasnjevalna vrzel Levine (1983).1 2 
 
Resničnost, prostor in čas 
 
Prostor in čas sta eni od osrednjih področij človekovega raziskovanja, saj tvorita 
areno resničnosti, snov, iz katere je zgrajeno vesolje (vsaj v primeru fizikalizma, ki 
pa je danes prevladujoča teorija v filozofiji duha). Vse, kar počnemo, razmišljamo in 
doživljamo, poteka v nekem prostoru in v določenem času. Kljub temu znanost še 
vedno ne razume povsem, kaj prostor in čas sploh predstavljata in kako bi ju lahko 
zadovoljivo pojasnili. Ali sta prostor in čas realni fizikalni količini ali le uporabni 
ideji, sta del materialnega ali idealističnega sveta? In če sta realni ter materialni, ali sta 
osnovni, neodvisni količini ali izhajata iz česa še bolj temeljnega? Kaj pomeni, da je 
prostor pretežno prazen? Ali ima čas začetek? In ne nazadnje, ali lahko prostor in 
čas resnično nadziramo?  
 

 
1 Težek problem zavesti je iznajdba druge polovice 20. stol.; pojavil se je kot posledica hitrega napredka znanosti, ki 
je grozil, da bo zavesti vzel obstoj in jo tako izključil iz realnosti. Ko je bil svet naenkrat napolnjen s silami, z atomi 
in molekulami, v njem ni bilo več prostora za drugačna in ločena fenomenalna stanja. (Bregant, 2014) 
2 Na vprašanja, kako človek razlikuje čutne dražljaje in se nanje odziva, kako možgani usklajujejo informacije iz 
različnih virov in jih uporabijo za nadzor obnašanja ter na kakšen način oseba ubesedi svoja notranja stanja, je lažje 
odgovoriti. 



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 361. 

 

 

Pri vseh znanstvenih raziskavah se vedno srečamo s širšim, zelo izmuzljivim 
vprašanjem: Kaj pravzaprav je resničnost? Kako vemo, da je katerakoli 
predpostavka, ideja, izkušnja ali teorija nekega sistema odraz njegovega resničnega 
stanja v realnem prostoru in času? Kako smo lahko ljudje, ki imamo dostop le do 
svojih notranjih izkušenj in misli, prepričani, da je svet resnično takšen, kot ga 
predstavljajo? Filozofi so ta problem opazili že zdavnaj (npr. Descartes, 1637/2007, 
Locke, 1689/1894, Berkeley, 1710/1976), ostali znanstveniki pa se komaj zdaj 
zavedajo, da svet, ki ga opazujejo, morda nima veliko skupnega z resničnostjo. 
Predvsem v zadnjih sto letih so znanstvena odkritja privedla do ugotovitev, ki so 
tako dramatične, osupljive in presenetljive, da mejijo že na znanstveno fantastiko. V 
nadaljevanju bomo zato na kratko orisali približno tristoletna prizadevanja, iskanja 
odgovorov na ta osnovna vprašanja in s tem ponazorili, kako prihajamo do 
(navidezne) resničnosti.  
 
Mnoga omenjena vprašanja, morda v različnih preoblekah, so si zastavljali že 
Aristotel, Galileo, Newton, Einstein in drugi. Vsak naslednik je (večinoma) ovrgel 
odgovore svojih predhodnikov, vse skupaj pa je izboljšala in nadgradila sodobna 
znanost. Razvoju posameznih teorij ni težko slediti; glede tega, ali sta prostor in čas 
realni entiteti ali le abstraktni zamisli, so se kresala mnenja od 17. stol. naprej, ko je 
Newton trdil, da sta resnična in da tvorita neaktivno, univerzalno kozmično 
prizorišče, kjer se vse odvija, preko Macha, ki je v 19. stol. menil, da nista, do 
Einsteina, ki je v 20. stol. prostor in čas obravnaval kot surovini v ozadju resničnosti, 
ki imata vodilno vlogo za razvoj vesolja. Z redefinicijo pojma 'prazno' s pomočjo t. 
i. kvantnih polj, s katerimi naj bi bil prostor prežet, in s pomočjo razpršene 
enakomerne energije, imenovane kozmološka konstanta, ki ga preplavlja (in ki je 
sodobni odmev starega in ovrženega Descartesovega pojma o etru, ki preplavlja 
prostor), pa se vse še bolj zaplete. A gremo po vrsti. 
 
Klasična fizika, teorija relativnosti in kvantna mehanika 
 
Zgodovinarji si niso enotni, kdaj se je začela sodobna znanost, toda ko so na sceno 
stopili Galileo, Descartes in Newton, je zagotovo že bila v polnem razmahu. V tistih 
časih se je vztrajno oblikoval nov znanstveni pristop, njegovi sledilci pa so bili 
prepričani, da dogajanje v svetu ni le razložljivo, ampak če ga pogledamo s prave 
perspektive, tudi predvidljivo. Od tega trenutka naprej se od znanosti pričakuje, da 
dosledno napoveduje določene vidike prihodnosti. 



362 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Prve znanstvene raziskave so se osredotočale na vsakodnevne življenjske izkušnje. 
Njihov cilj je bil s porajajočim znanstvenim aparatom prisluhniti naravi. Pri tem je 
bil osrednji lik Newton, ki je leta 1687 v svojem delu Philosophiæ Naturalis Principia 
Mathematica med drugim izrazil tudi svoje pojmovanje prostora in časa in ju razglasil 
za absolutna in nespremenljiva elementa, kar je veljalo naslednjih dvesto let. V 
desetletjih po Newtonu so njegovi nasledniki njegove enačbe umestili v zapletene 
matematične strukture, kar je bistveno razširilo njihov domet in praktično 
uporabnost. Klasična fizika je ponudila trdno osnovo človeški intuiciji in leta 1894 
je Michelson dejal, da je večina pomembnih temeljnih načel povsem dognana. Leta 
1900 je Kelvin zapisal, da sta ostala le še dva nepojasnjena fenomena, ki pa bosta 
nedvomno tudi kmalu razrešena: prvi je bil povezan z lastnostmi gibanja svetlobe, 
drugi pa s sevanjem segretega telesa. No, to se ni zgodilo, vsaj ne v okviru klasične 
fizike, za kar sta poskrbeli relativnostna in kvantna revolucija. 
 
Relativnostna revolucija, ki se nanaša na prvega od omenjenih fenomenov, se je 
zgodila med leti 1905 in 1915. Einstein je v tem času dokončal svojo splošno in 
posebno teorijo relativnosti. V njej ugotavlja, da je Newtonovo dojemanje prostora 
in časa, na katerem temelji klasična fizika, pomanjkljivo. V začetku leta 1905 je 
namreč dognal, da prostor in čas nista neodvisna in absolutna, pač pa prepletena in 
relativna na način, ki je v nasprotju z vsakdanjim izkustvom. Ni pokazal zgolj, da sta 
prostor in čas del celote, pač pa tudi, da preko t. i. ukrivljenja sodelujeta v kozmični 
evoluciji, zaradi česar ju moramo dojemati kot prožna in dinamična. Kvantna 
revolucija pa se nanaša na drugi omenjeni fenomen in pravi, da prihodnost ni 
vtisnjena v sedanjosti,3 saj tudi v primeru, da danes opravite najboljšo možno 
meritev, lahko za jutri napoveste kvečjemu verjetnost, da bo vse takšno ali drugačno, 
kot je danes. Kvantna mehanika, včasih tudi kvantna teorija,4 je del fizike, ki opisuje 
časovni razvoj fizikalnih sistemov s pomočjo matematičnih struktur, imenovanih 
valovne funkcije, ki napovedujejo (zgolj) verjetnost, da se bo sistem v prihodnosti v 
določenem času nahajal v določenem stanju.  
 
Zgodovina kvantne mehanike sega v leto 1838, ko je Faraday odkril katodni žarek. 
Naslednja faza razvoja je bil leta 1859 pojav problema sevanja črnega telesa, njegov 
avtor je bil Kirchhoff, potem pa je leta 1877 sledil predlog Boltzmanna o diskretni 

 
3 Ključna značilnost klasične fizike je, da izhodiščne enačbe na osnovi položajev in hitrosti vseh teles v določenem 
trenutku napovedo njihov položaj in hitrost v vsakem drugem preteklem ali prihodnjem trenutku. 
4 Ali kar kvantna fizika. 



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 363. 

 

 

obliki energije fizikalnih sistemov. Naslednji korak je bila leta 1900 kvantna hipoteza 
Plancka, ki pravi, da je energija lahko sevana ali absorbirana v diskretnih 'kvantih', tj. 
'elementih energije', kar povsem ustreza ugotovitvam opazovanj vzorcev sevanja 
črnega telesa. Kvantna mehanika je bila v izvorni obliki namenjena boljši spoznavi 
atoma, še posebej za razlago razlik v spektru svetlobe, ki so ga sevali različni izotopi 
istega elementa. Odkrita je bila kot razlaga za elektrone, ki so ostajali v svojih orbitah 
in jih ni bilo možno pojasniti niti z Newtonovimi zakoni gibanja niti z Maxwellovimi 
zakoni klasičnega elektromagnetizma.5 Skratka, po kvantni mehaniki vesolje (kot 
najširši termin) ni vtisnjeno v sedanjosti, ampak le sodeluje v vsakodnevni igri 
naključij. Ne glede na to pa je zelo uspešna pri pojasnitvah številnih pojavov 
današnjega sveta, ki jih brez nje ne bi mogli razumeti, npr. pri razlagi obnašanja 
atomskih delcev, pri opisovanju, kako se atomi združujejo v molekule, pri vpogledu 
v ustvarjanje procesov ionskih in kovalentnih vezi itd. Poleg tega je vplivala na razvoj 
teorije superstrun, od katere so si znanstveniki obetali poenoteno teorijo znanosti, o 
kateri je sanjal že Einstein.6   
 
Einstein je s svojima teorijama relativnosti združil prostor, čas in gravitacijo. Uspeh 
ga je tako navdihnil, da je pričel razmišljati širše. Želel je najti en sam, vseobsegajoči 
okvir, ki bi združil vse naravne zakone. Imenoval ga je poenotena teorija, žal pa pri 
iskanju ni bil uspešen. Glavna ovira za uresničitev poenotene teorije je temeljno 
neskladje med dvema ključnima področjema fizike 20. stol., tj. splošne relativnosti 
in kvantne mehanike. Čeprav se obe največkrat uporabljata za pojasnitev povsem 
različnih pojavov, splošna relativnost se nanaša na razlage v zvezi z »velikimi 
stvarmi«, kot je vesolje in vse, kar je v njem, kvantna mehanika pa na razlage v zvezi 
z »majhnimi stvarmi«, kot so molekule in atomi, pa za obe velja, da naj bi bili 
univerzalni. Toda če ju uporabimo hkrati, njune združene enačbe dajejo nesmiselne 
rešitve. Čeprav so se Einsteinova prizadevanja za poenoteno teorijo v tistem času 
zdela iluzorna, pa se znanstveniki danes že približujejo harmonični spojitvi zakonov 
»velikega in majhnega«. Pristop, ki naj bi največ obetal, se imenuje ravno teorija 
superstrun. Gre za poskus razložiti vse z eno samo teorijo tako, da se vse obravnava 
kot nihanje drobne strune. Teorija superstrun je na začetku ponudila nov odgovor 
na staro vprašanje, in sicer kaj so najmanjše, nedeljive sestavine snovi. Ves ta čas se 
je konvencionalni odgovor glasil, da snov sestavljajo delci, tj. elektroni in kvarki, ki 

 
5 Osnove kvantne mehanike so v prvi polovici 20. stoletja postavili Bohr, Heisenberg, Schrödinger idr. 
6 Zgodovinski oris je povzet po Mehra, Rechenberg, 1982. 



364 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

jih lahko predstavimo kot točke, ki so nedeljive in ki nimajo ne velikosti ne notranje 
strukture. Po tej teoriji, ki je tudi eksperimentalno podprta, se ti delci različno 
kombinirajo in dajejo protone, nevtrone ter širok razpon atomov in molekul, ki na 
koncu sestavljajo vse, kar poznamo.  
 
Teorija superstrun pa ubere popolnoma drugačen pristop. Ne zanika ključne vloge, 
ki jo imajo omenjeni delci, vendar trdi, da ti delci niso točke. Po njej vsak delec 
sestavlja majhna nitka energije, okoli 10–18-krat manjša od atomskega jedra (skratka 
veliko manjša, kot je trenutno naša zmožnost zaznave), ki ima obliko strune. Ta 
podobno kot struna violine niha v različnih vzorcih, le da pri tem ne ustvarja 
glasbenih tonov, ampak različne lastnosti delcev. Niha lahko po takšnem vzorcu, da 
ima npr. delec maso in električni naboj, zaradi česar je takšna struna v resnici to, kar 
tradicionalno imenujemo elektron, ali po takšnem vzorcu, da ima delec lastnosti, 
zaradi katerih ga lahko imenujemo kvark ali nevtrino ipd. V teoriji superstrun so 
združene vse vrste osnovnih delcev – vsak je posledica malo drugačnega vzorca 
nihanja iste podstati – s čimer združi splošno relativnost in kvantno mehaniko v eno 
samo skladno teorijo. Tako je glavna kandidatka za omenjeno Einsteinovo 
poenoteno teorijo, ampak zgolj ob reviziji našega dojemanja prostora in časa. 
Namreč, namesto razumevanja treh prostorskih dimenzij in ene časovne, ki jih od 
nas terjata splošna relativnost in kvantna mehanika, teorija superstrun od nas zahteva 
razumevanje kar devetih prostorskih dimenzij in ene časovne, kar pa je vsaj delno 
razumljivo le ozkemu krogu znanstvenikov, ki se s tem neposredno ukvarjajo. 
Kakorkoli, v nadaljevanju se z njo ne bomo več ukvarjali, saj to presega zastavljeni 
okvir tega prispevka, osredotočili se bomo le na povezavo med kvantno mehaniko 
in duhom ter možnostmi, ki jih ta ponuja. 
 
Kvantna teorija zavesti 
 
Pozitiven odgovor na vprašanje, ali ima zavest kaj opraviti s kvantno mehaniko, se 
lahko med drugim začne tudi pri raziskovanju vakuuma oziroma praznega prostora.7 
8 Njegovo eksperimentalno raziskovanje se je začelo v 17. stol., do danes pa so 
znanstveniki odkrili, da tudi prazen prostor v resnici ni prazen (Vitiello, 1995), saj še 

 
7 V resnici je kvantnih pristopov k zavesti več, npr. Stapp (2015), Penrose (1989) ali Beck, Eccles (1992), vsem pa 
je skupno prepričanje, da imajo pojavi v kvantni mehaniki, kot je npr. superpozicija, pomembno vlogo pri delovanju 
možganov in bi lahko pojasnili ključne vidike zavesti. 
8 Ricciardi, Umezawa (1967) sta bila verjetno prva, ki sta mentalna stanja (zlasti spominska stanja) obravnavala v 
pojmih stanj praznega prostora kvantnih polj. 



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 365. 

 

 

vedno vsebuje delce in energijo ter ima moč. Če se izrazimo malo metaforično: nič 
je temelj sveta. Toda, ali obstaja povezava med univerzalno zavestjo, ki jo preučujejo 
filozofi (duha), in med zakoni vakuuma, ki jih preučujejo raziskovalci snovi? Seveda, 
meni (fizik) Goswami (2001) in tudi opiše, kakšna naj bi ta povezava bila: univerzalna 
zavest je podlaga snovi. Z drugimi besedami, snov nastane šele z delovanjem 
univerzalne zavesti. Da bi to razumeli, se moramo vrniti h kvantni mehaniki. Čeprav 
se je ta odlično obnesla pri izračunavanju eksperimentov, pa nas že pri interpretaciji 
rezultatov pusti na cedilu. S kvantno mehaniko znajo računati mnogi, kaj to pomeni, 
pa razume verjetno le malokdo. Problem je, da pri raziskovanju narave sveta ni 
rešeno osrednje vprašanje, tj. od kod pravzaprav prihaja materija. V kvantni 
mehaniki je namreč vsak fizični delec, tj. vsak elektron, vsak proton, vsak nevtron 
itd., vedno val in delec obenem. Tako dolgo, dokler se ta »kvantni objekt« premika 
po prostoru, ga opisujemo z valovno funkcijo. V resnici se nikjer ne nahaja, obstaja 
samo kot prekrivanje možnih poti in možnih lokacij. Če takšen val naleti na oviro, 
recimo fotografski papir ali našo očesno mrežnico, se takoj spremeni v delec. S tem 
je valovna funkcija porušena oziroma razpade, govorimo o kolapsu valovne funkcije, ko 
se številne možnosti skrčijo na eno realnost. Take rušitve ali sesedanja se dogajajo 
neprestano in vsaka spremeni možnost v resničnost.  
 
Vendar pri raziskovanju tega, kdaj natančno se valovna funkcija sesede, naletimo na 
nenavadno težavo: kvantna nenatančnost se prenese na vse uporabljene merilne 
instrumente. Tako kot elektron izkazuje mešano stanje in je morda tukaj in morda tam, 
zaradi zakonov kvantne mehanike tudi merilni instrument izkazuje mešano stanje, 
kar pomeni, da je elektron morda izmerjen tukaj in elektron je morda izmerjen tam. Ta 
nenatančnost se prenese na računalnik, ki shrani rezultate, na tiskalnik, ki jih natisne, 
na papir, ki je uporabljen itd. Toda ko pogledamo na papir, o omenjeni superpoziciji 
ni sledu: vidimo samo eno realnost – meritveni rezultat. Znan primer, ki ponazarja 
takšen vpliv merjenja na končni rezultat, je t. i. Schrödingerjeva mačka. Gre za 
miselni eksperiment, ki ga je Schrödinger leta 1935 razvil v pogovoru z Einsteinom, 
da bi ga opozoril na ta problem takratne (in današnje) interpretacije kvantne 
mehanike. Predstavljajte si, da se v zaprti škatli nahajajo mačka, steklenička s 
strupom in radioaktivna snov. Če notranji nadzorni organ, recimo Geigerjev števec, 
zazna radioaktivnost, npr. da začne eden izmed atomov razpadati, se steklenička 
odpre in iz nje steče strup, ki ubije mačko. Po tradicionalni kopenhagenski 
interpretaciji kvantne mehanike je mačka v neodprti škatli hkrati živa in mrtva 
(kvantna superpozicija), ko pa škatlo odpremo, vidimo, da je ali živa ali mrtva, ne pa 



366 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

oboje. (Schrödinger, 1935) Vprašanje je, kdaj se ta kvantna superpozicija, ki je 
posledica naključnega podatomskega dogodka, ki se bo zgodil ali pa ne, konča in ena 
izmed obeh možnosti postane realnost? Goswami (2001) meni, da takrat, ko kvantni 
svet trči s (človeško) zavestjo. Univerzalna zavest povzroči, da se valovna funkcija 
poruši, zaradi česar svet in pojavi v njem obstajajo šele, ko jih zavest opazuje. 
Kakorkoli, na prvi pogled se zdi, da kvantna naključnost oziroma kvantna 
nedoločenost odpira nove možnosti za pojasnitev in ohranitev ne le svobodne volje, 
kar je mogoče bila začetna motivacija za njeno vpeljavo v filozofijo, ampak tudi za 
razumevanje in pripisovanje zavestnih stanj.  
 
3 Problem takšnosti 
 
Omenili smo že, da s pojmom 'takšnost' opisujemo subjektivno kvalitativno 
izkustvo, ki ga običajno formuliramo kot »kako je biti«, stanja, ki to komponento 
vsebujejo, pa imenujemo fenomenalna stanja. Delimo jih na (i) zaznavna stanja: videti 
rumeno banano, slišati klavir, vohati dim, okušati sladko, otipati mehko itd., (ii) telesne 
občutke: bolečina, srbenje, lakota, žeja, vročina itd., (iii) čustva: strah, veselje, 
ljubezen, obžalovanje, sovraštvo itd. in (iv) razpoloženje: sreča, potrtost, mirnost, 
dolgočasnost, napetost itd. Pripisujemo jih vsem ljudem, ne da bi se kdaj resnično 
vprašali, ali obstaja kakršnokoli zagotovilo, da imamo vsi, ko zagledamo nekaj, kar 
je rumeno, isto izkustvo. Sicer vsi uporabljamo isti pojem za njegov opis, 'rumeno', 
ampak gre zgolj za nekaj, kar smo se naučili v naših fazah socializacije in je posledica 
navadnega dogovora (v resnici bi lahko za opis zrele banane uporabili karkoli, če bi 
se prej dogovorili, da bo to opisovalo zrelo banano), ne pa za izkustvo, ki smo ga 
identificirali pri drugih. 
 
Da imamo skupno tudi takšnost, pa znanstveno ni tako lahko (če sploh) zadovoljivo 
dokazati, saj ima izkustvo tri zoprne lastnosti,9 ki se opisovanju z objektivnim 
slovarjem izmikajo in skupaj tvorijo problem takšnosti. Prva je, da ima do njega dostop 
le njegov lastnik. Bolečina je za nas na eni strani objektivno dejstvo, ki ni odvisno 
od ničesar drugega, na drugi strani pa je subjektivna, zaradi česar je ne moremo deliti 
z drugimi. Problem za materialistično pojasnjevanje fenomenalnih stanj je tako 
dvojen: (a) normalnih fizičnih stvari ne posedujemo na takšen način kot 
fenomenalnih stanj (moj avto imate lahko tudi vi, mojo kravato imate lahko tudi vi, 

 
9 Povzete so po Tye (1995) in Bregant (2014). 



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 367. 

 

 

moj stol imate lahko tudi vi itd.) in (b) vsaka bolečina ali srbenje ali žalost je vedno 
bolečina ali srbenje ali žalost nekoga (vsak mentalni »predmet« ima vedno lastnika, 
medtem ko za fizične predmete to ne velja: avto, kravata ali stol lahko obstajajo tudi 
brez njega). To imenujemo problem lastništva. 
 
Druga lastnost izkustva, ki otežuje njegovo opisovanje z znanstvenim besednjakom, 
se nanaša na perspektivo, s katere gledamo nanj. Zdi se, da je za popolno 
razumevanje izkustva treba vedeti, kako je, če si mu podvržen. Vedeti, kako je npr., 
ko te piči komar, pa zahteva, da smo v stanju na to gledati z določenega vidika. V 
našem primeru sta možnosti dve: ali smo bili sami žrtev pika komarja in smo 
(verjetno) imeli podobno fenomenalno izkušnjo ali pa si jo lahko zamislimo na 
podlagi drugih občutkov srbenja, ki jih poznamo. Zaradi tega nekdo, ki bi bil vzgojen 
v povsem nadzorovanem okolju, kjer ne bi nikoli čutil srbenja, ne bi mogel nikoli 
vedeti, kako je nam, ko nas piči komar, ne glede na vse fizikalne informacije, ki bi jih 
imel. Tisto, kar mu manjka, je relevantna perspektiva, tj. položaj, ki mu omogoča 
prvoosebno izkušnjo, zaradi česar so fenomenalna stanja subjektivna. Skratka, za to, 
da bi zavestna stanja povsem razumeli, moramo zavzeti določeno izkustveno 
stališče, in sicer moramo nanje pogledati iz subjektivne perspektive. Problem za 
znanost pri tem pa je, da fizična stanja, kakršna naj bi bila tudi zavestna stanja, niso 
takšna, mogoče jih je razumeti tudi brez tega, da zavzamemo prvoosebno stališče, 
zaradi česar pravimo, da so objektivna. To, da bi recimo v celoti dojeli, kaj je zlato, 
od nas ne zahteva, da ga izkusimo, tj. nanj ne rabimo gledati z nobene subjektivne 
perspektive. To, kaj je zlato, lahko v celoti razume tudi slepec: zlato je element z 
atomskim številom 79. Naloga znanstvenika (fizikalista), ki pravi, da so takšnosti 
fizične, je tako pojasniti, kako lahko na objektiven način, tj. s fizičnimi pojmi 
opišemo nekaj, kar je izkustveno in od nas zahteva subjektivni vidik. To imenujemo 
problem subjektivne perspektive. 
 
Tretja lastnost izkustva, ki postavlja pod vprašaj njegov znanstven opis, pa je 
odsotnost fizičnega mehanizma, ki bi pojasnil realizacijo subjektivnih stanj s strani 
objektivnih. Med našimi fenomenalnimi stanji in možganskimi procesi, iz katerih 
»vzniknejo«, obstaja vrzel, ki bi jo znanost morala zapolniti. »Za njeno ponazoritev 
vzemimo naslednji miselni eksperiment (Tye, 1995). Predpostavimo, da so 
znanstveniki razvili napravo, ki jo lahko priključimo na našo glavo ter nam omogoča, 
da vidimo fizične spremembe v naših možganih, npr. ko premaknete roko, vidite na 
ekranu proženje nevronov s področja A, ko vas nekdo požgečka, vidite na ekranu 



368 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

proženje nevronov s področja B, ko vas nekdo udari vidite na ekranu proženje 
nevronov s področja C itd. Ko se ne zgodi nič od tega, pa omenjeni nevroni mirujejo. 
Ali se vam ne bi zdelo neverjetno, da električna aktivnost vaših možganov proizvede 
subjektivni občutek žgečkanja«? (Bregant, 2014, 58). In če je zavest fizični pojav, 
mora obstajati takšen mehanizem, ki predstavlja povezavo med subjektivnim in 
objektivnim, s katerim lahko znanost pojasni nastanek zavesti.10 Toda ne glede na 
to, kako globoko v kemične procese, ki se odvijajo, ko se prožijo nevroni, lahko 
prodremo, še vedno se nam zdi, da ostane nekaj, česar s tem ne moremo pojasniti, 
tj. kako ta niz kemičnih sprememb sploh realizira kakršenkoli subjektivni občutek, 
zakaj ravno tega in ne katerega drugega in zakaj se takrat, ko ga imamo, prožijo ravno 
ti nevroni in ne kateri drugi. »Lahko raziskujemo živčne mehanizme in korelate 
zavesti in to bo nedvomno obogatilo naše znanje o tem, kako so mentalna stanja 
odvisna od kemičnih in drugih značilnosti možganov. Vendar tega ne smemo 
zamenjevati z reševanjem globokega pojmovnega problema, in sicer pojasniti, kako 
možgani izpeljejo proizvodnjo zavesti. Vemo, da to storijo, pa tudi precej 
podrobnosti o vključenih vzročnih korelacijah in odvisnostih poznamo, ne 
razumemo pa, kako to storijo.« (McGin, 1999, 69). To imenujemo problem mehanizma. 
 
Problem lastništva, problem subjektivne perspektive in problem mehanizma skupaj 
tvorijo problem takšnosti, ki bi ga lahko preprosto formulirali kot vprašanje, kako 
lahko objektivna (fizična) stanja realizirajo subjektivna zavestna stanja? Ker med 
nevronsko aktivnostjo naših možganov in našimi občutki »kako je biti« obstaja 
prepad, se zdi, da potekata proženje nevronov in kvalitativno izkustvo vzporedno: 
kar zaznavamo, so elektrokemični procesi v naših glavah in takšnosti posameznih 
mentalnih stanj, povezave med njimi pa ne. Vprašanje je, ali lahko kvantni pristop k 
zavesti omenjeno praznino zapolni in ta problem reši ter tako ponudi zadovoljive 
odgovore na vprašanja o tem, ali imamo vsi isti občutek, ko smo npr. lačni, zakaj 
lakoto čutimo, kot jo čutimo in ne kako drugače, ter zakaj v nevronski interakciji pri 
njeni (domnevni) realizaciji sodelujejo ravno ti nevroni in ne kateri drugi. 

 
10 »Potreba po mehanizmu izhaja iz tega, da je to običajen način, kako pojasnjujemo dogodke v svetu, zaradi česar 
se od nas pričakuje, da tako razložimo tudi nastanek zavesti. Tye (1995), recimo, navede tri dejanske primere iz 
znanosti, ki to potrjujejo: lomljivost, tekoče stanje in prebavo. Kako se npr. steklo zlomi? Pritisk na krhke vezi med 
kristali, iz katerih je sestavljeno, povzroči njihovo tresenje in zlom. Zakaj je npr. voda tekoča? Ker molekule v njej 
nimajo fiksne lokacije, ampak s premikanjem menjavajo svoja mesta. Kako prebavljamo? Encimi poskrbijo za to, 
da se hrana razgradi na preproste kemične komponente, ki telesu zagotovijo energijo za njegovo delovanje. Vsi 
primeri kažejo na to, da obstajajo v naravi na nižjih ravneh (nevrofiziološki, biološki, kemični) mehanizmi, s katerimi 
pojasnjujemo pojav stanj, dogodkov ali procesov na višjih ravneh (psihološki, sociološki ali ekonomski).« (Bregant, 
2014: 59) 



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 369. 

 

 

4 Kitajska soba 
 
Odgovor na to bomo skušali najti s pomočjo Searlovega (1980/1990) miselnega 
eksperimenta kitajske sobe, ki je bil v osnovi sicer mišljen kot sredstvo za zavrnitev 
ideje o mislečih strojih oziroma kot ugovor Turingovemu testu kot kriteriju za 
pripisovanje zavesti, mi pa bomo razliko med ljudmi in stroji, s katero Searl svoj 
sklep upravičuje, uporabili kot preizkusni kamen za uspešnost kvantnega pogleda na 
zavest pri reševanju problema takšnosti. 
 
Miselni eksperiment kitajske sobe v rahlo prilagojeni izvirni različici poteka takole. 
Zamislite si Janeza, ki ne obvlada nobenega drugega jezika razen slovenščine, 
zaprtega v sobi z režo, skozi katero dobi tri svežnje besedila v kitajščini: prvi 
predstavlja scenarije za različne situacije (ang. scripts), drugi predstavlja zgodbo, 
vključuje pa še pravila v slovenščini, ki Janezu omogočajo, da poveže formalne 
simbole iz scenarijev s tistimi iz zgodbe (pri čemer 'formalen' pomeni, da jih lahko 
spozna izključno po njihovih oblikah), tretji pa predstavlja vprašanja, ki se nanašajo 
na zgodbo in prav tako vključuje pravila v slovenščini, ki pa mu tukaj omogočajo, da 
poveže formalne simbole iz scenarijev in zgodbe s tistimi iz vprašanj. Janez ima tako 
v sobi na voljo tri svežnje kitajskih pismenk z vključenimi slovenskimi pravili za 
njihovo povezovanje, tj. scenarije, zgodbo in vprašanja v zvezi z njo. Na slednja 
mora odgovoriti v kitajščini in jih skozi isto režo predati rojenim Kitajcem, ki zunaj 
čakajo nanje. Sčasoma se Janez tako izuri, da se njegovi odgovori na vprašanja ne 
razlikujejo od odgovorov pravih Kitajcev. (Bregant, 2013) Slikovno lahko to 
prikažemo takole (Bringsjord, Noel, 2002, 148): 
 

 
 

Slika 1: S - označuje sistem, R - pravila, P - osebo, tj. Searla, O - opazovalce, tj. 
rojene Kitajce, i - vnose in o - iznose. 



370 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Vprašanje je sedaj, ali Janez, ki deluje kot računalniški program, tj. izvaja operacije 
na formalno opredeljenih elementih oziroma proizvaja kitajske odgovore tako, da 
uporablja neraztolmačene formalne simbole, zna kitajsko? Odgovor je, kot pravi 
Searle, ne. Čeprav se njegovi iznosi ne razlikujejo od tistih od rojenega Kitajca in 
čeprav lahko izvrši katerikoli naložen program, je in bo med njima vedno velika 
razlika: Janez ne razume, rojeni Kitajec pa razume (Bregant, 2013). Kitajska soba je 
v bistvu metafora za računalniški sistem, podobno kot Janez tudi stroj zgolj obdeluje 
simbole, kar v najboljšem primeru pomeni, da mišljenje samo simulira. Tisto, kar mu 
manjka za to, da bi resnično mislil in kar katerikoli stroj loči od ljudi, pa je 
razumevanje. Tako miselni eksperiment kitajske sobe kaže na to, da zgolj 
manipulacija s simboli stroju še ne omogoča razumevanja, ker pa je razumevanje 
ključno za to, da lahko nekemu sistemu pripišemo mišljenje, stroj ni zavestno bitje. 
»/…/ v dobesednem pomenu programirani računalnik razume toliko, kot razumeta 
avto in seštevalni stroj, to pa je natanko nič. Računalnikovo razumevanje ni niti delno 
niti nepopolno (kot je moje razumevanje nemščine); je povsem nično.« (Searle, 
1980/1990, 366). Poanta miselnega eksperimenta kitajske sobe je, da obvladovanje 
slovnice, tj. poznavanje niza pravil za simbolno manipulacijo (sintaksa), še ne pomeni 
obvladovanje pomena, tj. poznavanja tega, kar simboli dejansko opisujejo 
(semantike).  
 
Kot zanimivost naj povemo, da so nasprotniki mislečih strojev miselni eksperiment 
kitajske sobe doživljali kot nesporno zmagoslavje, kljub temu da ugovorov ni malo. 
Mi si bomo v nadaljevanju sicer ogledali samo enega, ki bo potem služil kot odskočna 
deska za to, kako se kvantni pristop k zavesti odreže pri odgovoru na problem 
takšnosti. 
 
Drugi duhovi 
 
Ugovor iz drugih duhov stavi na staro poanto, ki jo lahko najdemo že v Berkeleyjevi 
(1710/1976) kritiki Lockovega reprezentacionalizma. Ta spoznavni model temelji na 3 
naslednjih idejah: (i) ontološkem realizmu, tj. obstoj predmetov v prostoru in času je od 
nas neodvisen, (ii) vzročni teoriji zaznave, tj. zaznava je posledica vzročnega delovanja 
predmetov na naša čutila in (iii) epistemološkem antirealizmu, tj. pri spoznavanju 
predmeta so nam neposredno dostopne zgolj njegove predstave, sam predmet pa 
ne. Posledica reprezentacionalizma je tako možnost, da svet sploh ni takšen, kot ga 
dojemamo, saj se skriva v kombinaciji ontološkega realizma in epistemološkega 



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 371. 

 

 

antirealizma. Ideje so posledica vzročnega delovanja zunanjih predmetov na naš um, 
njihova naloga pa je, da te predmete v umu reprezentirajo. »Očitno je, da um 
predmetov ne spozna neposredno, ampak zgolj s pomočjo idej, ki jih ima o njih.« 
(Locke, 1689/1894, 170). Um tako preko predstav o predmetih na njihov obstoj 
zgolj sklepa.  
 
Pri tem pa je treba ločiti med idejami, ki predmet prikazujejo takšen, kot je (nanašajo 
se na lastnosti, ki na predmetu so) in idejami, ki ga prikazujejo takšnega, kot ni 
(nanašajo se na lastnosti, ki jih na predmetu ni). Tiste predstave, ki ustrezajo 
objektivnim lastnostim predmeta, tj. so na njem in so od predmeta neločljive ter 
nespremenljive, Locke imenuje primarne ali prvotne lastnosti: razsežnost/lokacija, 
gostota, oblika, gibanje ali mirovanje in število. Tiste predstave, ki ne ustrezajo 
objektivnim lastnostim predmeta, tj. jih na njem ni, so zgolj v opazovalcu in so od 
predmeta ločljive ter spremenljive, pa imenuje sekundarne ali drugotne lastnosti: zvok, 
barva, vonj, okus in npr. mehko/trdo. V resnici je Lockov najmočnejši argument za 
razlikovanje med primarnimi in sekundarnimi lastnostmi opis stvarnosti v pojmih 
fizike. Problem je, da to ni dovolj. Ne moremo namreč dokazati, da so primarne 
lastnosti tiste, ki so intrinzične lastnosti predmetov, ko pa do njih nimamo 
neposrednega dostopa in jih spoznamo zgolj posredno z reprezentacijami, ki pa so 
lahko varljive. Tega se je zavedal tudi Locke: »Kako bo um, glede na to, da ne 
zazanava ničesar drugega kot svoje ideje, vedel, da so skladne s samimi stvarmi?« 
(Locke, 1689/1894, 170–171). 
 
Berkeleyjev odgovor na to je, da um v reprezentacionalističnem okviru tega nikoli 
ne more vedeti. Ker so primarne in sekundarne kvalitete zgolj predstave, oblikovane 
v duhu, zaradi česar so izključno čutne predstave in nič drugega, zanesljivo o 
predmetih ne moremo ničesar vedeti, saj do njih nimamo dostopa. To pa postavlja 
pod vprašaj njihov obstoj zunaj našega duha. Berkeley gre še dalje od skepticizma 
glede materialne substance in jo skuša s pomočjo protislovnosti Lockove vzročne 
teorije zaznave celo zavrniti. Takrat je namreč veljalo, da sta duh in snov povsem 
različni substanci, prva je aktivna (dejavna) in živa, druga pa pasivna (trpna) in mrtva. 
Kako bi torej lahko nekaj, kar je pasivno, (vzročno) delovalo na naša čutila? Z 
drugimi besedami, kako bi lahko predmet, ki je mrtev, povzročal čutne predstave? 
To bi bilo možno le v primeru, da bi bila pasivna snov v resnici živa, kar pa bi bilo 
v protislovju s takratno definicijo materialne substance, zaradi česar 
reprezentacionalizem ni sprejemljiva teorija.  



372 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Vprašanje je, ali je Berkeleyjeva spoznavna teorija glede tega, ali je svet resnično 
takšen, kot ga dojemamo, v kaj boljšem položaju. Ker neposredno zaznavamo zgolj 
predstave ali ideje, te pa se razlikujejo glede na čutilo, ki nam jih priskrbi (z vsakim 
čutilom je zaznava drugačna in čutila med seboj niso v nujni zvezi), to pomeni, pravi 
Berkeley, da so čutni predmeti zgolj skupki različnih specifičnih predstav, ki so z 
izkustvom združene v našem duhu in enotno poimenovane z našim jezikom, kar 
imenujemo fenomenalizem. S tem zavrne klasično substancialno ontologijo in jo 
zamenja z idealistično, ki trdi, da so pojavi edina stvarnost, ki jo lahko spoznamo. 
Predmet, ki ga imenujemo jabolko, ni nič drugega kot vsota idej, ki se vedno 
pojavljajo skupaj, tj. vsota določenega okusa, velikosti, vonja, oblike, barve, trdote 
itd. »Ko tako na primer opazimo sestavo določene barve, okusa, vonja, lika in 
čvrstosti, jo imamo za stvar, ki jo označuje ime jabolko.« (Berkeley, 1976, 49). Ker 
ne zaznavamo ničesar drugega razen svojih predstav, niti predmeti ne morejo 
obstajati drugače kot zaznani, kar ponazori z znanim stavkom »esse est eprcipi«, 
bivati je biti zaznan.  
 
Z ontološkega vidika je fenomenalizem radikalen, saj predpostavlja, da obstaja zgolj 
to, kar trenutno zaznavamo, iz česar so drugi predmeti in duhovi izločeni: o njihovih 
aktivnostih nimamo nobene ideje, tj. je ne zaznavamo, zaradi česar tudi obstajati ne 
morejo. Obstaja zgolj moj duh ali lastni jaz, kar imenujemo solipsizem ali subjektivni 
idealizem. No, Berkeley se mu je moral nekako izogniti in svojo teorijo prilagoditi, saj 
solipsizem vključuje absurdno trditev o t. i. prekinjenem obstoju, ko predmeti, ki jih 
nihče več ne zaznava, za nekaj časa prenehajo obstajati, dokler se spet ne pojavi 
nekdo, ki jih. Zaradi tega njegov fenomenalizem vsebuje  predpostavko o obstoju 
drugih duhov, in sicer končnih, tj. ljudi, in enega neskončnega, tj. boga, s čimer 
predmetom zagotovi neprekinjen obstoj. Npr. ko sami predmeta ne zaznavamo, ta 
nadaljuje svoj obstoj v drugih končnih duhovih – ljudeh; neprekinjen obstoj stvari, 
ki jih ne zaznava nihče, pa je zagotovljen s tem, da jih zaznava neskončen duh – bog. 
Vendar je posledica takšne modifikacije zanj usodna. Ker niti do boga niti do tuje 
zavesti nimamo neposrednega dostopa, oboje spoznavamo preko tolmačenja 
njihove zunanje aktivnosti, tj. obnašanja pri ljudeh in delovanja naravnih zakonov 
(sem spadajo tudi moralna načela) pri bogu, je znanje o tuji zavesti in bogu (ter 
posledično o predmetih) v bistvu samo izpeljava iz učinkov oziroma zaznanih 
posledic. Ne samo, da s tem njegov fenomenalizem doleti ista usoda kot 
reprezentacionalizem, ravno s predpostavko o nezaznanem vzroku na temelju 
zaznanih učinkov je Berkeley namreč ugovarjal Locku; tudi z vidika znanja o tem, ali 



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 373. 

 

 

je svet takšen, kot ga dojemamo, ni fenomenalizem v nobeni prednosti pred 
reprezentacionalizmom: tega v nobenem primeru ne moremo vedeti. 
 
Na isto poanto, tj. da je znanje o zavestnih stanjih drugih v resnici sklepanje (včasih 
le ugibanje in špekulacija) na osnovi njihovega obnašanja, se pri ugovarjanju 
Searlovemu eksperimentu kitajske sobe opira tudi ugovor iz drugih duhov. Njegov 
osrednji del je vprašanje, kako vemo, da ljudje, ki razpravljajo o aktualnih družbenih, 
gospodarskih in kulturnih problemih, karkoli od tega, o čemer govorijo, sploh 
razumejo? Odgovor je v duhu Berkeleyjeve in Lockove razprave preprost: na to iz 
njihovih smiselnih odgovorov na vprašanja, ki se v danem kontekstu pojavljajo, 
sklepamo. Za to, da razumejo, o čem teče beseda, nimamo na voljo nobenega 
drugega dokaza. Če pa to drži, bi morali v razpravi o mislečih bitjih tudi računalnik, 
ki se je v danem okolju sposoben obnašati na pravilen način, bodisi verbalno bodisi 
fizično, obravnavati kot bitje ali sistem, ki to, kar je vzrok za njegovo takšno ali 
drugačno delovanje, razume. Searle ugovor iz drugih duhov povzame takole: »Kako 
pa veste, da drugi ljudje zares razumejo kitajsko ali karkoli drugega? Samo po 
njihovem vedenju. Računalnik lahko ravno tako uspešno opravi vedenjske teste kot 
oni (v načelu); če torej pripisujemo drugim ljudem spoznavnost, jo morate načeloma 
pripisati tudi računalnikom.« (Searle, 1980/1990, 373).  
 
Zanimivo je, da praktično v nobenem primeru ne moremo vedeti, ali ima bodisi 
umetni bodisi naravni organizem zavest, toda Searl ljudem razumevanje kratko malo 
pripiše, strojem pa kategorično odreče, čeprav smo oboji, kar se tiče prepoznavanja 
zavestnih stanj, v istem položaju. Meni, da zgreši poanto, saj pri miselnem 
eksperimentu kitajske sobe ne gre za to, kako vemo, da imajo druga bitja duha, 
ampak za to, kaj jim pripisujemo, ko pravimo, da ga imajo. »Ost dokazovanja je v 
tem, da to ne morejo biti zgolj računski procesi in njihov output, saj lahko računski 
procesi in njihov output obstajajo brez kognitivnega stanja.« (Searle, 1980/1990, 
373) Natanko tako, tega, kaj fizičnim sistemom pripisujemo, ko trdimo, da imajo 
fenomenalna stanja, ne moremo nikoli vedeti, lahko jim karkoli, tudi razumevanje, 
ampak tega, ali je svet resnično takšen, kot se nam zdi, npr. da ljudje to, kar mislijo 
in govorijo, tudi razumejo, ne moremo nikoli ugotoviti (vsaj ne, dokler je živa 
predpostavka o epistemološkem antirealizmu). Zakaj pa potem drugim s tako 
lahkoto pripisujemo fenomenalna stanja, čeprav vemo, da gre vedno za neke vrste 
špekulacijo?  
 



374 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

Warwick (2002) dokazuje, da nas miselni eksperiment kitajske sobe vodi v t. i. 
šovinizem vrst, kjer se ena vrsta brez razloga favorizira pred drugo, in da pade, če nam 
uspe pokazati, da ima lahko tudi stroj zavest, pri čemer za izhodišče uporabi Searlovo 
trditev, da je zavest lastnost možganov. Če to drži, jo težko odrečemo umetnim 
možganom, silikonskim ali nevronskim, smiselno pa je predpostaviti, da gre za 
različne vrste zavesti glede na to, da je fizični realizator vedno druga vrsta možganov. 
Nesmiselno pa je trditi, da se lahko zavest pojavi zgolj v bioloških sistemih, saj je po 
definiciji tega, kaj je življenje, jasno, da pogoje zanj, ki segajo od samoorganizacije, 
neodvisnosti in odgovornosti do reprodukcije, evolucije in metabolizma, 
izpolnjujejo tudi številni stroji. Pri človeku nadzor njegovega telesa s strani človeških 
možganov pomeni uprimeritev človeške zavesti, pri stroju pa nadzor njegovega 
telesa s strani strojnih možganov pomeni uprimeritev strojne zavesti. Njegova 
poanta je, da so tudi stroji (v okviru svoje vrste) zavestni in sposobni učenja, čeprav 
nimajo bioloških možganov, ampak umetne, zaradi česar je možno razumevanje 
(preskok od sintakse do semantike) načeloma pripisati tudi njim (Bregant, 2013). 
 
Kakorkoli, vprašanje je, ali nam lahko pri upravičenju trditve, da je zavest (v nekem 
smislu) lastnost možganov, pri čemer se zdi največja ovira, ki bi jo bilo treba 
premagati, problem takšnosti s poudarjanjem odsotnosti fizičnega mehanizma, ki bi 
pojasnil njen pojav, na kakršenkoli način pomaga kvantni pristop k zavesti. Ali lahko 
znotraj tega naredimo premik naprej od materialistična odgovora, da so subjektivna 
kvalitativna izkustva ravno tako fizična, saj je to glede na razpoložljivo evidenco 
najboljša pojasnitev, pa čeprav vseh podrobnosti glede relacij med zavestjo in 
možgani še ne poznamo? Kvantna mehanika temelji na napovedovanju rezultatov 
eksperimentov s pomočjo izvajanj matematičnih operacij, pri čemer je stanje sistema 
oziroma njegovih lastnosti vedno izraženo kot valovna funkcija možnih stanj, izmed 
katerih se eno realizira, kakor hitro se valovna funkcija sesede, kar se zgodi, ko 
hočemo katero izmed lastnosti sistema izmeriti. Dokler se to ne zgodi, velja, da je 
sistem v t. i. superpoziciji, npr. živ in mrtev, kot Schrödingerjeva mačka, z merjenjem 
določene lastnosti sistema pa valovno funkcijo vedno prisilimo, da zavzame eno od 
možnosti, ki predstavljajo lastno stanje sistema.  
  



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 375. 

 

 

Ker ne moremo vedeti, v katero izmed njih se bo sesedla, dejanje merjenja poskrbi 
za to, da kvantna mehanika z vidika napovedovanja realnosti, tj. v katerem stanju se 
bo sistem na koncu resnično znašel, ni deterministična,11 ampak zgolj verjetnostna. 
Kljub temu to, da v kvantni mehaniki možganski dogodki niso določeni s 
predhodnimi fizičnimi vzroki, ampak ti le fiksirajo možnosti za različne fizične 
rezultate, ne predstavlja posebne težave za fizikalizem, saj, dokler gre za fizične 
možnosti, posebne mentalne sile v njej nimajo kaj iskati. Tega pa ne bi mogli reči za 
omenjeno superpozicijo. Ko je Schrödingerjeva mačka zaprta v škatli, ima 50 % 
možnosti, da umre, in 50 % možnosti, da preživi. Kdaj ena izmed možnosti postane 
fiksna oziroma kdaj se valovna funkcija sesede? Trik je, da nam fizika tukaj ne 
pomaga, mačka je živa in mrtva, eno izmed obeh stanj pa bo zavzela šele, ko bo 
prišla v stik z zavestjo: nič ni dokončno, dokler tega ne zaznamo, ali v Berkeleyjevih 
pojmih, bivati je biti zaznan. Če to drži, ni mačka niti mrtva niti živa, dokler ne 
odpremo škatle in vanjo pogledamo. To pa je seveda problem za materializem, saj 
se zavest naenkrat pojavi kot neodvisni vzrok za fizični rezultat, s čimer se ta 
odgovor nehote močno približa idealizmu, ki pa je zgolj ena različica slike zavesti, 
po kateri ima cel svet mentalno naravo. Kvantni pristop k zavesti tako prej vodi k 
fenomenalizmu in nesubstancialni ontologiji, kot pa k fizični pojasnitvi tega, kako 
nastane. 
 
5 Sklep 
 
Ali nam lahko takšen kvantni pristop k zavesti res priskrbi odgovor na to, kaj je 
odgovorno za pojav zavesti v naših možganih, odgovor, ki ga klasična fizika s svojimi 
determinističnimi napovedmi prihodnosti ni zmogla? Ni dvoma, da so naše 
mentalno življenje in nevronski procesi v možganih nekako povezani, in ker je 
kvantna teorija trenutno najbolj temeljna teorija o tem, iz česar je zgrajen svet in 
pojavi v njem, je na mestu pričakovanje, da nam lahko pomaga razumeti tudi zavest. 
Razen tega se zdi se, da nekaj takega, kot so kvantni dogodki, v svetu resnično obstaja 
in da so ti učinkoviti pri opisovanju nevronskih aktivnosti v bioloških sistemih. 
Ampak tisto, kar iščemo, je teorija, ki natančno opiše fizični mehanizem, kako zavest 
nastane, kot je to na voljo za vse druge fizične pojave; ne iščemo teorije, ki pojme 
klasične fizike, s katerimi se je njen vznik pojasnjeval prej in ki niso bili zadostni, 

 
11 Deterministična je Schrödingerjeva enačba, ki za valovno funkcijo v danem trenutku povsem natančno napove 
njeno vrednost v določenem kasnejšem času, ne pa sesedanje valovne funkcije. 



376 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

zgolj zamenja s pojmi kvantne fizike. Kaj pa je govorjenje o sesedanju valovne 
funkcije, ki, če imamo srečo, povzroči, da se zavest kot realizacija možnosti 
superpozicije pojavi, drugega kot bolj sofisticirano govorjenje o tem, da je nastanek 
zavesti, recimo, posledica proženja nevronov, ki so presegli svoj aktivacijski prag. 
Gre zgolj za zamenjavo enega nezadostnega odgovora, ki smo ga imeli na voljo že 
prej, z drugim. »Na koncu je med kvantnimi procesi in zavestno izkušnjo spet ista 
pojasnjevalna vrzel, kot je med klasičnimi procesi in zavestno izkušnjo.« (Chalmers, 
1996, 311) O zavesti spet govorimo kot o lastnosti, ki je več od fizičnega in nad njim, 
tako kot smo o njej govorili tudi prej. In tako kot prej nismo znali razložiti, zakaj 
obstaja, tega ne znamo niti zdaj. Kvantna mehanika nam s svojim bolj temeljnim 
opisom mogoče res bolj približa zvezo med možgani in zavestjo ter poskrbi, da njen 
vznik, kot je to veljalo v emergentizmu, ni več tako skrivnosten, niti slučajno pa nam 
ne pove, kot nam ne pove niti klasična fizika, zakaj zavest obstaja. Bolj natančno, ali 
imamo vsi isti občutek, ko smo npr. lačni, zakaj lakoto čutimo, kot jo čutimo in ne 
kako drugače, ter zakaj v nevronski interakciji pri njeni (domnevni) realizaciji 
sodelujejo ravno ti nevroni in ne kateri drugi? Kvantni pristop k zavesti tega, kar 
smo imenovali problem takšnosti, tako ne uspe rešiti; še več, glede na to, da ni 
soglasja o tem, kaj je z empiričnega vidika sploh doprinos kvantne mehanike k 
razumevanju fizičnega sveta in ker je kvantna teorija globoko povezana z 
opazovanjem, ki vključuje odnos med izkustvom in preostalim svetom, se je mogoče 
treba vprašati, kako lahko zavest pomaga razumeti kvantno mehaniko in ne obratno.  
 
 
Literatura 
 
Beck, F., Eccles, J. (1992). »Quantum aspects of brain activity and the role of 

consciousness«, Proceedings of the National Academy of Sciences of the USA, 89, sttr. 11357–11361. 
Berkeley, G. (1710/1976). Razprava o načelih človeškega razuma. Ljubljana: Slovenska matica. 
Bregant, J. (2014). »Stroji in zavest: problem takšnosti«, Analiza, 1/2, str. 45–74. 
Bregant, J. (2013). »Funkcionalizem, računalniki in »kitajska soba«, Analiza, 3, str. 67–95. 
Brown, J. R. (1991). The Laboratory of the Mind. London: Routledge. 
Bringsjord, S. in Noel, R. (2002). »Real Robots and the Missing Thought-Experiment in the Chinese 

Room Dialectic. V Preston, J. in Bishop, M. (ur.), Views into the Chinese Room, str. 144–166. 
Camus, A. (1942/1980). Mit o Sizifu. Ljubljana: Cankarjeva založba. 
Chalmers, D.  J. (1996). The Conscious Mind: In Search of a Fundamental Theory. Oxford: Oxford 

University Press. 
Descartes, (1637/2007). Razprava o metodi. Ljubljana: Slovenska matica. 
Goswani, A. (2001). Physics of the Soul. Newburyport: Hampton Roads Publishing. 
Huxley, T. H. (1866). Lessons in Elementary Physiology. London: Macmillan. 
Levine, J. 1983. »Materialism and qualia: the explanatory gap«, Pacific Philosophical  Quarterly, 64, str. 

354–361. 
Locke, J. (1689/1894). An Essay Concerning Human Understanding, Vol. 2. Oxford: Clarendon Press. 



J. Bregant, B. Aberšek: Poučevanje filozofije z miselnimi eksperimenti: kvantni pristop k 
problemu takšnosti 377. 

 

 

Mehra, J., Rechenberg, H. (1982). The historical development of quantum theory. New York: Springer. 
McGinn, C. (1999). The Mysterious Flame. New York. Basic Books. 
Miščevič, N., Markič, O. (1998). Fizično in Psihično. Šentilj: Aristej. 
Newton, I. (1687). Philosophiæ Naturalis Principia Mathematica. London: Royal Society. 
Penrose, R. (1989). The Emperor’s New Mind. Oxford: Oxford University Press. 
Ricciardi, L. M., Umezawa, H. (1967). »Brain and physics of many-body problems«, Kybernetik, 4, str. 

44–48. 
Searle, J. (1980/1990). »Duhovi, možgani in programi«. V Hofstadter, D. R. in Dennet, D. C. (ur.), 

Oko duha, Ljubljana: Mladinska knjiga, str. 361–379. 
Schrödinger, E. (1935). »Die gegenwärtige Situation in der Quantenmechanik«, Naturwissenschaften, 23, 

str. 807–812.  
Stapp, H. P. (2015). »A quantum-mechanical theory of the mind-brain connection«. V Kelly E. F. et 

al. (ur.), Beyond Physicalism, Lanham: Rowman and Littlefield, str. 157–193. 
Turing, A. (1950/1990). »Stroji, ki računajo, in inteligenca«. V Hofstadter, D. R. in Dennet, D. C. 

(ur.), Oko duha, Ljubljana: Mladinska knjiga, str. 61–74. 
Tye, M. (1995). Ten Problems of Consciousness. Cambridge: The MIT Press. 
Van Gulick, R. (2014). »Consciousness«, The Stanford Encyclopedia of Philosophy, 

https:/plato.stanford.edu/archives/win2022/entries/consciousness/ 
Vitiello, G. (1995). »Dissipation and memory capacity in the quantum brain model«, International 

Journal of Modern Physics B, 9, str. 973–989. 
Warwick, K. (2002). »Alien Encounters«. V Preston, J., Bishop, M. (ur.), Views into the Chinese Room, 

str. 308–318. 
 
 
  



378 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE:  
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK. 

 

 

 
 



 

 

 
 

HOW TO TEACH  
INTRODUCTION TO PHILOSOPHY? 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025.20 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
BORAN BERČIĆ 
University of Rijeka, Faculty of Humanities and Social Sciences, Rijeka, Croatia 
boran.bercic@ffri.uniri.hr  
 
The concern that teaching philosophy differs from doing 
philosophy is valid. In continental European high schools, 
philosophy is often taught as a historical narrative from pre-
Socratics to Sartre or Heidegger, emphasizing cultural and 
historical facts over philosophical inquiry. This method can 
reduce philosophy to anecdotes about famous philosophers, 
neglecting clear theories and arguments. Consequently, teaching 
philosophy becomes detached from doing philosophy. Two main 
issues arise: it misrepresents philosophy and fails to prepare 
students for essay writing. In this paper, I argue that students are 
not ready to write a philosophical essay before the third year of 
university study in philosophy; they should focus on writing one-
page summaries of theories and arguments. Thus, grading high 
school essays is ineffective. But they could all be taught – classical 
philosophical positions and arguments. I am summarizing 17 
points, or guidelines, that may be useful for the future teachers of 
introductory courses. 

Keywords:  
philosophising,  

teaching philosophy, 
introduction to philosophy, 

philosophical essay, 
 arguing 

 
 



 

 

 
 

DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025.20 
 
ISBN 
978-961-299-082-4 

  
 

KAKO POUČEVATI  
UVOD V FILOZOFIJO? 

   
 BORAN BERČIĆ 
 Univerza na Reki, Filozofska fakulteta, Reka, Hrvaška 

boran.bercic@ffri.uniri.hr 
  

Ključne besede: 
filozofiranje,  
poučevanje filozofije,  
uvod v filozofijo,  
filozofski esej, 
argumentiranje 

 Skrb, da se poučevanje filozofije razlikuje od filozofiranja, je 
upravičena. V srednjih šolah kontinentalne Evrope se filozofija 
pogosto poučuje kot zgodovinska pripoved od predsokratikov do 
Sartra ali Heideggerja, pri čemer se poudarjajo kulturna in 
zgodovinska dejstva namesto filozofskega raziskovanja. Ta 
metoda lahko filozofijo strne na anekdote o slavnih filozofih, pri 
čemer zanemarja teorije in argumente. Posledično postane 
poučevanje filozofije ločeno od filozofiranja. Pojavita se dve 
glavni težavi: prvič, napačno predstavi filozofijo, in drugič, ne 
pripravi študentov na pisanje esejev. V tem prispevku trdim, da 
študenti niso pripravljeni pisati filozofskih esejev pred tretjim 
letnikom univerzitetnega študija filozofije; osredotočiti bi se 
morali na pisanje kratkih povzetkov teorij in argumentov. Zato je 
ocenjevanje esejev v srednjih šolah in prvih dveh letih fakultete 
neučinkovito. Vendar pa bi lahko bili vsi poučeni o klasičnih 
filozofskih stališčih in argumentih. Povzemam 17 točk ali 
smernic, ki bi lahko bile koristne za bodoče učitelje uvodnih 
tečajev. 

  
 



B. Berčić: How to Teach Introduction to Philosophy? 381. 
 

 

1 Introduction 
 
Rudi Kotnik dedicated most of his professional career to the question “How to teach 
philosophy?” On this occasion, I would like to share my experience of teaching 
Introduction to Philosophy. I have been teaching philosophy since 1990. I have 
taught different courses at different institutions. But teaching Introduction to 
Philosophy was a special challenge and it still has a special charm. Where to start? 
What to teach? Being the first contact with the philosophy, or at least being the first 
university contact with the philosophy, brings a subtle and sweet responsibility. I 
started teaching Introduction in 1998. It was a two-folded task. I had students of 
Philosophy and students of other groups (History, Art, Croatian language, 
Mathematics, etc.) who, at that time, had Introduction to Philosophy as a 
compulsory course. They were all first-year students. The question was what to teach 
and how. Although there were differences between these groups, I realised soon that 
all of them can and should be taught one and the same things – classical 
philosophical positions and arguments. In spite of the differences between different 
groups, you cannot be wrong if you stick to the middle-of-the-road philosophy 
discussions. I will sum up my experience in 17 points, or guidelines, that might be 
useful for the future teachers of the introductory courses. 
 
2 Guidelines for the future teachers of the introductory courses in 17 
 points. 
 
2.1 Forget about didactics! Forget about methodics! Forget about 
 pedagogy!  
 
Do not waste your and your students’ time. Go in medias res! Just do philosophy! Do 
not reflect on the situation. Just teach philosophy and everything will be OK. 
Obviously, you have to go slowly, step by step. Focus on the arguments! Of course, 
before you go to the arguments, you have to explain what these arguments are and 
what they are for. That is, you have to present theories about the subject matter, and 
then you can proceed to the arguments. Be clear about the names of theories, put 
them on the blackboard. Put definitions on the blackboard. Break arguments into 
premises, put them on the blackboard, and discuss them one by one. Be clear. Be 
simple. Do not have large digressions. Do not have digressions at all. Stay focused 
on the subject matter during the whole lecture! Follow the intrinsic red line of the 
philosophical discussion. 



382 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

There is no special thing like introduction to philosophy, philosophical propaedeutics, or 
something like that. Therefore, if you have to teach introduction to philosophy, then 
just do philosophy. And that is it. There is no special thing like philosophical 
thinking. Philosophical thinking just is thinking. There are no special exercises you 
should do before you start doing philosophy. Of course, your teaching has to be 
clear and simple. You should choose simple arguments and examples and explain 
them in usual sentences of your mother tongue, or in whatever language you teach. 
Of course, clarity and simplicity are general virtues, not specific for introduction to 
philosophy. You have to be clear and simple no matter what you teach. Also, the 
introductory course is supposed to provide a systematic overview of philosophical 
disciplines like ethics, metaphysics, philosophy of mind, philosophy of religion, 
aesthetics, etc. Do not try to give students an encyclopaedic overview of philosophy. 
Do not list philosophical movements of the 20th century. Do not divide ancient 
philosophy into the cosmological and anthropological period. It means nothing. 
Choose a couple of central problems in each discipline and focus on them. Do not 
be afraid that it will be too hard for students. Go in depth! It is the only way you can 
show that philosophy is exciting. 
 
2.2 Do not underestimate your students 
 
How much they can understand and what is too hard for them? Do not worry. They 
can understand a lot. Without any prior knowledge, they can understand things that 
are regarded as hard and advanced. Be demanding! They are young, intelligent, and 
motivated people, generally with relatively high levels of literacy. After all, we are 
supposed to call them colleagues. In 1998 when I started teaching Introduction to 
Philosophy, I asked older colleagues for advice. What to do and how? Many of them 
told me that philosophy is very hard and that I have to start very slowly, perhaps 
with themes from literature or film, to sensibilise students for the philosophical 
problems and discussions they will go through in the following years of their study. 
Some of them even recommended books like Sophia’s World or Zen and the Art of 
Motorcycle Maintenance. They were completely wrong! Nothing can be further from 
the truth! Students who enrol in the study of Philosophy, as well as students who 
study something else but enrol in Introduction to Philosophy as an elective course, 
are motivated and hungry for knowledge. What they want is philosophy and that is 
what you should give to them. For them, everything else would be a disappointment. 
The idea that you have to sensibilise them for their future study is complete 
nonsense. Start right now! As I said in 1), you should go in medias res. 



B. Berčić: How to Teach Introduction to Philosophy? 383. 
 

 

Among other courses, I teach Philosophy of Star Trek. This course cannot replace 
Introduction to Philosophy, and it should not be taught instead of it. In fact, it is 
much better that students who enrol in Philosophy of Star Trek already have a couple 
of courses in philosophy. If they do not, they cannot recognise philosophical 
problems when they encounter them. Philosophical problems of Star Trek are mostly 
problems of metaphysics, philosophy of mind, personal identity, etc. For this reason, 
some prior knowledge of philosophy is required. It is easy to explain why Parfit is 
afraid of teleportation – because that process would not transport me to the surface 
of the planet but rather annihilate me and create a copy of me on the surface of the 
planet. The paradox of patricide is also easy to explain. Although one has to be 
explicit about its consequences – that time travel is impossible. However, some 
things are more abstract and therefore harder to explain to those who encounter 
them for the first time. For instance, the Prophets in the wormhole do not 
understand what time is because they exist outside of it. For this reason, Captain 
Sisko cannot explain to them that he is a widower. They ask, “What does it mean 
that your wife did exist before and that she does not exist anymore? Either she exists 
or she does not! What do you mean by before and after?” Although this point is 
brilliantly simple, it can hardly be fully comprehended without a previous course in 
metaphysics. The same holds for the argument that temporal loops are impossible 
because events cannot cause themselves.  
 
Literature also cannot replace introduction to philosophy, nor successfully serve as 
a sensibilisation for the future study of philosophy. In modern novel, there are 
excellent insights into the nature of the self. Pirandello’s Uno, nessuno e centomilla, 
Svevo’s La coscienza di Zeno, Musil’s Mann ohne Eigenschaften, etc. contain brilliant 
analyses of the self. However, without some acquaintance with the main 
philosophical problems and the self, one can hardly recognise all the insights in these 
novels. Students should first take a classical course on personal identity (Descartes, 
Hume, Locke, Williams, Parfit, Nozick, Taylor, Giddens, etc.), and then proceed to 
the study of philosophical aspects of Pirandello, Svevo, Musil, and others. Where to 
break the hermeneutic circle is a notorious question. But the answer is obvious. At 
the place where things are stated in an explicit and simple way. For this reason, it is 
better to start with the philosophical theories and arguments and then proceed to 
literature, popular culture, etc. 
 
If you want, you can start your course with the definition of knowledge and Gettier’s 
counterexamples (1963). And you can do that with students who have no prior 



384 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

knowledge on philosophy. Of course, you have to explain the elements of the 
tripartite definition, you should mention Plato who wrestled with the same problem 
and whose dialogues have the What is X? form, you should explain the meaning of 
iff, the idea of definition, etc. One hint here: knowledge is an intuitive notion, truth is 
also an intuitive notion, but belief is not. Belief is partly a technical term. Students can 
be confused with belief. Usually, they understand it in relation to religion. You have 
to spend some time to explain to them what belief is. You should say something 
about the propositional attitudes, about the belief/desire explanation of behaviour, 
about the so-called direction of fit, etc. Students can understand Gettier’s 
counterexamples, but you have to start with simple examples. They understand that 
a lucky guess cannot count as knowledge (because they understand the concept of 
knowledge), but you have to be explicit about it. You should offer several solutions, 
like reliabilism or causal theory of knowledge. You can even mention relevant 
concepts like safety and sensitivity, but you cannot go further into it in the introductory 
course. Of course, you cannot do all this under 60 minutes. But the point is that it 
is not too hard nor too complicated for university students who have no previous 
knowledge in the field of philosophy. 
 
In the free will debate, compatibilism is regarded as a more elaborated and more 
complex position than libertarianism and determinism. Therefore, it is regarded as 
harder to grasp. However, compatibilism is not hard to grasp. In a sense, it is a 
surprising position and it is a real pleasure to teach it. Students regard it as a 
discovery, as something they have never thought about before your lecture. The idea 
that, no matter whether determinism is true or not, you are free as far as nothing 
prevents you from doing what you want, is very simple and appealing. In 40 minutes 
of teaching, you can reach a state in which students have Gestalt switches between 
compatibilism and incompatibilism. The status of the self is constitutive here. It is 
not clear whether you are determined by your genes, upbringing, and environment, or 
you just are your genes, upbringing, and environment. As long as you are clear about 
the criteria (possibility of choice, absence of obstacles, etc.) and other relevant 
concepts, the free will debate requires no previous knowledge of philosophy. 
Frankfurt’s and Dennett’s intuition pumps are really great, as well as Van Inwagen’s 
consequence argument. There really are very strong intuitions that pull us in opposite 
directions. You can and should teach all these things. Students understand them and 
love them. 
 
 



B. Berčić: How to Teach Introduction to Philosophy? 385. 
 

 

3 Do not try to teach history of philosophy in the introductory course 
 
It cannot be done. Do not try to make sense of the claim that everything is water or 
something like that. Students will not take you seriously. However, as you go through 
the problems, you should mention classical authors. If you teach definition of 
knowledge, go back to Plato. If you teach arguments against the fear of death, you 
have to go back to Epicurus. If you teach social contract theory, go back to Hobbes. 
If you teach personal identity, go back to Locke. Mention classical authors – they 
deserve it. This is the best way to pay tribute to them. Do not tell stories about them. 
Show why are they relevant. Quote them if you want. But focus on the problems 
and arguments. Generally speaking, history of philosophy is not the best place to 
start teaching philosophy. It is better that students already have some knowledge on 
philosophy when they start studying its history. 
 
4 Choose the right textbook! 
 
Remember, it has to be a textbook. Philosophical theories should be clearly stated. 
For example, a chapter on Free will has to contain subchapters on determinism, 
libertarianism, and compatibilism. A chapter on Epistemology must contain 
subchapters on foundationalism, coherentism, reliabilism, etc. A true textbook must 
have, so to say, an a, b, c, d,-structure. It has to be systematic and informative. It has 
to be “examable,” such that it can serve for the exam at the end of the semester or 
year. Its content has to be organised in such a way that in the exam you can ask 
relevant and sensible questions like: What is utilitarianism? What is physicalism? 
What is compatibilism? Etc. Students have to have such a framework because they 
can properly evaluate arguments and examples only within such framework; for 
example, Berčić, 2012a and Berčić, 2012b. 
 
The textbooks that I would recommend for a university introductory course in 
philosophy are books like John Hospers’ An Introduction to Philosophical Analysis (1997) 
and Cornman, Lehrer and Pappas’ Philosophical Problems and Arguments: An Introduction 
(1992). They are proper textbooks, suitable for the university course, in size, in 
content, and in structure. They are the role models of the introductions to 
philosophy. Of course, you cannot just give such books to students. You have to go 
through the chapters in your lectures. Roughly speaking, one chapter for one lecture. 
Without lectures, such books would be too hard for beginners in philosophy.  
 



386 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

There are very nicely written introductory books in philosophy. But you cannot give 
them to students because they are just not written as textbooks, and it is not clear 
how you could test the students. Take, for instance, Thomas Nagel’s short book 
What does it all mean? (1987). It is a brilliant book. I love it. It is definitely one of my 
favourite books. But can you give it to students as a text for an introductory course 
in philosophy? No! I tried and it did not work. The book is too short, too hard for 
beginners, and it does not have an a, b, c, d,-structure. Students were just not able to 
see the points. They just did not know what to do with it. Or take, for instance, 
Bernard Williams’ Morality (1972). It is a beautiful book. So nicely written, with such 
nice and sensible insights. Also one of my favourites. But if you have to teach an 
introductory course in ethics, would you give it to students as a textbook? Of course 
not! It is too short, it does not contain enough information for a university course, 
etc. It is just not a textbook. Recently, Timothy Williamson published Doing 
Philosophy (2018). It is an excellent book and every teacher of philosophy should read 
it. But again, it is not a textbook. Of course, such books can and should be given to 
students as additional or elective literature, but they just cannot serve as the basic 
literature for the course. The same holds for many other nice and well-written books. 
For instance, Simon Blackburn’s Think (1999) is bigger in size and it is divided into 
chapters by problems. Also, it is relatively well-received by students, they are able to 
follow and understand parts of it without the teacher’s assistance. However, it is not 
a textbook. It does not contain enough information, it does not have the a, b, c, d,- 
structure, and it is not examable, so to speak. On the other hand, Nigel Warburton’s 
Philosophy: The Basics (1995) fills the bill. It is a textbook. It is well received by students 
enrolled in introductory university courses. It should go into detail more than it does, 
and then it would be good for the university course. However, it is useful as it is. 
The same holds for Gerald Rochelle’s Doing Philosophy. 
 
Let me briefly mention a few more books here. Theodore Schick’s and Lewis 
Vaughn’s Doing Philosophy (1999) looks good. It focuses on thought experiments. It 
is structured as a textbook. It is large enough, too large for a one-semester course. I 
have never taught according to it so I cannot say with certainty, but it looks good. 
Phil Washburn’s Philosophical Dilemmas (1997) is carefully written and it is written as 
a textbook. Although, in my opinion, it does not properly depict actual philosophical 
debates. Bertrand Russell’s The Problems of Philosophy (1912) is still a good book, but 
it cannot serve as a textbook because it is not systematic enough. 
 



B. Berčić: How to Teach Introduction to Philosophy? 387. 
 

 

Now, there are introductions to philosophy that are in fact anthologies. We can 
mention Robert Solomon’s Introducing Philosophy (2001), and William Lawhead’s 
Philosophical Questions (2003). Anthologies certainly are valuable because students get 
in touch with the original writings of the classical authors. In my opinion, 
anthologies are not the best way to teach introduction to philosophy. They are time-
consuming and focus can easily be lost. The amount of information that is conveyed 
to the student is lower than with a written textbook. I have composed several 
anthologies for internal usage at the university and I was not satisfied. Perhaps 
anthologies can be suitable for seminars, but they are not suitable for lectures. 
 
Of course, you can write your own textbook. But you need to keep in mind that it 
can be a very frustrating task because there is a significant discrepancy between 
spoken and written word. Although it is not easy, one can overcome it. If you want 
to write your own textbook, you should start with a manuscript for internal use and 
then adapt it according to the student’s feedback. In my experience, a good length 
is 300 pages for a one-semester course. One semester has 12 to 15 weeks, and that 
makes 20 to 25 pages of written text per lecture. In the ideal case, lectures and 
chapters of the textbook should coincide. Since there was no adequate literature in 
the Croatian language, I wrote a textbook. I did not hold back. It is written in two 
volumes, 950 pages in total. That is too much even for the two-semesters course. 
So, I had to make a selection. After that, due to the Bologna declaration, all courses 
were reduced to one semester. Then, I made a selection of 300 pages and put it on 
the internet for the students. It is divided into 12 chapters, and each chapter 
corresponds to one lecture. So, the students go through the same content twice, 
once in the lectures and once in the textbook. Do not be afraid of repetition. It is 
needed. Students should go through the chosen problems and arguments several 
times. Push them – they have capabilities – but do not push them too hard. 
  
5 Prepare your lectures 
 
Before you give a lecture on X, see what good contemporary introductions to 
philosophy say about X. Also, see what textbooks about X say about the X and how 
they are structured; for example, textbooks in epistemology, ethics, etc. You have to 
see what is important and you have to make a selection. Go to the basics. Go through 
the relevant literature one day before the lecture. Prepare your lectures well and there 
is nothing you should be afraid of. Your knowledge on the subject matter and your 
focus is what gives you the authority in the classroom, and nothing else but that. 



388 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Stay focused on the subject matter and students will follow. If you are afraid that 
you will lose your common thread through the subject, make notes. After years of 
experience, you may not need notes, but you will always need preparation and focus.  
 
6 Always assume that the prior knowledge of your students is zero 
 
Since we are talking about the introductory course, it is natural to take such a stance. 
However, this is good advice for any course you teach, including doctoral courses. 
Of course, some students will know something, but you cannot assume that all of 
them have common prior knowledge. In continental Europe, philosophy is taught 
in high school. However, you cannot rely on that because it is taught 2 hours per 
week for one year. So, a high school graduate has 12 years of national language or 
mathematics and only one year of philosophy. Also, the quality and the motivation 
of high school teachers vary; although after a couple of years you can tell which high 
schools have good teachers. Advice No. 6 applies to all the teaching. Even if students 
have prior knowledge, it takes time to “warm them up,” so you have to sum up 
things that they already know. For example, students mostly have some 
understanding of what behaviourism is. Some of them will know about Pavlov’s 
dogs, etc. Nevertheless, it is not easy to explain the difference between the 
methodological and the logical behaviourism. The idea that mental states are by 
definition dispositions for behaviour is logically very simple, but not psychologically 
and didactically. In my opinion, this is because students are not familiar with the 
difference in logical status. It takes time and practice to distinguish between logical 
claim, factual claim, methodological direction, etc. Here, one has to use inverted 
commas and put things on the blackboard. One has to be explicit about the 
difference between things and concepts. In my opinion, the same holds for the 
naturalistic fallacy in meta-ethics. It is not easy to explain to students that the identity 
between goodness and happiness is conceptual. You have to be explicit about it and 
emphasise it. In short, you have to spend some time to explain what it means that 
claim is conceptual. 
 
7 Repeat! Repeat! Repeat! 
 
Central things in your lecture you have to repeat several times. If possible, in 
different words and from different perspectives, but you have to repeat them. Saying 
things only once is just not enough, it does not work. Students encounter new 
insights and new concepts. They need some time and some practice to achieve a 



B. Berčić: How to Teach Introduction to Philosophy? 389. 
 

 

sufficiently good command of these new insights and concepts. Put essentials on the 
blackboard and come back to them several times during your lecture. Whenever 
several steps lead you to the point, stop and repeat these steps. 
 
Colleagues often complain that students remember thought experiments but forget 
what they show. In my opinion, one thought experiment is not enough. If you 
present a known thought experiment to students, you have to add two more 
examples. The point cannot be extrapolated from a single case. If you teach Ned 
Block’s Chinese nation, you have to add cases where water pipelines or wooden 
planks are connected in a way that is functionally isomorphic to the human brain. 
You have to emphasise several times that for the functionalist mental states are 
functional states and that every system that is functionally isomorphic to our brains 
has to have the same mental states as we have. You have to explain that Chinese 
nation, as well as pipeline and plank systems, are reductio ad absurdum of the thesis of 
functionalism. Chinese nation is a brilliant counterexample to functionalism. 
However, by itself, it is not sufficient for the full grasp of the objection. A student 
has to understand that, according to functionalism, any system that is functionally 
isomorphic to our brains has the same mental states as we do. Generally speaking, 
if you rush through the point, they will not get it.  
 
8 Present theories in the best possible light 
 
As obviously or at least intuitively appealing. Start the presentation of a theory with 
the strongest possible reasons. You have to explain the motivation for a theory. Only 
after that, say after 10 minutes, go to the critique and the counterexamples. But even 
then, come back to the motives for the theory. You have to show how intuitively 
appealing ideas lead to unacceptable consequences. For example, if you teach 
utilitarianism, you have to start with the obvious examples where it is better to save 
5 people than 1, or where it is better to make 2 million people happy than 1 million, 
etc. Only after that, you can proceed to the counterexamples like throwing Christians 
to the lions for the enjoyment of the Roman crowd, or executing an innocent man 
for preventing violent racial riots or for some other greater good. 
 
9 Present theories in contrast to each other 
 
It is much easier to understand them in that way. If you teach Kuhn’s The Structure 
of Scientific Revolution, you can talk for hours and you will not impress the students. 



390 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Their reaction will be weak. But if you first present the idea of progress, for instance, 
Popper’s, their reaction will be much stronger and they will get Kuhn’s points much 
better. You will see that later, during the oral or written exam, they will explain 
Kuhn’s point in contrast to the idea of progress. If not put in contrast to the idea of 
progress, Kuhn’s ideas do not make much sense. And they have to be taught that 
way. 
 
This point is especially obvious when you teach directly contrasted theories, like 
presentism and eternalism, or actualism and possibilism. It makes no sense to 
present one without the other.  
 
Consequentialism and deontology are usually presented in contrast, in the trolley 
problem, or other cases of the same type. And that is good. Of course, theories that 
are in conflict have to be explained before that. I would never start the lecture with 
the trolley problem itself. First, explain why consequentialism is good. Then, explain 
why deontology is good. Then, go to the cases where these two theories conflict. If 
you do not explain the motives for the theories, and perhaps their historical 
importance if they have it, students will not take cases like the trolley problem 
seriously. They will take them as tricks or sophisms. They will not get their 
theoretical weight and importance. 
 
10 Focus on the arguments!  
 
In every lecture, you should present and analyse at least one argument. If you do it, 
after one semester students will be able to recognise an argument, they will be able 
to tell when they encounter one. Presentation and analysis have to be detailed. 
Arguments should be presented in premises or steps. Put it on the blackboard and 
go through the steps one by one. Check whether the steps really follow from the 
previous steps. The analysis should be informal, in natural language, but the structure 
of the argument has to be obvious. You can tell them whether an argument is 
constructive dilemma, modus ponens, reductio ad absurdum, etc. But this is not the point. The 
analysis should be informal and you should focus on the content of the arguments. 
You can, and to a certain degree, have to introduce p, q, law of excluded middle, box and 
diamond, etc. But this is not essential. The point is that students become familiar with 
argumentation. Argumentation is the heart of philosophy and they should become 
familiar with it. After all, this is what philosophy is, and introduction to philosophy 
should be done that way. If you go through the steps of the arguments with students, 



B. Berčić: How to Teach Introduction to Philosophy? 391. 
 

 

then you are doing philosophy together with them. And the point is that they do 
philosophy. It is one thing when you hear in the lecture that Spinoza was a monist 
and Descartes a dualist. It is a completely different thing when in the lecture you go 
through the steps of their arguments – that there is only one substance or that the 
mind is really different from the body. In the first case, you hear something about 
philosophy, while in the second case you do philosophy. Everybody can have 
thoughts about the meaning of life, death, destiny, etc. But these thoughts are often 
vague, murky, and confused. We are philosophers and we are doing that in a clear 
and non-confusing way. That is what makes us professionals. When you choose 
arguments for the lecture, do not invent cases or look for them in the news articles. 
Take the already existing important and famous arguments from the treasury of 
philosophy, classic and contemporary. Choose arguments that support important 
and interesting philosophical claims. Some of the ones that I tried and can 
recommend would be the following: Taylor’s sea battle argument for fatalism (1963), 
Epicurus’ and Lucretius’ arguments against the fear of death, Descartes’ modal 
argument for dualism, deterministic dilemma, van Inwagen’s consequence argument, 
ontological and cosmological arguments for the existence of God, the fine-tuning 
argument, Searle’s derivation of ought from is, Agrippa’s trilemma, Aenesidemus’ 
tropes, etc. Of course, here you should include things like Pascal’s wager, Prisoner’s 
dilemma, inconsistent trilemmas, etc. 
 
11 Make students talk! 
 
Students have to talk. They have to use newly acquired concepts and talk about 
newly acquired insights. Perhaps the most important thing is that they talk about the 
arguments. When you put an argument on the blackboard, make them discuss 
premises and their implications. This is the way you will make them do philosophy. 
Of course, clarification questions come first. When you teach, you have to be as 
clear as possible and still have to ask them whether you were clear enough. When 
you finish the natural part of the lecture (you should have 3 to 4 in one lecture), stop 
and ask them to make comments and ask questions. You may use formulations like: 
What do you think, is this true? Who is right and who is wrong here? Can you have 
both things at once? Is this argument good? Does it prove the point? Etc. Keep 
focus! Students should talk, but they should talk about the things that you are 
lecturing on that day. Do not ask them general questions like: What do you think 
about the religion? or Is man alienated in the contemporary society? That would be 
a disaster. You have to keep focus and teach students to keep focus. Philosophy is 



392 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

an abstract discipline, and one gets lost easily. It takes effort to keep focus on the 
topics. Keeping focus is not a God’s given talent, it is to be trained. Discussions 
have a tendency to lead astray. Do not let that happen. Keep the discussion on track. 
 
12 Always interpret student’s questions and comments in the best 
 possible light 
 
Student’s questions and comments are often messy and confusing but “up to 
something.” Help them articulate their views. Use formulations like “It seems that 
one of the things that you have in mind is ...” or “Perhaps you want to say the 
following ...” etc. Use “positive hermeneutics.” If you can recognise views of well-
known arguments or philosophers in students’ questions and comments, emphasise 
that! You will build their self-confidence and encourage them. Of course, if students 
misunderstand something or if they are wrong in any other way, you have to tell 
them that they are wrong and you have to explain to them what the error consists 
in.  
 
13 Introduce a philosophical toolkit when it is needed 
 
Not before that and not independently of that. Authors of introductory books in 
philosophy often dedicate the first chapter to logic. Right at the beginning, they 
explain terms like “empirical,” “deductive,” “a priori,” etc. Sometimes they give a 
list of logical fallacies and relevant distinctions. In short, at the beginning they 
explain philosophical technical concepts and then they use these concepts through 
the book or through the series of lectures. However, this is wrong. Do not do it! 
Students will be bored and they will not understand the purpose of the toolkit. First, 
you should explain the problem. Then, you should present the solutions. Then, you 
should go into the argumentation. And this is the place where you should introduce 
the philosophical toolkit. Not before that and not independently of that. 
 
Take, for instance, modal fallacy. You should explain it in the context of fatalism - 
Taylor’s sea battle argument for fatalism. From the fact that the disjunction is 
necessary, it does not follow that its disjuncts are. (From the fact that it is necessarily 
true the sea battle either will or will not happen, it does not follow that the sea battle 
is necessary if it happens.) This is an exciting place for introducing the modal fallacy. 
Students will understand the motive and they will be naturally led to the logical 



B. Berčić: How to Teach Introduction to Philosophy? 393. 
 

 

analysis. They will not question its purpose. Its purpose will be obvious in the 
discussion about fatalism. 
 
Quantifier shift fallacy is fun on its own: from the fact that every wife has a husband, it 
does not follow that all wives have one and the same husband. Nevertheless, the 
right place to introduce it is the cosmological argument for the existence of God: 
from the fact that every event has a cause, it does not follow that all events have one 
and the same cause. 
 
Shifting the burden of proof, of course, has to be explained in analogy with jurisprudence. 
But the right place to introduce it is, say, the Stratonian presumption: who has the 
burden of proof, the theist or the atheist? This metaphilosophical discussion 
naturally comes into the theist/atheist debate. Students will easily get the point. Also, 
it can be introduced in epistemology, in the discussion between pragmatism and 
scepticism. Should we keep our beliefs until proven wrong or we should not accept 
them until proven true? 
 
Some philosophy departments replaced Introduction to Philosophy with Philosophical 
Terminology or a course with a similar purpose. The idea was that students should first 
learn philosophical terminology and then use it later during their study. However, 
this is wrong. Not a disaster, but wrong. The best way to introduce philosophical 
terminology is to introduce it through the teaching of philosophical problems. After 
all, philosophical terminology is introduced for grasping and solving philosophical 
problems, and it should be taught that way. Introducing terminology first and going 
through the problems later is not the right way to introduce terminology. 
Introducing terminology cannot be divorced from the problems for which it was 
introduced. 
 
14 Spend needed time on distinctions 
 
You cannot expect students to know them. One might think that the fact/value 
distinction is part of general culture or general literacy. However, it is not. Students 
have the general idea but you have to train them to really grasp the difference. You 
have to explain to them that terms like, for instance, courage or cowardice have both 
factual and evaluative components. I usually explain to them Max Weber’s idea of 
Wertfreiheit – that science has to be value-free. It helps. Hume’s argument, that one 
cannot derive ought from is, is good. Students understand it, especially if you put is 



394 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

and ought sentences on the blackboard. Searle’s argument about how to derive ought 
from is is an excellent device for explaining the fact/value distinction. For years I 
was going through all five steps of the argument, but it seems that only two steps 
are enough: P: Jones borrowed 50$ from Smith, and K: Jones ought to turn back 
50$ to Smith. Put it on the blackboard and discuss with students whether K follows 
from P or not. Students mostly understand the objection that one ought to give back 
what is borrowed is a factual social norm, not the true ought. The point is not that 
they agree with this objection. The point is that they understand it. And if you get 
to this point, it means that you have successfully explained the fact/value distinction. 
Only after you do this for 30 minutes or more, you can proceed to the naturalistic 
fallacy. Without this introductory part, students will not get the point of the 
naturalistic fallacy, they will not be able to recognise it in the discourse. Going 
directly to the open-question argument makes no sense. Asking whether A is A and 
whether A is B, by itself, means nothing. As I said, Searle’s argument is excellent for 
teaching. On the other hand, Gewirth’s argument is not. It is too abstract. You can 
do it with students, it is a good argument, but not in the introductory course. 
Although students tacitly understand the notion of logical consequence, in the 
discussion about Searle’s argument the question that usually arises is What does it 
mean that K follows from P? The best answer is the usual one: it means that if K is 
true, then P has to be true. To sum up, you have to properly explain the fact/value 
distinction. If you do not, you cannot proceed to naturalism, emotivism, error-theory 
and other meta-ethical theories. In the exams, you should give them a question like: 
Make two factual statements and two evaluative statements! or explicate the 
evaluative and factual component in the following statements!  
 
The same holds for the physical/mental distinction. Although intuitively appealing, you 
should not assume that students have full command of it. You have to go through 
the examples like: is angry, has higher level of adrenaline, has 80kg, has IQ 130, 
knows, thinks about Vienna, trembles, etc. Only after you explicitly go through such 
examples, you can proceed to the theories in the philosophy of mind: physicalism, 
dualism, etc. One hint: when you explain different possible relationships between 
the physical and the mental, you have to be very explicit about the difference 
between identity and causation. You have to explain to students that if A and B are 
identical then they are one and the same thing, and if A causes B then they are two 
different things. Students often conflate identity and causation, especially within the 
context of physicalism. You have to explain to them that there is a difference 



B. Berčić: How to Teach Introduction to Philosophy? 395. 
 

 

between the two. It is not hard to explain it, it is a small task, but it has to be done. 
After all, conceptual clarification is the job of philosophy. 
 
You should not assume that students understand the distinction between the actual 
and the possible. In fact, it is a delicate distinction. Grammatically, they all understand 
the distinction between the is and the could have been, but they do not see them as 
different domains. Students tend to conflate the actual and the present. That is, they 
conflate modality with temporality. Logically, the distinction is obvious and trivial. 
Psychologically, it is not. An intuitively appealing way to explain it is the comparison 
between the actual and the possible you (the student of philosophy and the student 
of law) and between the past you, the present you, and the future you (the elementary 
school pupil, the university student, and the high school teacher). It helps, it clarifies, 
but it still takes time and effort to achieve the full understanding. To make things 
worse, some authors, especially from the so-called continental tradition, identify 
past-present-future with necessity-actuality-possibility. So students can bring this 
idea from their high schools. Of course, students also conflate possible and probable. 
That distinction also has to be explained. 
 
It is a real pleasure to explain the difference between the A and the B series of time. 
Students get it quickly but nevertheless, you have to dedicate some time to it, and 
you have to go through a number of examples. In the test, one question should be 
to give two statements from each series. Of course, without this distinction you 
cannot proceed to the philosophy of time: the difference between the A and the B 
theory of time, etc. 
 
There are a number of relevant distinctions, like a priori/a posteriori, analytic/synthetic, 
etc. They all have to be explained, of course, if they are relevant to the subject matter 
of your lectures. 
 
15 Keep things apart!  
 
When you lecture on one thing, then lecture on one thing only. Forget about its 
ramifications and implications. Philosophical problems are mutually connected and 
interdependent but do not present them in that way. For instance, Aenesidemus’ ten 
tropes support different views: scepticism, relativism, antirealism, appearance/reality 
distinction, etc. However, when you teach the tropes, forget about the antirealism, 
relativism, and other possible implications. Focus only on the scepticism. Within one 



396 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

lecture, present them only as arguments that show that knowledge is not possible, 
and nothing else. If you start talking about other implications, you will confuse 
students. Of course, you can talk about other things as well, but leave that for 
another lecture. Do not mix things, keep them apart, and go step by step. Talking 
about the meaning of life, students easily understand the idea that life is meaningless, 
but hardly understand the idea that life is absurd. The idea that life is absurd is the 
idea that (1) life is meaningless, that (2) we know it, and that (3) nevertheless we 
behave as if it is meaningful. No matter how explicit you are, they stubbornly 
conflate the two. They simply take absurdity as meaninglessness. Absurdity is 
probably hard to grasp because it is meaninglessness plus something else. It seems 
that meaninglessness is easy to grasp, while meaninglessness + something else is not. 
Of course, this distinction can be taught, but it will take more time than you have. 
On the other hand, students without any previous knowledge can grasp advanced 
and sophisticated arguments like Taylor’s sea battle argument for fatalism, or 
McTaggart’s argument for the unreality of time. It is hard to explain this discrepancy. 
In my opinion, it is because these arguments, no matter how advanced and 
sophisticated they are, focus on one thing. It seems that our psychology is like that – we 
can and should focus on one thing.  
 
16 Give them questions! 
 
Give your students the questions that you will give them in the exam in advance. If 
you do that, students will know what to focus on and the results will be better. 
Mediocre students have a tendency to learn by heart the opening sentences of the 
chapter and then get lost through the rest of the chapter. By giving them questions 
in advance, you keep them focused on the most important things. In this way, they 
do not disperse their learning capacities. I give them 100 to 120 questions in advance, 
and then select 20 for the exam. The bad thing about such a practice is that students 
make concise lists of answers and then learn that list instead of going through the 
textbook. If they all make the same mistakes, you can be sure that they have learnt 
from one of these lists, not from the textbook. All things considered, I think it is 
better to give them questions in advance than not. It is a dumb method, stupid, but 
it works. 
  



B. Berčić: How to Teach Introduction to Philosophy? 397. 
 

 

17 There is no difference between teaching philosophy and doing 
 philosophy 
 
Sometimes people make this distinction as if we are dealing with two different things. 
They are worried that philosophy teachers teach philosophy to students instead of 
doing philosophy with students. Do not worry about this objection! It is completely 
ill-founded! People who raise it are completely wrong. They just do not know what 
they are talking about. Teaching philosophy just is doing philosophy! The only way to teach 
philosophy is to do philosophy together with students. If students wrestle with 
Gettier’s counterexamples and look for a satisfactory definition of knowledge, they 
are doing philosophy. If students wonder whether Hobbes’ fool is really a fool, they 
are doing philosophy. When students wonder what we would decide behind the veil 
of ignorance, what else are they doing but philosophy? When students try to find out 
whether ought really follows from is in Searle’s argument, they are just doing 
philosophy. When they try to find out whether the fifth step in Hartshorne’s 
formalisation of ontological argument follows from the fourth, they are doing 
philosophy. In all these cases, students are doing philosophy because this is 
philosophy. If doing these things is not doing philosophy, then nothing is! The best 
way to teach philosophy is just to do philosophy. Going through the famous 
arguments step by step, finding out unacceptable consequences of prima facie 
acceptable theories, constructing counterexamples to definitions, etc. just is doing 
philosophy. Do not worry, follow point 1) of this article, and you will always teach 
philosophy by doing it. In fact, the only possible way to teach philosophy is to do it 
together with students. 
 
18 Conclusion 
 
Unfortunately, the worry that there is a discrepancy between teaching philosophy 
and doing philosophy can be well-founded in some circumstances. In high school 
education of continental Europe, philosophy was usually taught as a story – as a single 
standard narrative that runs from pre-Socratics to Sartre or Heidegger.1 The idea was 
that a well-educated citizen has to have some knowledge of the history of philosophy 
just as they have to have some knowledge of the history of art or general history. 

 
1 This picture was generally true until the 1980’s. However, things have changed. In Italy, they still teach the history 
of philosophy, while in France the emphasis is on the concepts and their application. In Germany, the stress is on 
the philosophical systematics, and in Croatia we currently have a mixture of historical and problematic approaches. 
I owe this point to Rudi Kotnik. 



398 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

Some of my teachers had the slogan Philosophy is its history! However, the problem 
with such an approach is that it often amounts to anecdotes from the lives of famous 
philosophers: that Spinoza was grinding lenses, that Kant never travelled outside 
Königsberg, etc. Within such an approach, theories are not clearly stated and 
arguments are often not even mentioned. Philosophy is presented as cultural and 
historical fact, not as a pursuit of truth. Here, teaching philosophy really becomes 
completely separate from doing philosophy. Now, there are at least two problems 
with this approach. The first problem is that it does not give the right picture of 
what philosophy really is. The second problem is that student’s progress is measured 
by grading their essays, while at the same time this approach does not prepare them 
for writing essays. In his article “Philosophy Textbooks: A Gap Between 
Philosophical Content and Doing Philosophy,” Rudi Kotnik focuses on the second 
problem. In my opinion, this problem cannot be solved. First, this way of teaching 
philosophy does not prepare students for writing essays. Second, in my experience, 
students should not be required to write philosophical essays before the third year 
of the university study of philosophy. Although, they could and should write one-
page summaries of theories and arguments that they went through in the lectures. 
Generally speaking, during the first two years of their study, students are not able to 
write proper essays and work independently on the original texts. However, the 
magic happens in the summer between the second and third year of their study. In 
the winter semester of the third year, they are able to do it, not before that. Having 
this in mind, it does not make much sense to grade high school students’ essays and 
to measure their progress in that way. Of course, there will always be high school 
students with a general talent for thinking and writing, and they will be able to write 
an essay. Their talent has to be discovered and cultivated by their teachers. But their 
results will hardly be the products of the systematic teaching of philosophy or its 
history. 
 
 
Acknowledgement 
 
This text was written as part of the work on the Croatian Research Council project Metaphilosophy IP-
2022-10-2550. 
 
References 
 
Berčić, B. (2012a). Filozofija 1. Ibis Grafika. 
Berčić, B. (2012b). Filozofija 2. Ibis Grafika. 
Blackburn, S. (1999). Think. Oxford University Press. 



B. Berčić: How to Teach Introduction to Philosophy? 399. 
 

 

Cornman, J., Lehrer, K., and Pappas, G. (1992). Philosophical Problems and Arguments: An Introduction. 
Hackett Publishing Company. 

Gettier, E. (1963). “Is Justified True Belief Knowledge?”. Analysis, 23(6), 121–123.  
Hospers, J. (1997). An Introduction to Philosophical Analysis. Routledge. 
Kotnik, R. (2014). “Philosophy Textbooks: A Gap Between Philosophical Content and Doing 

Philosophy.” Croatian Journal of Philosophy, 40, 151–158. 
Lahead, W. (2003). Philosophical Questions: Classic and Contemporary Readings. McGraw-Hill. 
Nagel, T. (1987). What does it all mean?: A Very Short Introduction to Philosophy. Oxford University Press. 
Rochelle, G. (2012). Doing Philosophy. Dunedin. 
Russell, B. (1912). The Problems of Philosophy. Oxford University Press. 
Schick, T. and Vaugh L. (1999). Doing Philosophy: An Introduction through Thought Experiments. Mayfield 

Publishing Company. 
Searle, J. (1964). How to Derive Ought from Is, The Philosophical Review, 73(1), 43–58. 
Solomon, R. (2001). Introducing Philosophy. Harcourt College Publishers. 
Taylor, R. (1963). Metaphysics. Prentice Hall. 
Warburton, N. (1995). Philosophy: The Basics. Routledge.  
Washburn, P. (1997). Philosophical Dilemmas: Building a Worldview. Oxford University Press. 
Williams, B. (1972). Morality - An Introduction to Ethics. Cambridge University Press. 
 
 
  



400 OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO POUČEVANJA FILOZOFIJE. 
 

 

 
 







 

 

 
 

OD FILOZOFIJE POUČEVANJA DO 

POUČEVANJA FILOZOFIJE: 
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK 

  
 

DOI 
https://doi.org/ 

10.18690/um.ff.11.2025 
 

ISBN 
978-961-299-082-4 

 

 
SMILJANA GARTNER (UR.) 
Univerza v Mariboru, Filozofska fakulteta, Maribor, Slovenija 
smiljana.gartner@um.si 
 
Znanstvena monografija je posvečena upokojenemu izrednemu 
profesorju za filozofijo na Univerzi v Mariboru Rudiju Kotniku. 
Na začetku imamo prispevek slavljenca, ki služi kot motivacija 
ostalim prispevkom. Vsebinsko je monografija razdeljena na tri 
sklope, ki sledijo njegovi pedagoški in raziskovalni vnemi, da 
uberemo celosten in družbeno odgovoren pristop pri iskanju 
odgovorov na vprašanja Zakaj? Kaj? Kako?. V prvem sklopu se 
avtorice in avtorji ukvarjajo z razlogi, namenom in upravičenostjo 
poučevanja in učenja filozofije. Poudarjajo transformativno moč 
filozofije, ki presega kritično mišljenje, saj vodi k spreminjanju 
izobraževanja, posameznika/sebe in sveta. Filozofija naj bi 
razvijala spoznavne vrline (pogum, vedoželjnost, odprta miselna 
naravnanost …) ter spodbujala pluralizem in kozmopolitizem. V 
drugem sklopu so zajeta raziskovanja odgovorov na vprašanji, kaj 
je poučevanje in učenje filozofije ter kaj učiti in poučevati. 
Osredotočajo se na samo opredelitev ter vsebino poučevanja in 
učenja filozofije. V zadnjem, tretjem sklopu razprav avtorice in 
avtorji obravnavajo vprašanje, kako poučevati filozofijo. Skupna 
točka so elementi metod, ki temeljijo na sodelovanju, 
medsebojnem spoštovanju in dialogu. Poudarjajo, da je 
poučevanje in učenje filozofije hkrati tudi njeno ustvarjanje. 

Ključne besede:  
filozofija,  

didaktika filozofije, 
poučevanje,  

učenje,  
Rudi Kotnik 

 
 



DOI 
https://doi.org/ 
10.18690/um.ff.11.2025 

ISBN 
978-961-299-082-4

FROM PHILOSOPHY OF TEACHING 

TO TEACHING PHILOSOPHY: 
FESTSCHRIFT RUDI KOTNIK 

SMILJANA GARTNER (ED.) 
University of Maribor, Faculty of Arts, Maribor, Slovenia 

smiljana.gartner@um.si 

Keywords: 
philosophy,  
philosophy didactics, 
teaching,  
learning,  
Rudi Kotnik 

This scientific monograph is dedicated to Rudi Kotnik, 
retired associate professor of philosophy at the University of 
Maribor. It begins with a contribution by the honoree himself, 
which serves as motivation for the other contributions. The 
monograph is divided into three sections, reflecting his 
pedagogical and research enthusiasm for exploring the 'Why, 
What, and How' questions of the purpose of teaching and 
learning philosophy in a comprehensive and socially 
responsible manner. In the first section, the authors deal 
with the reasons, purpose, and justification for teaching 
and learning philosophy. They emphasize the 
transformative power of philosophy, which goes beyond 
critical thinking, as it leads to changes in education, the 
individual/self, and the world. Philosophy should 
cultivate cognitive virtues (such as courage, curiosity, 
and open-mindedness) and promote pluralism and 
cosmopolitanism. The second section explores answers to 
the questions of what teaching and learning philosophy is and 
what to teach and learn, specifically by focusing on the very 
definition and content of teaching and learning philosophy. 
In the third and final set of discussions, the authors address 
the question of how to teach philosophy. The common 
ground is the elements of methods based on cooperation, 
mutual respect, and dialogue. They emphasize that teaching 
and learning philosophy are also ways of doing philosophy. 



 

 

 






